



مركنهالعلوم الاسلاميه اكيث مي ميثها دركه اچي پاكستان www.waseemziyai.com



### وَلَوْرَدُّوْهُ إِلَى الرَّسُولِ وَإِلَى أُولِى الْاَمْرِمِنْ هُوَ لَعَلِمَهُ الَّذِينَ يَسْتَثَنَّبِ طُونَهُ مِنْهُمُ

ا وراگررمول ا وراپینه ذی اخت بیارلوگوں کی طرف رجوع لاتے توضروران سےان کی حقیقت جان پیتے یوں جو بعد میں استنباط کرتے ہیں۔ پروانسار(۸۳)



ا الم الا المهم الهجري مجلس شوري كے گیارہ سینیاروں کے مقالات کے خلاصے اور فیصلے



مفتی نظام الدین رضوی برکاتی سیایه منتی نظام الدین رضوی برکاتی سیایه

نبيوسنٹر ، ہم اربوبازار لا ہور مرک در رق : 042-37246006

#### وَلَوْرَدُوهُ إِلَى الرَّسُولِ وَإِلَّى أُولِي الْأَمْرِمِنْهُ وَلَعَلِمَهُ الَّذِينَ يَسْتَنَّبِ طُونَهُ مِنْهُمْ

اوراگررشول اور اینے ذی اخت یار لوگوں کی طوف روح وقت ترضروران سے ان کی میتنت جان میتے وں جو بعد میں اشنباط کرتے ہیں۔ مردالدر (۸۰)

ج بر بر مناكل كا برغلما كى رائيس اور فيصلية پرغلما كى رائيس اور فيصلية

مغتی نظامُ الدین رفهوی برکا تی پیم

مرادروه نبيوسنر بمرادوبازار لا بور مراد روه نبيوسنر بمرادوبازار لا بور

#### هوالقادر

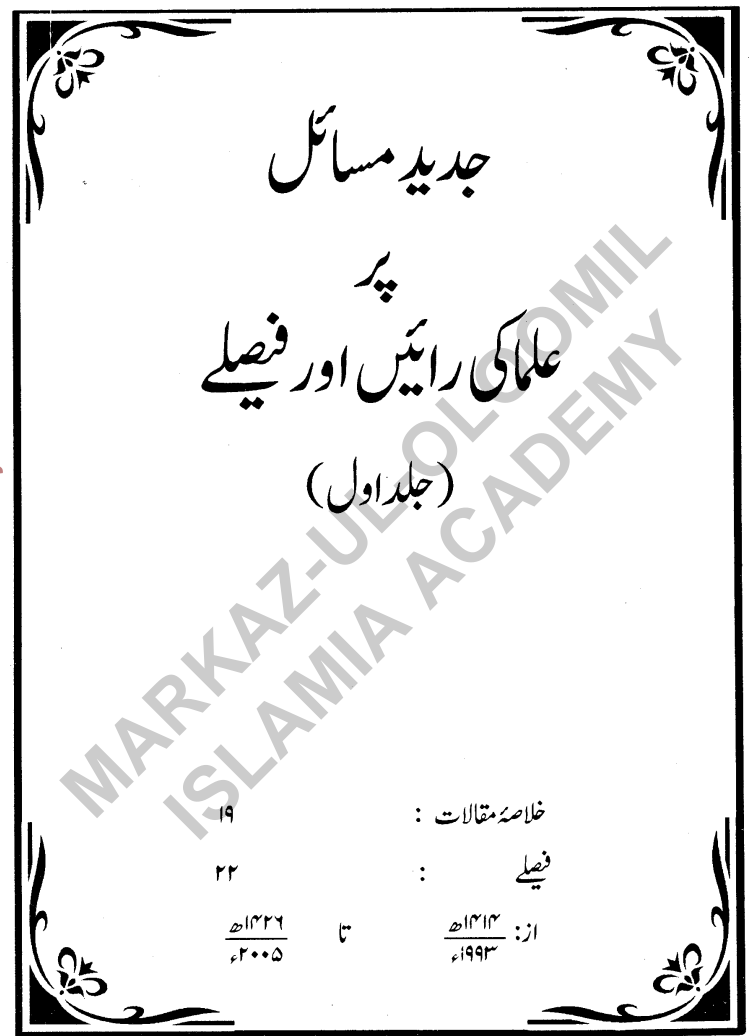
#### تنبيه

ہماراادارہ شبیر برادرزکانام بغیر
ہماری تحریری اجازت بطور ملنے
کا پتہ ، ڈسٹری پیوٹر ، ناشر یا
تقسیم کنندگان وغیرہ میں نہاکھا
جائے ۔ بصورت دیگر اس کی
ہمام تر ذمہ داری کتاب طبع
تمام تر ذمہ داری کتاب طبع
کروانے والے پر ہوگی۔
ادارہ ہذااس کا جواب دہ نہ ہوگا
ادر الیا کرنے والے کے
خلاف ادارہ قانونی کارروائی کا
خت رکھتا ہے۔

| ملکشبیرحسین                              | باهتمام  |
|------------------------------------------|----------|
| نومبر 2018 ء                             | سن اشاعت |
| ے ایف ایس ایڈورٹائزر «در<br>0322-7202212 | سرورق    |
| اشتياق المشاق برنثرزلاهور                | طباعت    |
| روپيے                                    | بدیہ     |

مند مرادررو اردوبازار لابور فرف: 042-37246006

اسلىپ نظامىيەكتاب گھرىپتادر 3300-3778024 <u>0300-</u>



## بنيس المجال المج

أَكِمِكُ بِللهِ العزيزِ الغَفَّارِ. والصّلاة والسّلام على نبيّه البُختار. وعَلَىٰ آله وصحبه الأخيار. لا سيّها الشّيخين الصّاحبين. الأخِذَين مِنَ الشريعة والحقيقة بكلا الطرفين. وعلى هجتهياي ملَّته. وَفُقَهَاءِ أُمَّتِهِ. وعلى جميع مَن تمسّك بسنّته.

# جدید مسائل پرعلماکی رائیس اور فیصلے (جلداول) ایک نظر میں

| كُل تلخيصات (خلاصهٔ مقالات) | 11 | ******************* |         | مجموعی سیمینار |
|-----------------------------|----|---------------------|---------|----------------|
| كل فصلي ٢٢                  | 19 | تقالا <b>ت</b> )    | (خلاصهٔ | كُل تلخيصات.   |
|                             | ۲۲ |                     |         | كُل فنصلي      |

#### مرسي كار

همر جُمادی الاولیٰ ۱۳ اهم/۱۸ ار اکتوبر ۱۹۹۳ء، دوشنبه

\_\_t-

۲۰ر صفر المظفر ۲۲ ۱۳۲هم/۱۳۲ مارچ۵۰۰۲ء، پنج شنبه

# عرض حال

باسمه تعالى و سبحانه

از ہر ہند جامعہ اشرفیہ مبارک بور بر مغیر کی ظیم ترین درس گاہ، مستند مرکزی دانش گاہ اور تعلیم و تربیت کی ایسی پاکیزہ و مقد س روحانی بار گاہ ہے جس کی دنی خدمات، تعلیمی پیش رفت، تعمیری کاوشیس، تبلیغی سرگر میاں اور فقہی تحقیقی کارنا ہے محتاج تعارف نہیں۔

یے چنستانِ علم وفن شیخ المشایخ حضرت مولاناسید شاہ علی حسین اشر فی کچھو جھوی، صدر الشریعہ مولانا امجہ علی اظلمی مفتی اظلم مولانا سید شاہ علی حضرت مولانا سید شاہ علی اللہ علی مصطفیٰ رضانوری بریلوی، سید العلم امولانا سید آلِ مصطفیٰ برکاتی مار ہروی، احسن العلم امولانا سید شاہ صطفیٰ حیدر حسن میاں رضوان اللہ علیہ المجمعین کی مبارک دعاؤں کا ثمرہ اور جلالتہ العلم مولانا شاہ عبد العزیز محدث مراد آبادی کے خلوص وللہ بیت اور "نم مخالفت کا جواب کام" جیسے پاکیزہ جذبات اور بلند خیالات کا نتیجہ ہے، یہی سبب ہے کہ ہزار مخالفتوں، خاصمتوں اور عداوتوں کے باوجود شبانہ روز عروج وار تقااور صلاح وفلاح کی شاہ راہوں پر نہایت برق رفتاری کے ساتھ گامزن ہے۔

یہ حافظ ملت بھالی نے مروحانی فیضان ، آہ سحر گائی اور نالہ نیم بھی کا حسین شمرہ ہے کہ اس ادارے کے وسیع و عریض صحن میں پروان چڑھنے والے جماعت سابعہ ( فضیلت سال اول ) کے باذوق طلبہ کی جانب سے " ہویم مفتی اعظم ہند" کی تقریبِ سعیدانہائی شان دار اور اعلیٰ پیانے پر منائی جاتی ہے۔ اس حسین موقع پر طلبۂ مدارس کے در میان " تحریری و تقریری مسابقہ "کرانے کے ساتھ ساتھ کی اہم دین یا وانشور کو و عوت دی جاتی ہے ، اور عصری ساتھ کی اہم دین یا وانشور کو و عوت دی جاتی ہے ، اور عصری ضرور توں کے بیش نظر کوئی ہم کتاب بھی نئے رنگ و آہگ اور دیدہ زیب ٹائش کے ساتھ منظر عام پر لائی جاتی ہے۔ لہذا اس کاروانِ شوق کو آگے بڑھاتے ہوئے امسال بھی طلبۂ جماعت سابعہ نے اساتذہ جامعہ بالخصوص محقق مسائل جدیدہ ، سرای الفقہا حضرت علامہ مفتی محد نظام الدین رضوی ، رئیس الاساتذہ جامعہ بذاکی عنایت سے ممنون ہو کر فیصلہ کیا کہ تقریباتین دہائی پر شمل فقہی سیمیناروں میں مختلف موضوعات کے تعلق سے علیا ہے کرام و مفتیانِ عظام کی آرااور فیصلہ شدہ احکام و مسائل کا مجموعہ کتابی شکل میں منظر عام پر لایا جائے۔ بحدہ تقالی و بکرم حبیبہ الاعلی وہ مستند اور دل آو پر فقہی دستاویز بنام " جدید مسائل پر علماکی رائیں اور فیصلے " آپ کی نگاہوں کے جائے۔ بحدہ تعالی و بکرم حبیبہ الاعلی وہ مستند اور دل آو پر فقہی دستاویز بنام " جدید مسائل پر علماکی رائیں اور فیصلے " آپ کی نگاہوں کے سامنے ہے۔

ہم دل کی اتھاہ گہرائیوں سے اپنے معزز اساتذہ کرام، طلبہ جامعہ اور ان تمام حضرات کا شکریہ اواکرتے ہیں جنھوں نے اس اشاعتی کام میں قدم سے قدم ملاکر ہمارے عزم و حوصلہ کو استحکام بخشا۔ بارگاہِ خداوندی میں دعاہے کہ ہماری اس خدمت کو شرف قبول عطافرہ اے۔ آمین بجاہ سید المرسلین علیہ و علی آلہ و صحبہ افضل الصلوٰۃ والتسلیم.

منجانب: طلبهٔ فضیلت سال اول ۲۰۱۸ء

# بسم الله الرحمن الرحيم فهرست مضامين

تبركات

| - 10 |                                                      | ارشاداتِ كتاب وسنت |
|------|------------------------------------------------------|--------------------|
| 14   |                                                      | اقوالِ زري         |
|      | ابتدائيه                                             |                    |
| PP   | سريرسية بمجلس شرعي حضرية ، عزيز ملية ، دام ظل العالي | کلمارت طهرارت      |

| 44         | كلمات طيبات سر پرست مجلس شرعی حضرت عزيز ملت دام ظله العالی    |
|------------|---------------------------------------------------------------|
| <b>r</b> r | خطبهٔ استقبالیه سرپرست مجلس شرعی حضرت عزیز ملت دام ظله العالی |
| <b>79</b>  | خطبهٔ صدارت                                                   |
| ۳۴         | تقديم حضرت سراج الفقهادام ظله العالى                          |

#### بهلافقهی سیمینار الکل آمیزدواؤل اوررگین چیزول کااستعال

| 9∠  | سوال نامهمفتی محمد نظام الدین رضوی بر کاتی |  |
|-----|--------------------------------------------|--|
| III | خلاصة مقالات علامه محمد احمد مصباحي        |  |
| ITT | تذييل مصباحي تذييل                         |  |
| ITA | شر کاے سیمینار کی قرار داد و تیجیر بحث     |  |
| Ira |                                            |  |

### 🕜 - 🍘 - جان ومال کا بیمه اور ان کی شرعی حیثیت

| IPP | سوال نامه مفتی محمد نظام الدین رضوی بر کاتی |   |
|-----|---------------------------------------------|---|
| 164 | خلاصة مقالات علامه محداحد مصباحي            |   |
| 100 | تذبیل مصباحی تندیل                          |   |
| 14. | شر کا ہے سیمینار کی قرار داد و نتیجه بحث    | , |
| 171 |                                             |   |

#### دوسرا، تيسرا، چوتھااورپانچواں فقھی سيمينار

#### ﴿ صناختی کارڈ کے لیے فوٹو کھنچانے کی اجازت

| 149 - | مفتی محمد نظام الدین رضوی بر کاتی |      | • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • | خلاصهٔ مذاکرات. |  |
|-------|-----------------------------------|------|-----------------------------------------|-----------------|--|
| 14.1  | 公公公                               | فيلي |                                         |                 |  |

### €-مشترکه سرمایی مینی کانظام کار اوراس کی شرعی حیثیت

| 140 | سوال نامهمفتی محمد نظام الدین رضوی بر کاتی        |
|-----|---------------------------------------------------|
| 141 | خلاصة مقالاتعلامه محمد احمد مصباحي دام ظله العالي |
| 195 | تذبيلمولانامحمر فان عالم مصباحي                   |
| 199 | 公公公 فيل 公公公                                       |

#### وداى اجاره

| rII       | سوال نامهمفتی محمد نظام الدین رضوی بر کاتی                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |  |
|-----------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--|
| <b>11</b> | خلاصة مقالات مصباحي فلاصة مقالات فلاصة فلاصة مقالات فلاصة |  |
| 1121      | 公公公 鱼鱼 公公公                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |  |

#### ▲ - دیون اور ان کے منافع کی زکاۃ

| rr-0 | سوال نامهمفتى محمد نظام الدين رضوى بركاتى |         |
|------|-------------------------------------------|---------|
| 77"1 | خلاصة مقالات مصباحي فلاسة مقالات          |         |
| rra  | 公公公 鱼鱼 公公公                                | A STATE |

#### 🗨 چیک کی خرید و فروخت

| 101         | مفتی محمد معراج القادری مصباحی | سوال نامه    |
|-------------|--------------------------------|--------------|
| <b>70</b> 1 | مفتی محمد معراج القادری مصباحی | خلاصة مقالات |
| <b>۲</b> 47 | ***                            |              |

#### چهٹا،ساتواںاور آٹھواںفقھیسیمینار

### - اسباب سِتْه اور عموم بلوي كي تنقيح

| 725  | سوال نامهمفتی محمد نظام الدین رضوی بر کاتی    |
|------|-----------------------------------------------|
| r_r  | خلاصة مقالات مفتى محمد نظام الدين رضوي بركاتي |
| P-01 |                                               |

#### 👊 – اعضاکی پیوندکاری

| 712   | مفتی محمد نظام الدین رضوی بر کاتی | سوال نامه    |
|-------|-----------------------------------|--------------|
| mry   | مولانامحرعار فحسين قادري مصباحي   | خلاصة مقالات |
| 1"1"1 | 公公公 5                             | <b>***</b>   |

#### نوارفقهىسيمينار

### علاج کے لیے انسانی خون کا استعال

| rrq | مفتی محمد نظام الدین رضوی بر کاتی | سوال نامه    |
|-----|-----------------------------------|--------------|
| rra | مولانامجرعار فحسين قادري مصباحي   | خلاصة مقالات |
| rar | فقل ۵۵۵                           | ជជជ          |

### تالاب اور باغات کے مفیلے کامسکلہ

| ma9 | سوال نامه                                     |   |
|-----|-----------------------------------------------|---|
| mah | خلاصة مقالات مفتى محمد نظام الدين رضوي بركاتي |   |
| 240 | 公公公 فيل 公公公                                   | - |

#### ⑥ – دیبات میں جمعہ وظہر

| 749 | مفتى آلِ مصطفع مصباحی          | سوال نامه    |
|-----|--------------------------------|--------------|
| r22 | مفق محد نظام الدين رضوي بركاتي | خلاصة مقالات |
| ۳۸• | 222                            | ۵۵۵۵ فیلے    |

#### دسوانفقهىسيمينار

### 🕮 - غيرمسلم حكومتوں ميں جمعہ وعيدين

| ٣٨٧         | سوال نامه مفتی محمد نظام الدین رضوی بر کاتی              |  |
|-------------|----------------------------------------------------------|--|
| ۳۸۹         | خلاصة مقالات مفتى بدرعالم مصباحي، مولانانفيس احمد مصباحي |  |
| <b>m9</b> 2 | 公公公 فيل 公公公                                              |  |

#### ا کے مجلس میں دی ہوئی تین طلاقیں تین ہیں

| l.+1 | 公公公 فيصله 公公公                                                |
|------|--------------------------------------------------------------|
| P+1  | حصیے، ساتویں، آٹھویں اور نویں سیمیناروں کی قرار داد کی توثیق |
| r•r  | وشخط مندوبين                                                 |

#### @-بازيرچيز (كرايه فروخت)

| 4.7 | سوال نامهمفتی محمد نظام الدین رضوی بر کاتی آ                     |  |
|-----|------------------------------------------------------------------|--|
| ۲۱۲ | خلاصة مقالاتمولاناعبدالحق رضوي، مولانامحد صدر الورئ قادري مصباحي |  |
| r12 | 公公公 فيل 公公公                                                      |  |

#### گیارهوان فقهی سیمینار

### 🐠 - مسعلی اور مسجر حرام کی حبیت سے سعی و طواف

| MI   | سوال نامهمفتی محمد نظام الدین رضوی بر کاتی |  |
|------|--------------------------------------------|--|
| 446  | خلاصة مقالات مصباحي مصباحي                 |  |
| اسما | 公公公 فيلغ 公公公                               |  |

### ایمه وغیره میں وَرشہ کی نام زدگی کی شرعی حیثیت

| rra | سوال نامهمفتى محمد نظام الدين رضوى بركاتى |  |
|-----|-------------------------------------------|--|
| M-7 | خلاصة مقالات مولانانفيس احمد مصباحي       |  |
| rra |                                           |  |

### 

| WW4        | مفتی محمہ نظام الدین رضوی بر کاتی | سوال نامه    |
|------------|-----------------------------------|--------------|
| <u>۳۵۹</u> | مولانامحمه صدر الورئ قادري مصباحي | خلاصة مقالات |
| g mya      | \$\$\$\$                          | <b>企</b> 公公公 |

### فيخ تكاح بوجية مرنفقه

| ٩٢٦ | سوال نامهمفتی محمد نظام الدین رضوی بر کاتی |  |
|-----|--------------------------------------------|--|
| ۳۷۸ | خلاصة مقالات مولانانفيس احمد مصباحي        |  |
| ዮለዓ | 公公公 鱼鱼 公公公                                 |  |

### ۔ فلیوں کی خربیرو فروخت کے جدبیہ طریقے اور ان کے احکام

| m90 | مفتی محمه نظام الدین رضوی بر کاتی |            |                      | سوال نامه     |  |
|-----|-----------------------------------|------------|----------------------|---------------|--|
| 791 | مولاناساجدعلی مصباحی              |            |                      | خلاصهٔ مقالات |  |
| ۵٠۷ | ***                               | فصلے       | $\Delta\Delta\Delta$ |               |  |
| ۵۱۱ | ώ<br>ተ                            | مآخذومصادر | ***                  |               |  |

تبركات ۵ ارشاداتِ کتاب و سنت ۱۵ اقوالِ زریں

#### بِسُمِ اللهِ الرَّحَلْنِ الرَّحِيْمِ

وَمَنْ يَوْتَ الْحِكْمَةُ فَقُلُ الْوِكْمَةُ فَقُلُ الْوِيْنَ خَيْرًا كَثِيرًا لَا الْمُعْرَدُونَ خَيْرًا كَثِيرًا الْمُعْرَدُونَ خَيْرًا لَا اللّهُ وَهُ ١٩٨٠)

اورجس کو حکمت دی گئی ایسے بہت بھلائی دی گئی

#### بِسْمِ اللهِ الرَّحْلْنِ الرَّحِيْمِ

عن ابن عمر قال:

قال رسول الله صَلَاللهُ عَلَيْهُ الهُلِيَالَةُ :

ين الله على الجهاعة

رواه الترمذي.

ترجمہ: -حضرت ابن عمر وَلَا تَعَالُّہ سے روایت ہے، وہ فرماتے ہیں کہ اللہ کے رسول مِلْلَا لَمْنَا اللّٰهِ عَلَى اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰلِمُ اللّٰهُ الللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ الللّٰهُ الللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ الللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ الللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ الللّٰهُ الللّٰهُ اللّٰهُ اللّ

(جامع الترمذي \_ مشكوة المصانيح، باب الاعتصام بالكتاب والسنة الفصل الثاني، ص: • ٣٠، مجلس بركات)

#### بِسُمِ اللهِ الرَّحُلْنِ الرَّحِيْمِ

امام اعظم ابو حنیفه نعمان بن ثابت رُقَّقَ (ولادت: ۲۰هم/وفات: ۲۰ شعبان ۱۵۰ه) نے ارشاد فرمایا:

لَا أَتُبَعُ الرَّأَى وَالْقَيَاسَ إِلَّا إِذَا لَمْ أَظْفَرُ بِشَيْءٍ مِنَ الْكِتَابِ أَوِ السُّنَّةِ أَوِ الصَّحَابَةِ رضى الله تَعَالىٰ عنهم.

(عمدة القاري شرح صحيح البخاري ، ج٧، ص ٣٠٢، كتاب الحج باب من أشعر و قلد بذي الحليفة ثم أحرم، از: علامه بدر الدين عيني)

میں اجتہاد و قیاس نہیں کرتا، گراس وقت جب کہ مجھے قرآن یا حدیث یاصحابۂ کرام ضیَالتُرُم سے (متفقہ طور پر) بچھ نہ ملے۔

#### بِسْمِ اللهِ الرَّحُلْنِ الرَّحِيْمِ

#### امام الوبوسف طالند؛

مَا رَأَيْتُ أَحَلَا أَعُلَمَ بِتَفْسِيْرِ الْحَدِيْثِ وَ مَوَاضِعِ النُّكَتِ الَّتِي فِيْهِ مِنَ الْفِقُهِ مِنْ أَبِي حَنِيْفَةَ وَ قَالَ أَيْضًا: مَا خَالَفُتُه فَى شَيْءٍ قَطُ فَتَكَبَّرُتُه إِلَّا رَأَيْتُ مَنْهَبَه الَّذِي ذَهَبَ إِلَيْهِ أَنَجَىٰ فِي الْاخِرَةِ وَ كُنْتُ رُبَّمَا مِلْتُ إِلَى الْحَدِيْثِ فَكَانَ هُو مَنْهُ وَ قَالَ: كَانَ إِذَا صَمَّمَ عَلَىٰ قَوْلٍ دُرْتُ عَلَىٰ مَشَائِخُ الْمُونِيْثِ الصَّحِيْحِ مِنِي وَ قَالَ: كَانَ إِذَا صَمَّمَ عَلَىٰ قَوْلٍ دُرْتُ عَلَىٰ مَشَائِخُ الْكُوفَةِ، هَلَ أَجِدُ فِي تَقْوِيةِ قَوْلِه حَدِيثًا أَوْ أَثَرًا فَرُبَمَا وَجَدَتُ الْحَدِيثَ أَنِ وَ الشَّلَاثَة فَأَتَيْتُه بِهَا فَمِنْهَا مَا يَقُولُ فِيهِ غَيْرُ صَعِيْحٍ أَوْ غَيْرُ مَعُرُوفٍ فَأَقُولُ لَه: وَ الشَّلَاثَة فَأَتَيْتُه بِهَا فَمِنْهَا مَا يَقُولُ فَيْهُ فَيُولُ : أَنَا عَالِمٌ بِعِلْمِ أَهُلَ الْكُوفَةِ.

ترجمہ: میں نے احادیث کی تفسیر اور فقہ کی نکتہ آفرنی میں حضرت امام عظم ابو حنیفہ رٹائٹیڈ سے زیادہ علم والاشخص نہیں د کیصا، نیز انھوں نے فرمایا: میں نے جب بھی کسی مسئلہ میں ان سے مخالفت کی پھر میں نے اس میں غور و خوض کیا توجھے یہی محسوس ہوا کہ آخرت میں زیادہ نجات بخش وہی مذہب ہے جس کی طرف امام ابو جنیفہ گئے ہیں۔ بھی میرامیلان حدیث کی طرف ہو تا تود کھتا کہ ان کو حدیث سی حکے کہ بیں۔ بھی میرامیلان حدیث کی طرف ہو تا تود کھتا کہ ان کو حدیث سی حصرت مجھے سے زیادہ ہے۔ نیز فرمایا: جب وہ کسی بات پر ڈئٹ جاتے تومیں کوفہ کے مشائ کے پاس اس غرض سے حاضر ہو تا کہ اس قول کی تقویت میں مجھے کوئی حدیث یا اثر ملے توبسا او قات مجھے دو تین حدیث میں مار جاتیں تومیں ان کی خدمت میں لے کر حاضر ہو تا۔ آپ فرماتے اس میں میہ حدیث سی تو تین تو آپ کے بیا معلوم ہوگیا حالاں کہ بیہ حدیث تو آپ کے بیا عیر معروف ہے۔ میں عرض کر تا حضور میہ آپ کو کیے معلوم ہوگیا حالاں کہ بیہ حدیثیں تو آپ کے قول کی تائید میں ہیں۔ توفرماتے: میں اہل کوفہ کے علوم کا عالم ہوں۔

(الخيرات الحسان، ص:١٤٣، الفصل الثلاثون في سنده في الحديث)

### بِسْمِ اللهِ الرَّحْلْنِ الرَّحِيْمِ

فقيه ب مثال اعلى حضرت عليه الرحمه نے فرمايا:

اے عزیز اوہ مسائل جنیں حوادثِ جدیدہ سے تعلق و نسبت ہے، جیسے تاربر قی وغیرہ، لوگ سیحے ہیں کہ کتب ائم کہ دین میں ان کا حکم نہ نکلے گا۔ مگر نہ جانا کہ علا ہے دین میں ان کا حکم نہ نکلے گا۔ مگر نہ جانا کہ علا ہے دین میں شکر الله تعالیٰ مساعیهم الجمعیلة نے کوئی حرف ان عزیزوں کے اجتہاد کو اُٹھائہیں وسکر مسکل کر مساعیهم الجمعیلة، تاصیلًا، سب کچھ فرمادیا ہے، زیادہ علم اسے ہے جسے زیادہ فہم ہے اور اِن شاء اللہ العزیز زمانہ اُن بندگان خداسے خالی نہ ہوگا جو مشکل کی تسهیل، معضل کی تحصیل، صعب کی تذریل، مجمل کی تفصیل کے ماہر ہول ۔ بحرسے صدف، صدف سے گہر، بذرسے در خت، در خت، در خت سے ثمر زکالنے پر باذنِ اللہ تعالیٰ قادر ہوں۔

"لاخلا الكونُ عن افضالهم وكثّر الله في بلادنا من امثالهم أمين أمين برحمتك يا ارحم الراحمين." ملتقطًا

(فتاوی رضویه ص:۲۱،۵۲۷، ج:٤، رضا اکیدمی ممبغی)

ابتدائيه

المهمات طيبات معنرت مريدست مجلس شرى دام ظله العالى المهمات طلبه العالى المهمات المهمات المهم الله العالى المهم العالى المهم المهم المهم العالى المهم المهم المهم المهم العالى المهم المهم

### كلمات طيبات

جانشین حضور حافظ ملت ، عزیز ملت حضرت مولانا شاه عبد الحفیظ صاحب قبله دام ظله العالی سرپرست مجلس شرعی ، جامعه اشرفیه ، مبارک بور

> باسمه سبحانهٔ و تعالی نحمدهٔ و نصلی ونسلم علیٰ رسوله الکر یم

خلوص وللہ یت کے ساتھ کوئی بھی عمل بھی رائیگاں نہیں جاتا، اس کے اثرات بہت مضبوط اور دور رس ہوتے ہیں۔

بحدہ تعالیٰ مجلس شرعی مبارک بورضلع اظم گڑھ کا قیام اللہ عزوجل کی رضاو خوشنودی کے لیے ہوا۔ مجلس شرعی کے ارکان اور
اعوان و انصار کی مخلصانہ جدوجہد سے حسب حاجات علمی مجالس اور فقہی سیمینار منعقد ہوتے رہے، ملک و ہیرون ملک کے
فقہی ذوق رکھنے والے علاے اہل سنت و مفتیان کرام جدید اور پیچیدہ مسائل پر اپنی تحقیقات قلم بند فرماتے رہے اور بوری
دیانت و فقاہت کے ساتھ بحث و مباحثہ میں حصہ لیتے رہے، رب کریم کا بے پایاں احسان رہا کہ اس نے رسول کریم علیہ
التحیۃ والتسلیم کے طفیل ہمارے مفتیان کرام اور علاے ذوی الاحترام کو مسائل کی ہے تک رسائی عطافر مائی، پھر نتیجہ خیز ابحاث
کے بعد فیلے تیار ہوئے۔ فالحدمد للله علیٰ ذلك.

نہایت مسرت و شاد مانی ہے کہ آج کہ آج کہ اس شرعی علائے کرام و مفتیانِ عظام کی رابوں کے ساتھ اُٹھی فیصلوں کامجموعہ تین طلہ وسلہ سے میں کتابی شکل میں شائع کرنے جارہی ہے۔ جماعت فضیلت سال اول (۴۰-۱۹/۱۹هم/۱۹-۱۹) کے بلند حوصلہ طلبہ تقریبًا دو ثلث مالی تعاون میں شریک ہیں۔ میں مجلس شرعی کے ارکان اور جماعت فضیلت سال اول کے ان طلبہ کو مبارک باد ویتا ہوں اور دعا گو ہوں ، مولی تعالی علاے اہلِ سنت و مفتیان کرام کی عمر، اور علم فضل میں خوب خوب برکتیں عطافر مائے اور تقاب میں بھی بورے اخلاص کے ساتھ ملت کے مسائل حل کرنے میں اُٹھیں توفیقات جلیلہ سے نواز ہے۔ آمین بجاہ اور تعبیہ سید المرسلین صلی الله تعالی علیه وسلم

عبدالحفيظ على عنه مرپرست مجلس شرى وسربراه اعلیٰ الجامعة الاشرفیه ، مبارکپور ۲۷ر ذوالحجه ۱۴۳۹هه/۸رسمبر۲۰۱۸ ،

#### خطیم استنفی البه عزیز ملت مولاناشاه عبدالحفیظ صاحب دام ظله سرپرست مجلس شرعی وسربراه اعلی جامعه اشرفیه مبارک بور (به موقع دسوال فقهی سیمینار)

نحمده ونصلي على رسوله الكريم

حضرات علمائے كرام ومفتيان عظام!

ہمیں بے بایاں مسرت ہے کہ آج ہم مجلس شرع کے دسویں فقہی سمینار (Seminar) کا حوصلہ افزاماحول اپنے ماستھے کی آنکھوں سے دیکھ رہے ہیں۔ اس سمینار میں ہم اپنے تمام مندوبین کی آمد پر ان کا پر جوش خیر مقدم کرتے ہیں اور بصد اعتراف نوازش وکرم ان کا شکر بیاداکرتے ہیں کہ سفر کی صعوبتیں برداشت کر کے یہاں تشریف لائے اور اپنے عزیزاو قات کا بیش قیمت حصہ شرعی مسائل حل کرنے کے لیے صرف کیا۔ رب کریم اخیس این بے بایاں جزاؤں سے نوازے اور کشف حقائق کے لیے ان کے سینے کھول دے۔

حضرات! آج ہم ایسے اندوہ ناک دور سے گزر رہے ہیں جس میں اسلام دھمن عزائم اپنے بورے شباب پر ہیں۔ شاطر دشمن آئے دن سی مسلم حکومت کو اپنے ظلم وستم کا نشانہ بناتے ہیں اور وہاں اپنے اقتدار کا پر بچم نصب کردیتے ہیں۔ صدیوں سے جاری مسلم حکمرانوں کی کو تاہ اندیشی، عافیت کو شی اور بزدلی نے مسلمانوں کی سیاسی، اقتصادی اور ترنی بالادسی کو ایک قصر پارینہ اور ماضی کا ایک خواب پریشاں بنادیا ہے۔ اہل باطل کی منافقت، نمائٹی ہمدردی، خفیہ منصوبہ بندی اور غاصبانہ وجابرانہ پیش قدمی نے ونیا کو جرت زدہ کر دیا ہے۔ ان کی جفاشی، اقتصادی و ترنی و سعت و ترقی، ذرائع ابلاغ پر تسلط، مکروفریب کے استعمال اور دولت وطاقت کی فراوانی کے آگے مسلم حکمرانوں کی قوت فکر وعمل مفلوج ہوکررہ گئی ہے۔ ایسا معلوم ہوتا ہے کہ اوباران کامقدر بن حیکا ہے۔ اور اقبال نے غیروں سے پیمانِ وفا باندھ لیا ہے۔ و العیاذ باللہ رب المعلمین.

حفزات! یہ بھی حقیقت ہے کہ مسلم حکومتوں کا زمانۂ عروج ہویا دَورِ زوال، اسلامی دعوت اور مسلمانوں کی دنی علمی اخلاقی تربیت کا تسلسل بھی نہیں ٹوٹا ہے۔ در دمند علماومشائے اور اہل دل عُرَفاوصُلُحاحق کی رہنمائی، اذہان کی تطہیر اور دلوں کا تزکیہ فرمانے کے لیے ہمیشہ سرگرم عمل رہے ہیں۔ انھیں کی مسامی جمیلہ کا نتیجہ تھاکہ —ع

پاسبال مل گئے کعبے کوسنم خانے سے

حضرات! آج بھی جب کہ اسلام اور مسلمانوں کے خلاف جھوٹے پروپیگنڈوں کا بازار گرم ہے اسلامی دعوت کو فروغ حاصل ہور ہاہے۔ اسلام کا مطالعہ کرنے والوں کی تعداد بڑھ رہی ہے۔ اور مغرب کی متعقن زندگی سے بیزار ہوکرلوگ بڑی تیزی سے حلقہ

بگوش اسلام ہورہے ہیں۔فالحمدُ للهِ على ذلك.

میں بھت اور وسائل کی سرگرمیوں کا دائرہ تھی اپنی ذمہ داریوں سے بے خبر نہیں ہیں لیکن خانگی مسائل، عائمی ضروریات اور وسائل کے فقد ان نے ان کی سرگرمیوں کا دائرہ تنگ سے تنگ کر دیا ہے۔ باہمی تنظیم، نصوس منصوبہ بندی، کاموں کی تقسیم، ضروریات کی کفالت اور وسائل کی فراہمی سے سارے مسائل کا حل ہو سکتا ہے۔ لیکن اس کے لیے دو چیزیں ضروری ہیں۔ (۱) ایک ایسی قیادت جو ہمہ جہت نظر کے ساتھ تمام ذیلی اداروں اور تظیموں کو کنٹرول کرے۔ (۲) تمام ماتحت قائدین اور ارکان و کارکنان کی جانب سے قیادتِ بالا کے ساتھ مخلصانہ تعاون، بھی اطاعت اور پوری سرگرمی سے اپنے فرائنس کی ادائیگی ۔ موجودہ حالات میس دونوں ہی چیزوں کا حصول سخت مشکل اور دشوار نظر آرہا ہے۔ قیادتِ بالاکی منزل آئی بلنداور غیر الوصول ہے کہ ہر شہباز کو اپنے بال و پر کی تنظیم کی اور تو تو پر دور کئی کا شکوہ ہے۔ دو سری چیزاطاعت و تعاون بھی بڑی مشکل اور نادر الوجود ہے ہم اپنی تعریف و توصیف کے میٹھے اور شیری جام تو بڑوں سے مائگ مائگ کر چینے کو ہمہ وقت تیار ہے ہیں لیکن اگر بھی زحروعتاب کا صرف ایک تائج گونٹ سامنے آجائے تو فوراً اسے بچینک کر دور بھاگ کھڑے ہوں۔ کچھ اطاعت شعار بہنسر المزان اور درد منڈ نظر آئے گی۔ سامنے آجائے تو فوراً اسے بچینک کر دور بھاگ کھڑے ہوں۔ بھول ۔ کچھ اطاعت شعار بہنسر المزان اور درد منڈ نظر آئے گی۔ بیس ورنہ زیادہ ترباصلاحیت، ذی وجاہت یا تروت مند افرادو ہی ملیں گے جن کی قوت برداشت کمز ورسے کمزور تر نظر آئے گی۔ بیس دسکتی سے دوئر اسے ایک دور بھاگ کے دیں میں دیتھ میں کہتے ہوں۔ کہتے میں کہتیں گی اور اور الوجود ہے کہتی میں دیتھ میں کہتیں گیا ہوتا تھ بھرگ میں انگان و میں اس کی دونر میں کہتیں گیا ہوتا تھ بھرگ میں انگان و میں میں دور میں کی دور میں انہوں حک میں مگل میں دیتھ میں کہتیں گیا ہوتا تھ بھرگ میں انگان و میں کو میں کو میں میں میں کہتیں کی دور بھرگ میں انگان کی دور میں کی دور میں کی دور بھر ان کو ان ان میں دیتھ کی دور بھرگ میں انگان کی دور بھرگ میں انگان کی دور بھرا تھا تو دور بھرگ میں کی دور بھرا تھا تھوں کی دور بھرگ میں کو دور بھرگ کی دائے تھر میں کو دور بھرگ کی دائے تھر بھر کیں انگی دور بھر کی دور بھر کی دور بھر کی دور بھر کی دور بھرگ کی دائے تھر بھر کی دور بھرگ کی دور بھر کر دور بھر کی دور بھر کی دور بھر کی دور

حضرات! حالات کی بیہ ناہمواری ہمیں حرکت وغمل سے سبک دوش نہیں کرسکتی۔ اگر اجتماعی سرگرمی ناممکن یاد شوار ہے تو انفراد کی کوششوں پر غور کرنا اور آخیس بروے کارلانا ضروری ہے۔ اس لیے میں چنداہم ضروریات اور ذمہ دار بوں کی فہرست آپ کے سامنے رکھنا چاہتا ہوں۔ اس امید کے ساتھ کہ توجہ سے ساعت فرمائیں گے اور آخیس بروے کارلانے کی راہ میں اہل عمل کی رہنمائی اور ان کا تعاون کریں گے۔ یقینا آج کا بیہ سمینار ملت کے چیدہ و منتخب دل ودماغ پر شتمل ہے۔ جن کی بیداری اور صلابتِ عزم وعمل سے بہت سی مشکلات کی زنجیریں کٹ سکتی ہیں۔

(1) ہمارے بالغ نظر، بیدار مغزاور گلص و در دمندافرادی ایک ایٹ تنظیم ضروری ہے جو ساسی و ملکی معاملات میں اہل سنت کی نمائندگی اور ملک بھر کے سنی مسلمانوں کی ہوش مندانہ رہنمائی کافریضہ انجام دے۔ یہ امر نہایت شرمناک ہے کہ مسلم کہلانے والی چھوٹی چھوٹی جماعتوں اور ان کے اداروں کی اہمیت توار باب افتدار کے نزدیک مسلم ہولیکن ملک کی سب سے بڑی اور سب سے قدیم اور اصیل جماعت اور اس کے ادارے کی شار و قطار میں نہ ہوں ۔ دوسری طرف یہ بھی بہت شرمناک بات ہے کہ ہمارے عوام کاضرورت منداور حساس طبقہ اپنے سیای، ملکی اور قوی مسائل میں اپنے قائدین کی رہنمائی سے محروم اور غیروں کا دست مگر ہو۔ ضروری نہیں کہ پوری جماعت کے عمائد واکا ہر چہلے مجتمع ہوں پھر ایسی کسی نظیم کی تشکیل ہو۔ اس کے انتظار میں بہت می عمری گزر گئیں اور باقی بھی گزر جامئیں گی۔ ہمارا جو حال ہے اس میں اگر آپ کو کسی گلشن کی آبیاری کا سودا ہے تو ضروری ہے کہ پائی نظر نگلت نے خود زمین خریدیں، پھر اسب وآلات فراہم کریں، ٹیوب ویل لگائیں، بجل کا کنکشن حاصل کریں، ملازم یا ملاز مین رکھیے تین در نہ اس کے بجاے اگر آپ نے خاندان والوں کی پیش قدمی اور تعاون پر تکمیہ کرلیآ تو چمن کی پڑمردگی بلکہ معدوی دیکھ سے تیں در نہ اس کے بجاے اگر آپ نے خاندان والوں کی پیش قدمی اور تعاون پر تکمیہ کرلیآ تو چمن کی پڑمردگی بلکہ معدوی دیکھ سے تین در نہ اس کے بجاے اگر آپ نے خاندان والوں کی پیش قدمی اور تعاون پر تکمیہ کرلیآ تو چمن کی پڑمردگی بلکہ معدوی

نقینی ہے —الغرض کچھ سیای ذوق وشعور اور ملی وجماعتی ہمدردی رکھنے والے حضرات تمام آلات ووسائل اور ان کی فراہمی کے مسائل کاحل تلاش کرتے ہوئے نصرت خداوندی پراعتاد کرکے کام کاآغاز کر دیں توہماری جماعت کابید دیرینہ اور عظیم خلائ<sub>یہ</sub> ہوسکتا ہے۔ واللهٔ ولیُّ التو فیق، و بیلِہ الخیر .

(۲) تصنیف و تالیف: به کام انفرادی طور پر ہور ہاہے مگر باہمی ارتباط اوژنصوبہ بندی کے فقدان کی وجہ ہے بعض سوضوعات پر کام مکرر ہور ہاہے۔ بہت کچھ غیر معیاری مواد بھی سامنے آر ہاہے۔ اور بیش تراہم اور مشکل موضوعات، بالکل متروک بیں مثلاً۔

الف: سیرت نگاری: جس کے تحت سیرت نبوی، سیرت صحابہ، سیرت تابعین، سیرت اولیاوصالحین، سیرت علما و حملما، سیرت خلفاو سلاطین سبھی داخل بیں۔

**ب: تاریخ نگاری:**اس کے تحت تاریخ اسلام، تاریخ اقوام، تاریخ مذاہب، تاریخ علوم وفنون، تاریخ ملوک و ممالک وغیرہ جی آتی ہیں۔

**ی: درسی و نصافی کتب کی تیاری:** پرائمری اور او پرکے درجات کے لیے یوں توسارانصاب ایساہونا چاہیے جس میں ہر زبان اور ہر فن پر اسلامی رنگ جھایا ہوا ہوخواہ وہ سائنس ہویا جغرافیہ یاریاضی یا اقتصاد و تدن یا ہندی ، انگریزی ، ار دوا دب اور اسناف اوب کی کتابیں تیار کرنا تو فوراً ضروری ہے اور یہ ہماری اولین ترجیج ہونی ۔ جھ کام ہو دیا ہے لیکن ابھی زیادہ باقی ہے۔ جھ کام ہو دیا ہے لیکن ابھی زیادہ باقی ہے۔

اسی طرح مدارس عربید کی در سیات کوبھی طلبہ کے معیار و مذاق اور عصر جدید کے تقاضوں کے مطابق از سر نو مرتب کرنا نمر وری ہے۔ دیگر ملکوں میں بید کام وزارت تعلیم اور بعض جامعات کے تحت ہو تاہے مگر ہمارے لیے وہ نمہولت کہاں؟ یہال توع خود کوزہ وخود کور گروخود کِل کوزہ

والامعاملہ ہے۔ تاہم دیگر ممالک کے کاموں سے کمی رہنمائی حاصل کی جاسکتی ہے اور بعض کتابیں بعینہ داخل نصاب ہو کتی ہیں۔ **د :**ار دو، ہندی، انگریزی، فارسی، عربی زبانوں کے لیے معاجم ولغات کی تیاری۔ مستہ: قدم سے غرصا ہے ہے جہ جب میں کے مصابحہ میں میں میں میں میں میں میں انسان کے میں میں میں میں میں میں میں میں

ہ بستشر قین اور دیگر غیر مسلمول کے اعتر اضات کوسامنے رکھتے ہوئے اسلامی عقائدو مسائل کی دلیذیر توضیحوتشر کیجہ۔ و: مسلک حق کے اثبات اور باطل افکار ومذاہب کی تردید میں ٹھوس دلائل وشواہد کے ساتھ عشری اسلوب اور شجیدہ وآسان انداز میں دکش کتابیں۔

ز: دوسری زبانوں کی مفید دنی و ہمی کتابوں کاار دو ترجمہ، اسی طرح ار دو کتابوں اور علماہے اہل سنت کی تصانیف کا ہندی انگریزی، فرنجے، فارسی، عربی وغیرہ میں ترجمہ۔ بیہ اور اس طرح کے دوسرے بھی تصنیف طلب موضوعات ہیں غور فرمائیں تو مذکورہ ہرباب اور ہر موضوع ایک ایک فعال اکاڈمی کاطالب ہے جو متعدّد مصنفین اور جملہ تصنیفی لوازم پر شتمل ہو۔

(۳) صحافت: ہمیں ایسی صحافت کی ضرورت ہے جس کے تحت عام موضوعات کے ساتھ جماعت کے گزشتہ و موجودہ

علاد عمائدگی خدمات کاباو قار تذکرہ ہو، جماعتی سرگر میوں کابیان ہو، مخالفانہ تحریروں کا جواب واحتساب ہو،اس طرح کی اور بھی چیزیں ہیں۔جن کاغیروں کی صحافت کے ذریعہ حصول ناممکن ہے۔

(۳) خطابت: آج کل ہماری خطابت سخت انحطاط کاشکار ہے علیم یافتہ طبقہ اسے سننے کو تیار نہیں۔عوام اگر چہ جذبات کی رومیں اس پر بلند بانگ نعرے لگا لیتے ہیں، بلکہ زبردستی ان سے نعرے لگوائے جاتے ہیں۔لیکن غور سیجیے تواضیں اس خطابت سے وہ علم دیقیین، وہ جذبۂ مل اور وہ انداز فکر ونظر حاصل نہیں ہوتاجس کے وہ مختاج ہیں۔

۔ عقائد، اخلاق، اعمال وغیرہ ابواب سے ایک ایک موضوع کو لیتے ہوئے ایسی خطابت ہونی جاہیے جوسب سے جہائے سیجے ودرست ہو پھر ٹھو ک دلائل اور مستند واقعات وشواہد پڑتل ہو۔ ساتھ ہی زبان و بیان کی دل شی اورا ثرآ فرنی بھی رکھتی ہو۔

(۵) وعوت و ترکیخ: بی شعبه سب سے زیادہ ہماری توجہ کا مختاج ہے۔ ہم وہاں تو پہنچ جاتے ہیں جہاں زمین پہلے سے ہموار ہے اور جہاں کوئی فردیا نجمن خود ہمیں بلاکر کچھ کہنے سنانے کاموقع فراہم کرے لیکن بے شار وہ مقامات جہاں ہماری کوئی آواز نہیں پہنچی ان کی ہمیں کچھ پروانہیں۔ جماعت میں ایسے داعیوں کا وجود اور ان کی کفالت و سر پرستی ضروری ہے جواپی گوئاگوں صلاحیتوں کے باعث غیروں پر اثر انداز ہو سکیں اور ان کی آبادی میں حکمت و موعظت حسنہ کے ساتھ کلمئہ حق پہنچا کرانقلاب لاسکیں۔

(۲) مناظرہ: ایسے افراد کا وجود بھی ضروری ہے جو مختلف ادیان و مذاہب کا وسیع وعمین مطالعہ رکھتے ہوں اور وقت ضرورت ان کا بطلان ان ہی کی کتابوں سے ثابت کریں اور مضبوط عقلی و نقلی و لائل سے برجستہ ابنی حقانیت بیان کر دیں۔ اور ان کے مسلّمات سے ان پر حجت قائم کریں۔ اس میں بھی تقسیم کار زیادہ مفید ہے۔ ہر فرقہ اور ہر مذہب سے مقابلہ کے لیے الگ الگ افراد مختص ہوں تو آسانی ہوگی۔

(2) ہر شعبہ ممل کے لیے لائق افراد کی تخریج: حضرات!اوپرجوضروریات مذکورہوئیں اُن کی تحمیل لائق افراد کے بغیر ممکن نہیں۔ ہمارے اداروں کانصاب مختلف علوم وفنون کی بیک گونداستعداد توپیداکر تاہے مگران میں مہارت در سوخ کے لیے ایک ایک فن کی منتقل تربیت اور طویل عملی مثق ضروری ہے۔

ایک زبردست المیہ بیہ ہے کہ علیمی میدان میں کا میابی کا فیصد بہت کم ہے عصری ودنی دونوں قسم کے علیمی اداروں میں بشکل ہیں بچیس فیصد الیسے طلبہ اور فارغین ہوتے ہیں جنھیں درجہ کے معیار پر کامل یااس سے قریب کہاجاسکتا ہے۔ نصاب کی تشہیل، مدرسین کی تربیت، طلبہ کی فہمائش اور دیگر سارے اسباب وذرائع بروے کار آرہے ہیں مگر نتائج کا فیصد بڑھتا ہوانظر نہیں آتا۔ ماہرین تعلیم اور ذمہ داران جامعات و مدارس کے لیے یہ خود بڑا سنگین مسکلہ ہے۔

اب آخیں ہیں بچیں فیصد فارغین کے مزاج ور جمان طبع اور امکانات کا جائزہ لیتے ہوئے مختلف شعبوں اور میدانوں کے لیے اضیں تیار کرنا ہماری ہم ذمہ داری ہے۔ اس سلسلے میں ہر شعبہ کے لیے تجربہ کار اور ماہر اساتذہ کا حصول بھی آسان نہیں۔

(۸) مدارس ومکاتب کا قیام: اب بھی بہت سے دیہات اور بے شار خطے ایسے ہیں جہال تعلیم پس ماندگی کا دور دورہ

ہے خصوصاً دین تعلیم کا کوئی نظم نہیں ایسے مقامات کے مسلمانوں کے دین وائمان کے تحفظ اور ان کی نسلوں کی سربلندی کے لیے وہاں مدارس و مکاتب کا قیام بھی ایک اہم ضرورت ہے۔

(۹) جومد ارس ومرکاتب مصرو ف مل بین ان مین دین تعلیم کوشیح مقام دلانااور انھیں زیادہ فعّال اور نتیجہ خیز بنانا بھی وقت کی اہم ذمہ داری ہے۔

(۱۰) مساجد کا انتظام: جو علاقے مساجد سے محروم ہیں وہاں مسجد وال کی تعمیر اور جو مسجدیں موجود ہیں ان ہیں نماز وجماعت، امامت و خطابت کے مناسب انتظام پر بھی توجہ ضروری ہے۔

(۱۱) لائبر رربوں کا قیام علمی دلچیس بڑھانے اور تعلیم یافتہ افراد کو مزید دین معلومات سے آراستہ کرنے کے لیے ہر آبادی

میں عمدہ لائبریری کاوجود بھی ضروری ہے۔

یہ اور اس طرح کی دو سری بھی اہم دنی وعلمی ضروریات ہیں جن کواجتاعی نہیں توانفرادی طور پر پوراکر ناوقت کا زبر دست چیلنج ہے علماے کرام اپنے اپنے حلقول میں بیداری لانے اور عوام کو سرگرم بنانے پر توجہ دیں۔ اہل خیر سے تعاون کی اپیل کریں، اور انتظام دیانت دارانہ برپاکرنے کے سلسلے میں مناسب رہنمائی کریں توبڑا کام ہوسکتا ہے۔ ای طرح اہم مدارس اپناوائر ہ کاروسیع کریں تواگر جبہ انھیں مالی یافت کم ہولیکن دینی فوائد زیادہ ہوسکتے ہیں۔ کم وقت اور مختصر الفاظ میں بہت کچھ کہنے کی کوشش کی گئی ہے۔ امیدہے کہ یہ گزار شات انشاء اللہ تعالیٰ بارآ ور ہول گی۔

اخیر میں عرض ہے کہ مجلس شرعی کا قیام اور ارباب فقہ و فتوی کا اجتماع اور حل مسائل کے لیے مخلصانہ کوشش بھی امت ک ضروریات کا ایک اہم حصہ ہے جس کی کامیابی کے لیے آپ حضرات کی توجہات کابر قرار رہناضروری ہے۔

ہمیں اعتراف ہے کہ آپ کے شایانِ شان انتظام ہے ہم قاصر رہے لیکن علما ہے دین سے توقع ہے کہ اس کام کواپنافرض منصی سمجھتے ہوئے اس راہ کی مشکلات و تکالیف کو گوارا کرلیں گے اور ہماری تقصیر کی پر دہ بوشی فرمائیں گے۔ دین کی راہ میں ہمارے بزرگول نے اپناسب کچھ قربان کر کے بھی بیداعتراف کیا کہ

جان دی، دی ہوئی ای کی تھی حق توبیہ ہے کہ حق ادانہ ہوا

دعاکریں کہ آئدہ ہم آپ کے شایانِ شان انتظام میں کامیاب ہوں اور آپ کے ذریعہ امت کازیادہ سے زیادہ فائدہ ہو۔ رب قدیر ہم سب پراپنے فضل وکرم کاشامیانہ دراز فرمائے ، ہم سے دین جین کی بیش بہا خدمات انجام دلاہے ، ہماری خطاؤں کو معاف فرمائے اور ہماری حقیر کاوشوں کانرخ اپنے کر بمیانہ قبول سے بالاکرے۔

وهو اكرمُ الأكرمين، وارحم الراحمين وصلى الله تعالىٰ على خير خلقه سيدِالمرسلين وعلى آلِه وصحبِه اجمعين.

### خطبهٔ صدارت

#### فقیه الهند شارح بخاری حضرت علامه فتی محمد شریف الحق امجدی سرپرست مجلس شری و ناظم تعلیمات وصدر شعبهٔ افتاجامعه اشرفیه، مبارک بور (به موقع نوال فقهی سیمینار)

#### بسم الله الرحمٰن الرحيم

الحمد لله هو الفقه الاكبر والصلوة على حبيبه سيدنا محمد هو الحديث الأظهر وعلى اله وصحبه المصابيح الغرر. اما بعد.

الله عزوجل کی تائیداور اس کے حبیب عظم ﷺ کی عنایت سے ہم مجلس شرعی کانواں اجلاس شروع کرنے جارہے ہیں۔اس بات کی بے حد خوش ہے کہ جس اہم مقصد کی انجام دہی کے لیے مجلس شرعی کاقیام عمل میں آیا تھا،اس میں امیدوں سے زیادہ کامیانی ہوئی۔

آپ حضرات کے تعاون سے بہت سے اہم اور پیچیدہ مسائل حل ہوئے، اگر چہان کے حل کرنے میں شرکا ہے جنس کو اپنا خون جگر صرف کرنا پڑا ہے، لیکن اس بات کی خوشی ہے کہ ایز و متعال کی توفیق سے بیہ خون جگر ایسے کام میں صرف ہوا جواس کا بہترین مصرف تھا۔ فالحمد للله علیٰ ذلك.

ای خصوص میں ہم اپنے سارے احباب اور مندوبین کے زیر بار احسان ہیں کہ انھول نے انتہائی خلوص و محبت کے ساتھ دوران بحث بوری آزادی کے ساتھ اپنی رائیں پیش فرمائیں، جو ہمارے لیے رہنما ثابت ہوئی، مولی عزوجل آپ حضرات کے علم و فضل میں مزید و سعت عطافرمائے۔ آپ حضرات کے فیض کواور عام و تام کرے اور آپ حضرات کے ظل ہمایوں کو دراز سے دراز ترکرے۔ آمین۔

جومسائل کے ہو چکے ہیں ان کی فہرست آپ حضرات کے ذہن میں محفوظ ہے۔ ان میں سب سے اہم اور پر بیج شیئر بازار کا مسلم تفاجوا پنے تنوع اور پیچیدگی کی وجہ سے ابتدامیں ایسامحسوس ہو تا تھاگویا یہ "متثابہات" میں سے ہے، لیکن عوام شیئر بازار کی خرید و فرو خت کے عادی ہو چکے ہیں، ان میں اکثر تووہ ہیں جنھیں اس کی پرواہ نہیں رہتی کہ کیا چیز حلال ہے اور کیا چیز حرام ہے۔ ان کے بیش نظر زیادہ سے زیادہ زر اندوزی ہوتی ہے لیکن پھر بھی ایسے دین داروں سے زمین خالی نہیں جو بہر حال حرام کمائی سے حتی

الوسع بچنے کی کوشش کرتے ہیں۔اس کے لیے وہ استہم کے جدید مسائل میں علماکی طرف رجوع کرتے ہیں، تاکہ انھیں تھکم شرعی معلوم ہوجائے جس کے مطابق وہ عمل کریں۔

دارالافتامیں آئے دن ''شیئر بازار'' کے سلسلے میں سوالات آتے رہتے تھے۔ میں سخت البھن کا شکار تھا، توابتدا ہی سے میرار جھان اس طرف تھا کہ اس کے جواز کی کوئی صورت نہیں۔ لیکن ہزار ہاہزار مسلمان کو یک لخت فاسق و فاجر ہونے کا فتو کی دینا بھی مجھے پر سخت گرال تھا۔ میں برسوں اس پر غور و فکر کرتار ہا کہ اس کے جواز کی کوئی صورت رونما ہوجائے مگر میں اس میں ناکام رہا۔ بالآخریہ مسئلہ مجلس شرعی کی میز پررکھا گیا۔ میرااندازہ ہے کہ کل ملاکر اس پر متعدّد مجالس میں انتیں گھٹے بحث ہوئی۔

فخراشر فیہ عزیزی علامہ فتی محمد نظام الدین صاحب رضوی زید مجد ہم نے اس کے جواز کی کچھ صورتیں نکالیں۔ جن پر بھر بور غور و خوض کیا گیا، لمبی لمبی بحثیں ہوئیں، لیکن کوئی فیصلہ نہ ہوسکا۔ مجبور ہوکراسے فیصل بورڈ کے حوالے کیا گیا۔

تاجدار رضویت حضرت علامه از ہری صاحب دام ظلہ جانشین مفتی اُظلم ہند قدس سرہ کی سرپرسی میں ان کے دویت کدہ پر منتخب مفتیان کرام کی بہت اہم نشستیں ہوئیں۔انتلاج قلب کی وجہ سے میں اس اہم مجلس میں شریک نہ ہوسکاجس کا مجھے ب حدافسوس ہے اور رہے گا۔ ولکن لیس علی المریض حرج،

فیصل بورڈ کی اس اہم مجلس میں ابتدا سے انتہا تک کے سارے مباحث و دلائل پرتین دن تک غور و خوض اور بحث کے بعد فیصل بورڈ نے اپنافیصلہ یہی دیاکہ "شیئر بازار" کے جواز کی کوئی صورت نہیں۔

اس مسئلہ برکتنی کدو کاوش کرنی پڑی،اس کومجھ سے زیادہ آپ حضرات جائے ہیں۔اس ساری کاروائی سے بورے طور پر مطمئن ہوکر میں عرض کررہاہوں کہ مجلس شرعی کا تنقبل انتہائی تاب ناک ہے۔

ذرانم ہوتوبیہ مٹی بڑی زر خیز ہے ساقی

سابقہ زیر بحث مسائل میں بیدوومسئلےرہ گئے ہیں، جن پر ہمیں گفتگو کرنی ہے۔

اول: - کسی مریض یازخمی کی جان بچانے کے لیے ، یاکس آپریشن میں دوسرے کا خون استعمال کرناجا کڑے یانہیں؟

روم: -خون کی خرید و فروخت جائز ہے یانہیں؟

ڈاکٹراور مریض اور زخمی بلا جھجک خون استعال کرتے اور کراتے ہیں اور خریدتے بھی ہیں اور کچھ لوگ بیچے بھی ہیں ، کچھ لوگ بطور عطیہ دیتے ہیں۔اس کااستعمال ایساعام ہو دیکا ہے کہ لوگوں کواس کا خیال بھی نہیں رہتا کہ بیہ جائز ہے یا ناجائز؟

ڈاکٹروں کو توخیر اس کی پرواہ ہی نہیں ہوتی ،مریض اور زخمی ڈاکٹر کے ہاتھ میں "مردہ بدست غتال" رہتا ہے۔تھوڑی دیر کے لیے وہ اس سے بالکل نافل ہوجا تاہے کہ بیر حلال ہے یاحرام؟

اً اُرچہ خون چڑھانے میں خطرات بھی ہیں۔سکڑوں واقعات اس پر شاہد ہیں کہ خون کے گروپ کی تعیین میں غلطی کی وجہ سے ، یاسی نامعلوم وجہ کی بنا پر خون چڑھاتے ہی مریض یازخمی موت کے گھاٹ اتر جا تاہے۔

خون حرام اور ناپاک ہے۔اس کا پینا بالاجماع حرام ہے۔لیکن دوسرے طریقے ہے اس کا استعمال حرام ہی ہے یا مکروہ

تحریمی،یا کچھاور؟ پیمکل غورہے۔

حضرت امام شافعی رَاسَتُ الله کے یہاں خون ہے کسی قسم کا انتفاع جائز نہیں۔ ہمارے فقہاے احناف کے بعض ارشادات میں یہ بھی ہے کہ اس کا تناول جائز نہیں، جس سے بظاہر یہی متفاد ہوتا ہے کہ انجکشن کے ذریعے جسم میں خون داخل کرنا بھی حرام ہوں ہے کہ اس کا بینا بھی حرام نہیں، اب سوال بدرہ جاتا ہے کہ حاجت شرقی ہو۔ بحث اس پر آکرر کی ہوئی ہے کہ ضرورت شرعیہ کے وقت تواس کا بینا بھی حرام نہیں، اب سوال بدرہ جاتا ہے کہ حاجت شرقی کے وقت خون چڑھانا جائز ہے یانہیں؟ یہ بہت بنیادی تنقیح طلب بات ہے۔

رہ گیاخون کا بیخنایا ہبہ کرنا تواصول شرع کے مطابق اس کے جوازگی کوئی صورت نہیں۔ خون انسان کے جسم کا جڑہے ، کسی کامملوک نہیں۔ بیچے و شرااور ہبہ مال کے ساتھ خائس ہے۔ کامملوک نہیں۔ بیچے و شرااور ہبہ مال کے ساتھ خائس ہے۔ اب پھر وہی سوال یہاں بھی پیدا ہوتا ہے کہ حاجت شرعیہ کے وقت اس کا خریدنا، بیچنایا ہبہ کرنایا قبول کرنا جائز ہے یانہیں ؟ اس نویں سیمینار میں اس تھی کوسلجھانا ہے۔ ہمیں امید ہے کہ اگر اللہ عزوجل کی توفیق شامل حال رہی اور آپ حضرات نے ہوری توجہ فرمائی توبی بھی ضرور حل ہو کے رہے گا۔

بقيه تين مسائل جونع موضوعات بحث ہيں سيجي كم اہم نہيں۔

#### دیہات میں جعد کے بعد ظہریا جماعت پر صنے کامسکلہ

یداس لیے اہمیت اختیار کر گیاہے کہ حضرت فتی اظم ہند قدس سرہ کے مجموعہ فتاوی حصہ سوم میں یہ چھپا ہواہے کہ اس کی ا اجازت ہے، مگر حضرت مفتی اظم قدس سرہ کے فتاوی کا جو خاص رجسٹر ہے، میں کامل و ثوق سے کہ رہا ہوں کہ یہ اس میں موجود نہیں۔ میں نے حضرت کے ساتھ بیسیوں سفر کیے جن میں ایسے مواقع بھی آئے جن میں جمعہ کے دن دیبات میں قیام رہا، مگر حضرت نے بھی بھی جمعہ کے ساتھ ظہر باجماعت نہیں پڑھی بلکہ یا توقیام گاہ پر صرف ظہر پڑھی، یا سفر کی مشقت برداشت کر کے شہر میں جمعہ پڑھا۔

جب یہ فتویٰ حضرت کے مجموع ُ فتاویٰ کے خاص رجسٹر میں نہیں توجامع فتاویٰ کو کیسے ملا۔ آپ حضرات جانے ہیں کہ صرف کسی کے نام سے کوئی فتویٰ حجیب جانا ججت نہیں جب تک بطریق روایت یقینی شوت نہ ہو۔

اللیٰ حضرت قدی سرہ کو بھی معلوم تھاکہ عوام دیہات میں جمعہ پڑھتے ہیں لیکن اٹھوں نے جمعہ کے ساتھ ظہریا جماعت ادا کرنے کا حکم نہ دیا۔ان حالات میں وہ فتویٰ سخت محل نظرہے۔

الحاصل! ای تناظر میں آپ حضرات کو بیہ مسکلہ حل کرنا ہے۔ اور مجد داعظم قدس سرہ کے ان ار شادات کو بھی ذہن میں رکھنا ہے جوفتاوی رضویہ سے سوال میں منقول ہے۔

تالاب کا تھیکہ اور ہائر پر چیز (اجارۂ اشیامع بیچ) کا مسئلہ بھی کم پیچیدہ نہیں۔ لیکن مجد داظم املیٰ حضرت قد س سرہ نے ہمارے لیے ایساعلمی خزانہ جمع فرمادیا ہے کہ تلاش و تنبع کر کے ہم اس کو بھی ضبر ورحل کرلیں گے۔ حدی راتیز ترمی خواں چوم محمل راگر ال بینی

#### نواراتگخترى زن چوں ذوق نغــــــ كم يابى

میری آخری گزارش ہے کہ جدید پریشان کن مسائل کی فہرست طویل ہے۔ ابھی امریکہ کے احباب نے سولہ مسائل کی فہرست بھیجی ہے۔ جن میں سے کئی ایک جل ہو چکے ہیں اور اکثر باقی ہیں۔ میری گزارش ہے ہے کہ آپ حضرات اپنے عزیز او قات کو صرف کرکے ان جدید مسائل کو جس قدر جائدکن ہوحل کریں۔ دین دار افراد الجھن میں ہیں وہ ہم سے بوچھتے ہیں اور بیان پرواجب بھی ہے کہ علماکی طرف رجوع کریں۔ اس لیے علماکی یہ ذمہ داری ہے کہ وہ اپنی بھر بور توانائیوں کو صرف کرکے ان مسائل کو حل کریں۔ ان افتاکی اہمیت اس سے ظاہر ہے کہ علمانے تصریح فرمائی ہے کہ اگر کوئی شخص قرآن مجید تلاوت کر رہا ہے اور اذان ہونے لگے تو ان پر واجب تلاوت بند کرکے اذان کو سے اور ان کا جواب دے۔ لیکن اگر علماتعلیم و تعلم میں مصروف ہیں اور اذان ہونے لگے تو ان پر واجب

عالم گیری میں ہے:

نہیں کہ تعلیم و تعلم کاسلسلہ بند کرکے اذان سنیں اور جواب دیں۔

"ولو كان في القراءة ينبغي ان يقطع و يشتغل بالاستهاع والاجابة". (١)

اگر کوئی قرآن مجید پڑھ رہاہے تو پڑھنا بند کر دے اور اذان سے اور جواب دیے میں شغول ہو۔

در مختار میں ہے:

"ویجیب مع سمع الاذان ولو جنبا لاحائضا و نفساء (إلى ان قال) و تعلیم علم و تعلّمه لاقر ان." اس کے تحت شامی میں ہے:

ای شرعی فیما یظهر ولذا عبر فی الجوهرة بقراء فقه. (۲)

جوبھی اذان سے اس کاجواب دے ،اگر چہ جنب ہو۔البتہ حائف ہاور نفساء پر جواب دینانہیں۔اس طرح جوشری فقہی تعلیم دے رہا ہویا اس کاعلم حاصل کر رہا ہوا س پر بھی سننا اور جواب دینا واجب نہیں اور اگر قرآن پڑھ رہا ہے تو سے اور جواب دے۔
اس طرح علمانے تصریح فرمائی ہے کہ جوعالم ایسامرجع فتویٰ ہوکہ فتویٰ دینے کی وجہ سے اسے سنتوں کے پڑھنے کا موقعہ نہ ماتا ہوتوسنن مؤکدہ اس کے حق میں غیر مؤکدہ ہوجاتے ہیں۔

عالم گیری میں ہے:

العالم اذا صار مرجعافی الفتوی یجوز له ترك سائر السنة لحاجة الناس الی فتو اه الإسنة الفجر. (م) عالم جب مرجع فتوی بوجائے اسے تمام سنتوں كاترك كرناجائز ہے كيوں كه لوگوں كواس كے فتویٰ كی حاجت ہے سوائے سنت فجر کے۔

<sup>(</sup>١)-عالم گيري، ج: ١، ص: ٥٧، كتاب الصلاة، الباب الثاني في الأذان.

<sup>(</sup>٢)-درِ مختار برهامش ردالمحتار، ج: ٢، ص: ٦٥، كتاب الصلاة، باب الأذان، دار الكتب العلمية.

<sup>(</sup>٣)-عالم گيري، ج: ١، ص: ١١٦ ، كتاب الصلاة، الباب التاسع في النوافل

کیں اور اپنے دو سرے کاموں کو جھوڑااور یہاں تشریف لائے۔ ہماری کوشش یہی ہوتی ہے کہ آپ حضرات کو کسی قسم کی کوئی تکایف نہ ہو۔ لیکن بہر حال ہم انسان ہیں اگر کوئی کو تا ہی ہوجائے توہم پیشگی عفوکے طالب ہیں۔ آپ حضرات کے کرم سے امید ہے کہ معاف فرمائیں گے اور آئندہ کے لیے بھی ہم امید رکھتے ہیں کہ آپ حضرات ای طرح ہماراتعاون کرتے رہیں گے۔ و فقنا الله و ایا کہ لما یحبہ و پر ضیٰ به .

اخیر میں ہم اپنے شرکاے اجلاس کے تبرول سے مشکور ہیں کہ انھوں نے ہماری دعوت پر سفر کی صعوبتیں بر داشت

محمر شریف الحق امجری سرپرست بجلس شرعی جامعه اشرفیه مبارک بور ،اعظم گڑھ

# تقتديم

#### از: محمد نظام الدین رضوی، بر کاتی ناظم مجلس شرعی، جامعه اشرفیه، مبارک بور، اعظم گڑھ

بسم الله الرحمن الرحيم الحمد لله رب العالمين والصلاة والسلام على حبيبه سيد المرسلين وعلى اله وأصحابه وفقهاء ملته أجمعين.

جہوئی تعداد فل اسکیپ سائز سے بیبو یی فقہی سیمینار تک ایک بزار چیر سوالیاون (۱۲۵۱) مقالات لکھے گئے جن کے صفحات کی جموئی تعداد فل اسکیپ سائز سے سات بزار نوسو تئیں (۲۹۲۳) ہے۔۲۲۹ صفحات کے سوالات اور خطباتِ استقبالیہ و خطبات صدارت اس کے سوابیں۔ بہم نے صرف مقالات کی جلد سازی کر ائی تو بتیں جلد یں تیار ہوئیں جو مجل شرع کے آفس میں محفوظ ہیں۔ یہ ایک عظیم علمی و تحقیقی سرماییہ ہے جو علماے اہل سنت کی کاوشوں سے ظہور میں آیا۔ ہونا تو یہ چا ہے تھا کہ پوراسرماییہ میں و گن منصبہ شہود پر لایا جا تا اور یہ مجلس شرع کے منصوب میں بھی تھا مگر کچھ موافع کی وجہ سے اس کی اشاعت میں دیر پر دیر ہوتی رہی اور مقالات مجموعی حیثیت سے کافی خیم ہوتے چلے گئے۔ ہمارے اہل خیر جو جلسوں میں ہر سال الکھوں روپے بے در لیخ صرف کر دیتے ہیں توجہ دلانے پر بھی اس طرف رخ کرنا گوارا نہیں کرتے ، جیسے کئی کار عبث کے لیے افسیس زحمت دی جار ہی ہو، اس لیے آبرو ہے قوم و ملت ، عزیز ملت حضرت علامہ الحاج شاہ عبد الحفظ صاحب تبلہ دامت ہر کانہم القد سید ، سربراہ اعلی و سرپرست مجلس شرعی جامعہ اشرفیہ مبارک پور نے بہت ہی غور و فکر کے بعد یہ فیصلہ کیا کہ مجلس شرعی کے اہمام سے ان تمام مقالات کا خلاصہ کتا ہی شکل میں شائع کیا جائے ۔ ہم اسے اخلاص نیت کی برکت مجمعے ہیں کہ شرعی کے اہمام سے ان تمام مقالات کا خلاصہ کتا ہی شکل میں شائع کیا جائے ۔ ہم اسے اخلاص نیت کی برکت مجمعے ہیں کہ شرعی کے اہمام سے ان تمام مقالات کا خلاصہ کتا ہی شکل میں تیار ہو گئے تواس کی اشاعت کے میشزا خراجات کی ذمہ داری درجہ فضیلت (سال اول) کے طلبہ نے قبول کر بی جو تصیل علم کے لیے خود دو سروں کے تعاون کے محتاج ہیں۔ اللہ تعالی اخیس خواسے نات میں۔

بہلے سیمینارے نویں سیمینار تک مخصِ مقالات کا باضابطہ اہتمام نہیں تھا، صرف پہلے سیمینارے مقالات کا خلاصہ

اس وقت کے نائب صدر المدرسین ورکن مجلس شرعی جامعہ اشرفیہ حضرت مولانا محمد احمد مصباحی دام ظلہ العالی نے کیا تھا جو "ماہ نامہ اشرفیہ" میں اس وقت شائع بھی ہو گیا تھا۔ یہ خلاصہ اپنی نوعیت کا بہتر خلاصہ تھاجس میں پچھ تعارف کے ساتھ اجمالی طور پر سب کے موقف بیان کیے گئے تھے اور ولائل پر بھی روشنی ڈالی گئی تھی۔ یہ تین موضوعات پر لکھے، گئے مقالات کا خلاصہ تھا۔ (۱) الکحل آمیز دواؤں کا شرعی حکم ، (۲) جان ومال کا بیمہ اور ان کی شرعی حیثیت ، (۳) مشتر کہ سرمایہ آمینی کا نظام کار ،اور اس کی شرعی حیثیت۔

پیر چھٹے سیمینار کے ایک موضوع "انسانی خون سے علاج کا شرع تھم" پر لکھے گئے مقالات کا خلاصہ اعزارشد حضرت مولانا مفتی آل مصطفیٰ مصباحی دام مجدہ، استاذہ مفتی جامعہ امجد سے گھو تی نے کیا تھا مگر ہمیں اس کی اطلاع نہ تھی، نہ وہ کہیں شائع ہوا تھا، جب اس کا دو سرا خلاصہ تیار ہو گیا اور کہوزنگ بھی ہو گئی تب وہ مجھے کاغذات میں ملا۔ ہم نے پھر بہی نیا خلاصہ شامل اشاعت کیا۔ ان چار مقالات کے سوانو سیمینارول کے کسی اور مقالے کاخلاصہ مرتب نہ ہو سکا، اس لیے ہم نے از سر نوایخ علاے کرام سے اس کی تلخیص کرائی۔ البتہ "اسباب سِتہ اور عموم بلوک کی تنقیح" کے عنوان پر ہمارے علا نے از سر نوایخ علاے کرام سے اس کی تلخیص کرائی۔ البتہ "اسباب سِتہ اور عموم بلوک کی تنقیح" کے عنوان پر ہمارے علا مشمل سے اور یہ بیس سیمینارول میں کسی ایک عنوان پر لکھے جانے والے مقالات کے سب سے زیادہ صفحات سے۔ اس کی مشمل سے اور یہ بیس سیمینارول میں کسی ایک عنوان پر لکھے جانے والے مقالات کے سب سے زیادہ صفحات سے۔ اس کی تلخیص کے لیے کوئی آمادہ نہ ہو سکا تو آخر کار راقم الحروف نے جسے تیے اصول تلخیص سے بے پر وابوکراس کا خلاصہ مرتب کیا کہ کہے نہ ہونے سے کچھ نہ ہونے سے کچھ بہ وجانا بہتر ہے۔ اگر یہ تخیص ہمارے ماہر تلخیص کار کرتے تواس کی شان پچھ اور ہوتی۔

راقم الحروف نے سیمینار کی بحثوں کو جلانے کے لیے جی ، سات سیمیناروں کے اکثر مقالات کے نوٹس تیار کیے تھے ان کوسامنے رکھ کر بحث جاری رکھنے میں مجھے مد د ملتی تھی ، وہ نوٹس محفوظ تھے ان سے میں نے ایک فائدہ یہ بھی حاصل کیا کہ جن موضوعات کے مقالون کا خلاصہ مرتب نہ ہو سکا ، وہاں خلاصے کی جگہ اپنے وہ نوٹس شامل کر دیے ، تاکہ ان موضوعات کے مسائل کے بارے میں ہمارے قارئین کو کچھ تو معلومات فراہم ہو سکیس ۔ وسویں سیمینار سے باضا بطہ تخیص کا کام جاری ہے۔ ہم ان شاء اللہ اس سلسلے کی دوسری جلد میں ان خلاصوں کی اہمیت اور افادیت پر روشنی ڈالیس کے ۔

# شحقيق كاسفر

#### بحثول سے فیصلوں تک

حضرت عزیز ملت دامت بر کاتهم العالیہ نے جب بیہ کام میرے حوالے کیا تھااس وقت بیہ ارادہ تھا کہ ہر تلخیص کے آخر میں خداے پاک کی توفیق سے سیمینار کی بنیادی بحثول کو سامنے رکھ کرفقہی افادات کے ساتھ ایک چشم کشاوبصیرت افروز تبصرہ لکھوں گاجس میں اس بات کی وضاحت ہوگی کہ سیمینار کے زیادہ تر مسائل میں علاکے درمیان جواختلافات واقع ہوئ اور ایک ایک سوال کے جواب میں گئی گئی رائیں سامنے آئیں اور عموماً ہر راے کی تائید میں شرعی وفقہی دلائل بھی پیش کیے تو پھر اخیر میں ایک راے پر سب کے سب مجتمع کیسے ہوگئے اور انفاق راے کے ساتھ ایک فیصلہ کیسے کرلیا۔ جب ان امور پر روشنی ڈالی جاتی تو تلخیصات کی افادیت بہت بڑھ جاتی اور فقہ کے میدان میں قدم رکھنے والے علما میں اس سے فقہ سکھنے اور فقہی مسائل کے حل کرنے کا شعور ایک نئی جہت سے بیدار ہوتا اور بیہ خاصادل چسپ بھی ہوتا مگر کے بعد دیگر سے ذمہ دار یوں کے بڑھ جانے اور طبیعت کی ناسازی کے باعث یہ خواب تشنہ تعبیر ہی رہ گیا۔ اب جب کہ کتاب تین جلدول میں پریس جانے کے لیے تیار ہے اور تقذیم لکھنے کا ارادہ ہوا تو احساس ہوا کہ کم از کم دو چار موضوعات کے خلاصول پر ہی مصرانہ گفتگو کر دی جائے تاکہ قارئین کو یہ اندازہ ہو کہ فقہا ہے مندوبین نے فیصلہ تک پہنچنے کے لیے کسے دشوار گزار مراحل مصرانہ گفتگو کر دی جائے تاکہ قارئین کو یہ اندازہ ہو کہ فقہا ہے مندوبین احکام کی بہار جال فزاسے کس طرح شاد کام کیا ہے۔ اب چند نظائر ملاحظہ فرمائیں:

### (پہلی نظیر)

# الكحل آميز دواؤل كااستعمال

الکتل آمیز دواؤں کا استعال اصل مذہب میں ناجائز ہے۔ لیکن دنیا کے کثیر ممالک میں عوام و خواص ایسی دواؤں کے استعال میں مبتلا ہیں جن میں الکتل کی آمیزش ہوتی ہے۔ ان دواؤں میں سرِ فہرست ہومیو پیضک دوائیں ہیں، جن کی بنیاد بی الکتل پررکھی گئی ہے۔ اور وہ بلا شہہ شراب کی ایک قسم ہے جو ناجائز ہے، اس لیے ضرورت پیش آئی کہ شراب کے اقسام اور ادکام کاجائزہ لے کراس امر کی کھوج کی جائے کہ شری نقط نظر ہے ایسی دواؤں کے استعال کی کوئی گئجائش ہے یانہیں۔
اس سلسطے میں راقم الحروف نے ایک مقالے میں شراب کے اقسام اور ادکام پر اپنی بساط کے مطابق ایک تحقیق اور سیلی مجت آسان اسسلطے میں راقم الحروف نے ایک مقالے میں شراب کے دور میں تھم شری کی بیدناچا ہے اس تک رسائی مہت آسان گفتگو کی ، جس سے تحقیق کے سفر کی طویل مسافت سمٹ آئی اور آج کے دور میں تھم شری کی بیدناچا ہے اس تک رسائی مہت آسان ہوگئی۔ ایک بزرگ اے دیکھر کر فرم نے گئے کہ "نااہلوں کے ہاتھوں میں تلوار دی جار بی ہے " تورائی غلم مختلف الرائے ہوگئے۔ اہلوں کو نہ دی جا ہے، صرف آخم سے جو اس کے اہل ہوں " پھر یہی ہوا، اس کے باوجو دائل علم مختلف الرائے ہوگئے۔ اس مقالے کے آخر میں چھ سوالات قائم کے گئے تھے۔ جن کے جو اب میں علمائی کھونہ کچھ اختلاف رہا، پھر ایک موقف پر انقاق کیے ہوا، اس کی داستان طویل ہے۔ مختصر آجم یہاں سوال فہر میں میں علمائی کھونہ کچھ اختلاف رہا، پھر ایک موقف پر انقاق کیے ہوا، اس کی داستان طویل ہے۔ مختصر آجم یہاں سوال فہر میں میں علمائی کو کر کرتے ہیں:

#### دوسرا، تيسر اسوال پيرتھا:

''اگریہ(الکحل،اسپرٹ اورنگجر)خمرنہیں توکیاان شرابوں میں سے ہیں جن کی حرمت پر ہمارے ائمہ کا تفاق ہے،گو

وہ حرمت طنی واجتہادی ہی ہیں؟ یاان کا شار ان مشروبات سے ہو گا جوشیخین رحمہااللہ تعالی کے نزدیک حدِ اسکار سے کم میں اغراضِ صحِحہ کے لیے حلال ہیں،لیکن امام محمد رحمۃ اللہ تعالی علیہ کے نزیک وہ بھی شراب ہیں اور ناپاک و حرام؟" اس کے جواب میں جمہور فقہاہے مندوبین نے بیہ تحریر فرمایا:

الکحل،اسپرٹ، تنگیریہ نہ توخمر ہیں اور نہ ان شرابول سے ہیں جن کی حرمت پر ہمارے ائمہ کا اتفاق ہے۔ بلکہ یہ ان مشروبات سے ہیں جن کا استعمال شخین کے نزیک حداسکار سے کم میں اغراض صحیحہ کے لیے حلال ہے،اور امام محمد رحمۃ اللہ تعالی علیہ کے نزدیک وہ بھی شراب ہیں اور ناپاک وحرام۔

اس کے برخلاف دوسری رائے حضرت مولانا اختر حسین صاحب (کیتھون ، راجستھان) نے پیش کی ، کہ الکحل واسپرٹ ان شرابوں میں سے ہیں جن کی حرمت پر ہمارے ائمہ کا اتفاق ہے مگر مولانا موصوف نے اس پر کوئی دلیل پیش نہیں فرمائی، اس لیے جمہور مندوبین نے انھیں مختلف قسم کی شرابوں کا تعارف کراتے ہوئے ہرایک کا فرق بیان کیا، ساتھ ہی جزئیات بھی پیش کیے تومولانا موصوف نے بھی بہ طیب خاطر ان کا موقف صحیح تسلیم کر لیا۔

#### چوتھااور بانچوال سوال بير تھا:

(الکحل، اسپرٹ اور ٹنگیر) شراب کی مختلف فیہ قسم ہونے کی تقدیر پر کیا آج کے زمانے میں ایسی شرابول سے مخلوط دواؤں میں عموم بلوی کی حالت پیدا ہو چکی ہے یانہیں ؟اگر عموم بلوی کی حالت پیدا ہو چکی ہے تو آج کے زمانے میں دواؤں کے استعمال کی حد تک مذہب شیخین بڑل اور فتوی جائز ہو گایانہیں ؟''

اس کے جواب میں عامہ فقہا ہے مندوہین نے یہ موقف اختیار کیا کہ شرابول سے مخلوط دواؤں میں عموم بلوی کی حالت پیداہو چک ہے اور آج کے زمانے میں شرابوں سے مخلوط دواؤں کے استعمال کی حد تک مذہب شخین بڑل اور فتوی جائز ہے۔

اس کے برخلاف مولانا عُزیر احسن صاحب نے عموم بلوی سے تحقق سے انکار کیا۔ اور الکحل آمیز دواؤں کے استعمال کے سلسلے میں مذہب شخین بڑل اور فتوی کی اجازت نہیں دی۔ مولانا نے ابتلائے عام کی دوصور تیں بیان کرے بیتحریر کیا تھا:

میری نظر میں ابتلاے عام کی دوسری صورت ہی باعث تخفیف احکام ہونی چاہیے، اور بیہ وہ امرہ جس کے کرنے پر میجور ہوگئے ہوں اور نہ کرنے پر حرج ودشواری میں پڑجائیں، نہ عوام کے از خود مبتلا ہونے کا اعتبار ہے اور نہ بی خواص کے ، توالکحل آمیز دواؤں کے استعمال پر لوگ مجبور نہیں ہوئے کہ اس کے سوا طبی دوائیاں اور پچھ آنگریزی دواجو الکحل کے اختلاط سے پاک ہوتی ہیں، فراہم ہیں۔

#### در اصل به **اشتباه** همار نعض اکابر علما کو بھی ہواکہ:

- عموم بلوي اختياري امور ميں نہيں پاياجاتا، بلكه صرف غير اختياري امور ميں پاياجا تا ہے۔
- کچھ علمانے عرف و تعامل اور عموم بلویٰ کے درمیان فرق کیے بغیر حکم شرعی کی بنیاد عرف و تعامل پر رکھ دی۔
- اسی کے ساتھ ایک مسئلہ یہ بھی زیر غور ہو گیا کہ عموم بلول کی تاثیر صرف باب طہارت و نجاست تک محدود ہے یا

باب حلت وحرمت کو بھی عام ہے۔

ان امور پر سیمینار کے گئی اجلاس میں بحثیں ہوئی اور ان بحثول کے نتیج میں ہی علماے مندوبین کی رایوں کے اختلافات دور ہوئے۔ان بحثول کا خلاصہ یہ ہے:

عموم بلوى اور تعامل ميس فرق:

تعامل کی تعریف کی گئی ہے: "الأکثرُ استعمالا" ہے۔ اور یہ مفہوم عموم بلوی پر بھی صادق آتا ہے۔ اگر عموم بلوی میں "غام استعال" کے ساتھ ساتھ "حرج ومشقت" بھی جزء تعریف ہے۔ اور یہ تعامل میں جزء تعریف نہیں۔ ای لیے عموم بلوی کی تعریف ارشاد فقہا کے پیش نظر راقم الحروف نے یوں کی کہ "جس میں عوام وخواص بھی مبتلا ہوں اور اس سے احتراز سخت حرج ومشقت کا باعث ہو"۔ اگر تعامل کی تعریف میں فقہا ہے کرام نے کہیں بھی حرج ومشقت کا لفظ نہیں استعال کیا، تو یہ حرج ومشقت عموم بلوی کے لفظ نہیں کے درجہ میں ہے۔ اور "الأکثرُ استعمالا" جنس کے درجہ میں ہے۔ اور "الأکثرُ استعمالا" بنش نظر لکھتے ہیں۔ میں۔ ہاں!اگر کہیں تعامل اور عموم بلوی دونوں کا اجتماع ہوجائے تو وہاں فقہا حرج کا لفظ عموم بلوی کے بیش نظر لکھتے ہیں۔ عموم بلوی افعال اختیار سے کو مجمی عام ہے:

عموم بلویٰ اپنے نام کی طرح سے اختیاری، غیر اختیاری تمام افعال کوعام ہے۔ لیعنی عموم بلویٰ تے حقق کے لیے یہ ضروری نہیں ہے کہ «مبتلیٰ ہِ » نے عل کاصدور تغیر اختیاری طور پر ہو، بلکہ اختیاری افعال میں بھی اس کا تحقق ہوتا ہے۔ جیسا کہ ان جزئیات سے واضح ہے:

(الف) ولو أن سكة فيها دور لقوم فرمى بعض أصحاب السّكة بثلجهم فزلق بها إنسان أو دابة فهلكت قال محمد رحمه الله تعالى: إن لم تكن السكة نافذة لا ضمان فيه، وإن كانت نافذة وجب الضمان، قالوا: هذا جواب القياس. وفي الاستحسان لا يضمن لعموم البلوى كانت السكة نافذة أو لم تكن. (۱)

(ب) تالاب کااجارہ عموم بلویٰ کی وجہ سے جائز ہے۔ چپناں چہ فتاوی رضویہ میں ہے:

"اور جامع المضمرات مين جواز پر فتوى ويا، في الدر المختار: جاز إجارة القناة والنهر مع الماء، به يفتى لعموم البلوئ. مضمرات، انتهى

أقول: أما النهر مع الماء فهذا هو الذي تقتضي القواعد ببطلان إجارته لأنها إجارة وقع على استهلاك عين، فاحتاج إلى الاستناد بعموم البلوي كما جاز إجارة الظئر مع أنها أيضا على استهلاك عين، ولقد أحسن (في جامع المضمرات- ن،ر) إذ علّل الإفتا بعموم البلوي، لا بحصول الجواز بالتبع، إه<sup>(r)</sup> ملخصاً.

<sup>(</sup>١) فتاوى قاضى خال، فصل فيما يضمن بإرسال الدابة، على هامش الهندية، ج: ٣،ص: ٩٤٠.

<sup>(</sup>۲) فتاوی رضو یه، ج: ۸، ص: ۱۵۸،۱۵۷، ۱۵۹،

۔ کھلی ہوئی بات ہے تالاب اور دابہ کو اجارہ پر لینا کوئی ایسافعل نہیں جس میں آدمی بلا قصد واختیار مبتلا ہو جائے ، بلکہ یہ سب اختیاری افعال ہیں۔

(ح) حقّه نوشی کے جواز کی ایک وجہ عموم بلویٰ ہے ، جیناں چہ مجد داعظم فرماتے ہیں:

بالجمله عندالتحقیق اس مسئله میں سواحکم اباحت کے کوئی راہ نہیں ہے، خصوصًا ایسی حالت میں کہ عجماً وعرباً و شرنقا وغرباً عام مومنین بلاد وبقاع تمام دنیا کواس سے ابتلاہے، توعدم جواز کاحکم دیناعامہ امتِ مرحومہ کومعاذاللہ فاسق بنانا ہے، جے ملت حنفیہ سمحہ، سہلہ غرا، بیضا ہم گزگوارانہیں فرماتی۔

. أقول: ولسنا نعنى بهذا ان عامّة المسلمين إذا ابتلوا بحرام حل، بل الأمر أن عموم البلوى من موجبات التخفيف شرعا، وماضاق أمرٌ إلا اتسع. فإذا وقع ذلك في مسئلة مختلف فيها ترجّح جانب اليسر صونا للمسلمين عن العسر، إه. (١)

"حقہ نوشی بھی فعلِ غیراختیاری نہیں، بلکہ اختیاری ہے۔ان مسائل سے بیہ بھی معلوم ہواکہ عموم بلویٰ کے لیے ہر ہر فرد کا ابتلا ضروری نہیں، بلکہ اکٹرافراد کا ابتلا بھی کافی ہے کیوں کہ بہت سے لوگ ہیں جو حقہ نہیں پیتے، تالاب کواجارے پر نہیں لیتے ،دابہ یعنی چوپایہ نہیں پالتے۔

#### عموم بلوي، حلت وحرمت ميں بھي باعثِ تخفيف ہے:

امام احمد رضاقدس سرہ فرماتے ہیں:

بل الأمر أنّ عموم البلؤى من موجبات التخفيف شرعا . . و لا يخفى على خادم الفقة أنّ هذا كماهو جارٍ فى باب الطهارة والنجاسة، كذلك فى باب الإباحة والحرمة، ولذا تراه من مسوّغات الإفتاء بقول غير الإمام الأعظم رضى الله تعالى عنه كما فى مسئلة المخابرة وغيرها . . . بل هو من مجوّزات الميل الى رواية النّوادر على خلاف ظاهر الرواية كما نصوا عليه . . . وقد تشبث العلماء بهذا فى كثير من مسائل الحلال والحرام، ففى الطريقة وشرحها الحديقة: فى زماننا هذا، لا يمكن الأخذ بالقول الأحوط فى الفتوى الذى افتى به الائمة وهو مااختاره الفقيه أبو الليث انه ان كان فى غالب الظن أن أكثر مال الرجل حلال، جاز قبول هديته ومعاملته وإلا لا، اه ملخصا.

وفى ردالمحتار من مسئلة بيع الثمار: لايخفى تحقق الضرورة فى زماننا، لاسيما فى مثل دمشق الشام، وفى نزعهم عن عادتهم حرج، وماضاق الأمر إلا اتسع، ولا يخفى.أن هذا مسوغ للعدول عن ظاهر الرواية، اه ملخصا . . . الى غيرذلك من مسائل يكثر عدها

<sup>(</sup>١) رساله حقة المرجان لمهم حكم الدخان، مشموله فتاوي رضويه، ج: ١١، ص: ٧٣.

و يطول سردها، فاندفع ماعسى ان يوهم من قول الفاضل اللكنوى أن عموم البلوى، إنما يؤثر في باب الطهارة والنجاسة، لافي باب الحرمة والاباحة صرح به الجماعة، اه. (١) ان دلائل كي قوتِ كشش نے تمام علمات مندوبين كواپن طرف كينج ليا اور جواز كے فيلے پرسب نے اتفاق كرليا۔

## (دوسری نظیر)

# شناختی کارڈ کے لیے فوٹو تھنچوانا، جائزیانا جائز

جاندار کی تصاویر تین طرح سے بنائی جاتی ہیں۔ ﴿ مجسمہ تیار کیا جاتا ہے۔ ﴿ ہاتھ سے صورتُ شی کی جاتی ہے جسے "وسی تصویر" کہتے ہیں ﴿ مشین کے ذریعہ جاندار کے عکس کو محفوظ کیا جاتا ہے اسے "عکسی تصویر" کہا جاتا ہے۔
مجسمہ سازی اور دستی تصویر توبالا تفاق حرام ہیں احادیث نبویہ میں ان دونوں کے بارے میں سخت و عیدیں آئی ہیں۔
لیکن "عکسی تصویر" کے جواز وعدم جواز کا مسکلہ علما کے درمیان مختلف فیہ ہے اور دلائل کے پیش نظر راج عدم جواز ہے ،اعلیٰ حضرت امام احمد رضاعلیہ الرحمة والرضوان کا فتویٰ یہی ہے۔

۱۹۱۵ه ۱۹۹۴ء میں جب حکومتِ ہند کے نئے الیکش کمشنر ٹی این سیشن نے "حق راے دہی" کے لیے "شاختی کارڈ" (Identity Card) کولازم قرار دے دیا تواس وقت "فوٹو کے جواز وعدم جواز کامسکلہ" موضوعِ بحث بن گیاکیوں کہ شاختی کارڈ کے لیے فوٹو ناگزیر تھاتو" شاختی کارڈ" کولازم قرار دینے کا مطلب صاف صاف یہ تھا کہ ہم اپنا "حق رائے دہی" اس کارڈ کے ساتھ ہی استعال کر سکتے ہیں، ورنہ اپنے اس حق سے محروم کر دیے جائیں گے۔

آج ہمارے پاس بہاں جو کچھ بھی رہی ہی قوت ہے وہ زیادہ تراسی "حق رائے دہی" کی مرہونِ منت ہے اور سب کو معلوم ہے کہ حکومتوں پراس کا اثر زیادہ پڑتا ہے۔ "ووٹ بینک" کی سیاست بھی اس کی دین ہے۔ ساتھ ہی ہے کارڈ ہماری فَہریت اور قومیت کے لیے سرکاری دستاویز بھی ہے جس کی اہمیت سے سب آگاہ ہیں، یہ نہ ہو تو مستقبل میں کسی بھی وقت ہمیں دشواریوں کا سامناکرنا پڑسکتا ہے۔ اس لیے ممکن حد تک اس حق کا تحفظ ضروری تھا اور الیکش کمشنر کا لازمی فرمان جاری ہونے کے بعد اس کے تحفظ کے لیے سواے شاختی کارڈ کے اور کوئی چارہ کار نہ رہ گیا تھا اس لیے علماے کرام پر سے ذمہ داری عائد ہور ہی تھی کہ وہ اس بارے میں فوراً امتِ مسلمہ کی شرعی رہنمائی کریں۔

یمی داعیہ تھاجس کی بنا پر جماعت اہلِ سنت کے دور اندیش عالم دین حضرت علامہ ارشد القادری راستی پی کرن مجلس شرعی کے فقہا ہے مندوبین کے سامنے مذاکرہ و مناقشہ کے لیے بیمسکلہ رکھا۔ بیہ واقعہ دوسرے فقہی سیمینار کی پانچویں نشست کا ہے جو حضرت علامہ کے زیر صدارت چل رہی تھی۔ آپ نے دورانِ اجلاس اس اہم مسکلے

<sup>(</sup>١) رساله حقة المرجان لمهم حكم الدخان، مشموله فتاوي رضو يه، ج: ١١، ص: ٤٣.

کونظراندازنہیں کرناحاہیے۔ »

کی طرف « شرعی ایوان » کو متوجه کرتے ہوئے فرمایا:

«الیکشن کے سلسلے میں شاختی کارڈ کا مسئلہ اس وقت مسلمانانِ ہند کے لیے سخت اضطراب کا ہیب بناہواہے ، ملت کے کروڑوں افراد سخت کشکش میں مبتلا ہیں کہ کیاکریں ، اس لیے میں اپنے فقہاے کرام سے درخواست کرتا ہوں کہ وہ اس مسئلے کے ہر پہلو کا جائزہ لے کر شاختی کارڈ کے متعلق کوئی فیصلہ صادر فرمائیں کہ مسلمانانِ ہند کو اب کیاکرنا چاہیے۔ یہ مسئلہ فوراً حل طلب ہے ، ایسانہیں کہ اسے آئدہ کے لیے موقوف رکھا جائے۔ »

فوراً اس پر بحث شروع ہوگئ ، ایک طبقہ عدم جواز کا قائل تھاان کااستناد حرمت کے عمومی دلائل سے تھا۔ مگر بڑا طبقہ ایمر جنسی حالات میں کام آنے والے شرعی دلائل - ضرورت و حاجت - کے پیش نظر رخصت کا قائل تھا، اس طبقے کی ترجمانی کرتے ہوئے نائب مفتی اعظم حضرت علامہ مفتی محد شریف الحق امجدی جِلائتیا گئے نے فرمایا:

(اس میں کوئی شہر نہیں کہ تصویر کھنچانا شرعاحرام وگناہ ہے، اس لیے عام حالات میں کسی مسلمان کو تصویر کھنچوانے کی اجازت ہر گزنہیں دی جاسکتی، لیکن اس مسئلے کا دوسرارخ یہ ہے کہ شاختی کارڈ صرف حق رائے دہی کاہی پروانہ نہیں ہے، بلکہ ہندوستانی شہر جت و قومیت کے ثبوت کے لیے وہ ایک سرکاری دستاویز بھی ہے اگر تصویر کی وجہ ہے ہم نے یہ سرکاری دستاویز بھی ہے اگر تصویر کی وجہ ہے ہم نے یہ سرکاری دستاویز نہ حاصل کی توستقبل میں یہ ہمارے لیے سخت مشکلات کا پیش خیمہ بن سکتا ہے، ہم اپنے ملک کے شہری حقوق سے محروم بھی کیے جاسکتے ہیں، اس طرح کے سکین حالات میں شریعت، محظورات کو مباح فرمادیتی ہے، اس لیے ہمیں اس رخ

تقریبًا ایک گھنٹہ کے مذاکرہ و مناقشہ کے بعد فریقین نے ضرورت شرعیہ کی بنا پر ''عکسی تصویر'' کی اباحت پر اتفاق کیا۔ مگر راقم الحروف کو میہ خلجان تھا کہ ضرورت کے تحقق کے لیے اِضطرار کافی الحال پایا جاناضروری ہے اور ہم ابھی مضطر نہیں اس لیے '' دفعِ حرج'' یا''فسادِ مظنون بظن غالب'' کوجواز کی بنیاد بنانا چاہیے۔

اس پر حضرت علامہ ارشد القادری ڈالٹھائٹے نے فرمایا کہ "جب گرفتار ہوجاؤگے تب ضرورت متحقق ہوگی۔"مگر میرا خلجان بے بنیاد نہ تھا کیوں کہ علمائی تصریحات سے ثابت ہو تاہے کہ ضرورت کی تاثیر کے لیے یہ شرط ہے کہ "ضرورت فی الحال متحقق وموجود ہو"۔

جنال چه امام ابو بکر جصاص رازی حنفی رحمة الله تعالی علیه فرماتے ہیں:

قال الله تعالى: " إلا مَا اضُطُرِرْتُمْ اللهِ عَنَى اضُطُرَّ غَيْرَ بَاغٍ وَّ لَا عَادٍ "فعلْق الإباحة بوجود الضرورة. (١)

الله تعالی کاارشاد ہے: مگریہ کہ تم حرام کے کھانے پر مضطر و ناچار ہو جاؤ توجو کوئی مضطر و ناچار ہواور (خون ومر دار ولحم خنزیر کو)خواہش سے نہ کھائے اور نہ ضرورت سے آگے بڑھے تواس پر گناہ نہیں۔

اس میں اللّٰہ تعالی نے ضرورت کے موجود ہونے پر مردار وغیرہ کی اباحت کو معلق کیا ہے۔

<sup>(</sup>١) احكام القرآن، ص: ١٦، ج: ١، باب في مقدار ما يا كل المضطر.

حضرت ملک العلمافرماتے ہیں:

وكذلك لو كان الإكراه بالإباحة بأن قال: "لتفعلن كذا وإلا لأجيعنك، لا يحل له أن يفعل حتى يجيئه من الجوع ما يخاف منه تلف النفس أو العضو لأن الضرورة لا تتحقق إلا في تلك الحالة. والله تعالى أعلم. (١)

اگراکراہ بھوکار بنے پر ہومثلاً کسی ظالم نے کسی حرام کام کے بارے میں کہا''تم فلاں کام کروور نہ تمیں بھو کار کھوں گا'' تواسے وہ حرام کام کرنا حلال نہیں جب تک کہ وہ ایسی سخت بھوک سے دو چار نہ ہو جائے جس سے جان جانے یاعضو تباہ ہوجانے کا خوف ہواس لیے کہ ضرورت اسی حالت میں متحقق ہوتی ہے۔

ال لیے جانثین مفی اظم حفرت علامہ محداخر رضاخال قادری از ہری والتنظیمیۃ نے فرمایاکہ "ضرورت عندالطلب محقق ہوگی" اس پرسب کا اتفاق ہوگیا، پھر حضرت علامہ از ہری صاحب علاق الحضہ نے ہی حضرت مولانا محداحمہ مصباحی صاحب وام ظلہ العالی نائب صدر المدرسین جامعہ اشرفیہ سے یہ فیصلہ املاکرایا: "جول کہ اس صورت میں عندالطلب ضرورت ملجیہ یا حاجت شدیدہ محقق ہوگ۔ "اس پراکابرواصاغرے دستخط ہوئے۔ شدیدہ محقق ہوگ۔ "اس پراکابرواصاغرے دستخط ہوئے۔

یہ مسئلہ اچانک زیر بحث آگیا تھا پھر بھی فریقین اپنے اپنے دلائل کی بنیاد پر اپنے موقف پر جھے رہے اور اکابر داصاغر سبھی بحثوں میں ایک دوسرے پر جمت قائم کرتے رہے جب تک واضح دلیل شری کی روشنی میں منزل نمایاں ہوکر سامنے نہ آئی۔اس طرح ہوتا ہے اختلافِ راے کے بغدا یک تھم شرعی پر اتفاق۔

## (نيسري نظير)

# مشترکه سرمایه کاری میں شرکت

مساواتی حصص کے ذریعہ سرمایہ کاری "شرکت عنان" ہے داسے سب نے باتفاق رائے تسلیم کرلیا۔ عالم گیری ، ج:۲،ص:۳۲، مع خانیہ اور بہار شریعت ، ج:۰۱، ص:۲۹ کے ایک جزئیہ سے یہ معلوم ہوا کہ شریک عنان کویہ اختیار ہوتا ہے کہ ابتدائی سے اپنے جملہ اختیارات دوسرے شریک کو دیتے ہوئے شرکت کرے۔ اس لیے مساواتی حصص والاعملااپنے حصص اور ان کانفع لینے کے سوا کچھ نہیں کر سکتا تواس سے اس کی شرکت کے "شرکت عنان" ہونے پرکوئی اثر نہیں آتا۔ گر ان حصص میں شرکت جائز ہوئی اثر نہیں آتا۔ گر ان حصص میں شرکت جائز ہوئی ان حصص میں شرکت جائز ہوئی اور فقہا ہے کہار کی رائے مطلقاعدم جواز کی تھی ، ان حضرات نے فرمایا کہ: جواز کی راہ میں یہ اشکال حاکل ہیں:

<sup>(</sup>١) بدائع الصنائع، ص: ١٧٦، ج: ٧، كتاب الأكراه.

• مبیع مجہول ہے۔ • قبضہ دینے، دلانے سے خالی ہے۔ • بلکہ غیر مقدور التسلیم ہے۔ اس لیے یہ زیع ناجائز ہے۔ کیول کہ جواز بیع کی شرطیس موجود نہیں۔ اس کے جواب میں عرض کیا گیا:

صحت بیچ کے لیے مبیع پر خود مشتری کااپنے ہاتھوں سے قبضہ ضروری نہیں۔ بلکہ اس کے وکیلِ قبض کا قبضہ بھی کافی ہے اور مسکلہ مبحو نثہ میں اس کے وکیلِ قبض کمپنی یاہدایت کار بورڈ کا قبضہ پہلے ہی سے متحقق ہے۔

اس بحث کی مزیر حقیق یہ ہے کہ مبیع پر شتری کا قبضہ اس وقت ضروری ہو تاہے جب وہ پہلے سے اس کے یا اس کے والی قبض ، ولیِ قبض ، یا وکیلِ قبض کے قبضہ میں نہ ہو، اور اگر مبیع پہلے سے وکیل ، یا ولیِّبض کے قبضہ میں ہو توان صورتوں میں الگ سے مشتری کے قبضہ کی کوئی حاجت نہیں۔

فقہی جزئیات سے یہ امر روز روشن کی طرح عیاں ہے کہ جہاں مبیع کے تسلیم و تسلم یااس کے وینے لینے کی حاجت نہ ہو، مثلا مبیع بہلے ہی سے مشتری کے قبضہ میں ہو، وہاں مبیع کے مجھول ہونے سے بیعے فاسد نہیں ہوتی، اور شیئر دار کے حصص کی بیع والے مسئلے میں مبیع کی جہالت اسی انداز کی ہے۔ کیوں کہ یہاں مبیع بہلے ہی سے مشتری کے وکیل عام ''مکپنی'' یا بورڈ آف ڈائر کٹرس کے قبضہ میں ہے، جس کی تسلیم و تسلم کی کوئی حاجت نہیں، اس لیے یہائی بھی مبیع کے مجھول ہونے سے بیع ہیں کوئی فساد نہ یہدا ہوگا۔

#### مساواتی تصص کے ذریعہ شرکت کے جواز پربیا شکال بھی وارد کیا گیاکہ:

مساواتی تصص والانفع اور نقصان دونوں میں شریک ہوتا ہے، اگر کمپنی نے دس لاکھروپے جمع کیے، پانچ لاکھ ترجیجی تصص اور اور قرض تمسکات کے ذریعہ۔ پانچ لاکھ مساواتی تصص کے ذریعہ۔ اور دولاکھ کا نقصان ہواتواس نقصان میں ترجیجی تصص اور قرض تمسکات والے بالکل شریک نہ ہوں گے۔ بلکہ ان کو مقررہ سود ملتارہ گااور ان کا اصل سرمایہ بھی محفوظ رہے گا، اور دو لاکھ کاسارانقصان سماواتی تصص والوں پرعائد ہوگا۔ اس طرح یہ شریک سود دینے اور سودی قرض کا نقصان سمنے کاعملا مرتکب ہوگا۔ اس طرح یہ شریک سود دینے اور سودی قرض کا نقصان سمنے کاعملا مرتکب ہوگا۔ اس طرح یہ شریک سود دینے اور سودی قرض کا نقصان سمنے کاعملا مرتکب ہوگا۔ اگرچہ وہ فارم پریہ لکھ دے کہ سودی قرض لینے یاسود دینے سے مجھے کوئی سروکار نہ ہوگا۔ اس لیے یہ شرکت ناجائز ہے۔ یہ اشکال حضرت شارح بخاری (علامہ ضیاء المصطفیٰ قادری )، حصرت محدث بریر (علامہ ضیاء المصطفیٰ قادری ) اور حضرت (علامہ محمد احمد) مصباحی دامت برکاتم القد سیہ نے قائم فرمایا۔ اس پر راقم الحروف محمد نظام اللہ بن رضوی نے عض کہاکہ:

شریعت طاہرہ کا ضابطہ ہے کہ مسلمان کافعل امکانی حد تک حرمت وفساد سے بچایا جائے، ای لیے فقہاے کرام نے بہت سے مسائل میں امکانی گوشوں کو تلاش کر کر کے تصحیح عقد فرمائی۔ مثلا: بازار میں مال حرام غالب اور حلال مغلوب ہو توبھی اشیاکی خریداری کو جائز فرمایا۔ (فتاوی رضویہ، دوم، رسالہ الاحلی من السکر)

• بیچ سیف مجلّی بحلیته میں جزء ثمن دے کر کہا: "خُذ من ثمنهما" تواسے "مِن أحدِهما" قرار دے کر حلیہ کی بیچ صرف کوجائز کہا۔

- "بیع در ہم و دینارین بدر ہمین و دینار" کو مقابلہ مطلقہ مان کر مقابلۃ الجنس بخلافہ کے احتمال کو صحیح عقد کے لیے متعین کیا۔
- عبد مشترک کوایک شریک نے چے دیا تواہے درست قرار دیا۔ اور ان کے علاوہ اس طرح کے دوسرے مسائل کثیرہ، معتمدہ، مفتی بہا۔

ای کیے میپی میں گوسرمانیہ صل اور سرمانیہ قرض دونوں مخلوط ہیں، لیکن یہاں تھیجے عقد کا امکان یہ ہے کہ سود کی ادائیگی کوسرمانیہ شرکت سے نہ مانا جائے، بلکہ سرمانیہ قرض و سَرمَانیہ ترجیح صل کے نفع سے سلیم کیا جائے کہ سود صرف مال قرض کے نفع کا ہے۔ بینی میپی کے باس جو کچھ روپے ہیں وہ ہوسکتا ہے کہ قرض کے بھی ہوں جسم کے بھی ہوں۔ لیکن فعل مسلم کو حرمت دفساد سے بچانے کے لیے بیہ قرار دیا جائے گا کہ یہ سرمانیقرض مع نفع ہے اور سرمانیہ صلی کچھ تو متاع کی شکل میں موجود ہے۔ کچھ زخ کے گھنے کی وجہ سے خسارہ کی نذر ہوگیا۔

واضح ہو کہ ہدایت کاربورڈ بحیثیت وکیل جو کچھ قرض لیتاہے ، شرعااس کی ذمہ داری اسی کے سرہے۔ مؤکل کینی عام شرکاکے سرنہیں۔

اس پراشکال بیہ ہے کہ نرخ گھٹے کی وجہ سے خسارے کا تعلق بورے دس لاکھ مال سے ہے ، سودی قرض کے پانچ لاکھ سے جو سیامان خریدا گیااور نرخ گھٹا، اس کا خسارہ مثلاا کیک لاکھ ہے اور بقید مال کا خسارہ بھی ایک لاکھ ہے۔

کیکن بیہ دونوں نقصان مجتمع ہوکر مساواتی خصص والوں پر ہی عائد ہوتے ہیں ، اور قرض والوں کا مال بھی سلامت رہتا ہے۔ نفع بینی سود بھی دستیاب ہو تار ہتاہے۔اس لیے قرض ہے تعلق ایک لاکھ نقصان کوکسی اور طرف راجع کرنے کی گنجائش نہیں رہ جاتی۔

اس کاجواب بید دیا گیاکہ: او پر ذکر کیے گئے مسائل ہے اس کی تووضاحت کی گئی ہے۔ اس پر بیداشکال وارد کیا گیاکہ: بحرالرائق میں ہے: ولو استقرض أحد شریکی العنان مالا للتجارة لزمهما. اس کے جواب میں عرض کیا گیاکہ:

یہ مذہب کے دواقوال میں سے ایک قول ہے۔اور دوسرا قول جو مفتٰی ہہ ہے اور جسے فتاوی رضویہ میں اعلی حضرت علیہ الرحمہ نے بھی اختیار کیا ہے،وہ فتاوی خانیہ میں اس طرح ہے:

لو أقر أحد الشريكين أنه استقرض من فلان ألفا لتجارتهما يلزمه خاصة، إه.

عدم جواز کے جودلائل پیش کیے گئے تھے،ان کے بارے میں دوطرح کے خلجان میرے دل میں تھے، جو بحثوں کے درمیان دور نہ ہوسکے،اس لیے میں نے از سر نوفقہی کتابوں کا مطالعہ کر کے حکم شرع تک بہنچنے کی کوشش کی،اور خداے کریم کی توفیق سے میرا گمان ہے کہ میں حکم شرع تک پہنچنے میں کا میاب بھی ہو گیا، کیوں کہ دلیل اور تحری حق میں ہم آہنگی کے ساتھ مجھے''کافی اطمینانِ قلب'' حاصل ہوا۔اب تحقیق حق کے سفر کی یہ روداد آپ بھی پڑھیے:

میرے پیش کردہ دلائل جواز پر جواشکال پیش کیا گیا تھاوہ گوفہم کے زیادہ قریب قریب تھا، تاہم میرے لیے شفی بخش اس لیے نہ تھاکہ اس کے بارے میں دل میں **دو طرح سی خلجان** واقع ہور ہاتھا۔

ایک بیا کہ فعل مسلم کو صحت و سداد پر محمول کرنے کے کیے امکانی گوشہ (جن کے اجمالی دلائل میری رائے کے ضمن میں مذکور ہیں )طالب تحقیق تھا۔

**دوسرے** بیکہ بیہ بات محلِ نظر تھی کہ مساواتی قصص والوں کو بھی سودی قرض کا بار اٹھانا پڑتا ہے ، کیوں کہ مہینی کے آئین میں بیدواضح صراحت موجود ہے کہ:

''ممبران کی ذمہ داری صرف ان کے حصص کی رقم تک ہی محدود ہوتی ہے ،اس حدکے بعدان پر کسی قشم کی ذمہ داری عائد نہیں ہوتی ،اور نہ ہی ان سے کمپنی کے واجبات کے سلسلے میں کوئی مطالبہ کیا جاسکتا ہے۔''(۱)

تعبیر کے فرق کے ساتھ اس بندۂ ناچیز نے بھی بیاشکال اپنے مقالے میں ذکر کرکے اس کاحل پیش کیا تھا۔ اس لیے وہ خلجان ایک فطری امر تھا۔

مسئلہ فیصل بورڈ کے حوالے ہو گیا، پھر بھی میں اپنے طور میلسل غور و فکر کرتار ہا، اسی دوران عروت البلاد بمبئ کے سفر کا اتفاق ہوا، وہاں جاکر میں نے کمپنی امور کے ایک واقف کار کے سامنے یہ **سوالات** رکھے۔

(۱) مساواتی تصص اور ترجیح تصص کاحساب کتاب الگ الگ ہوتا ہے یامشتر کہ طور پر ایک میں ؟

(۲) ترجیحی قصص پر جو منافع حاصل ہوتے ہیں ان میں سے عام مساواتی قصص والوں کو بھی کچھ دیاجا تاہے ، یاصر ف ہدایت کار بورڈ کاحق ماناجا تاہے ؟

(۳) جب کمپنی کے رائن المال میں بھی خسارہ واقع ہو جائے تواس کی تلافی صرف ہدایت کاربورڈ کے شیرہے کی جاتی ہے۔ ہے، یاتمام حصص والوں کے شیرہے؟

ان سوالول کے جوابات انھوں نے یہ دیے:

(۱)سب کاحساب ایک ساتھ مشتر کہ طور پر ہو تاہے۔

(۲)وہ منافعے مساواتی اور ترجیحی تمام خصص داروں پر تقسیم کیے جاتے ہیں۔

(m) میہ تلافی کمپنی کے مال سے ہوتی ہے اور مال سارے شیر داروں کا ہوتا ہے۔

اس جواب سے میرادوسراخلجان دور ہوگیا، اور ساتھ ہی یہ بھی سمجھ میں آگیا کہ درج بالا آئین کا مطلب یہ نہیں ہے کہ قرض کا بار بالکل مساواتی شیر داروں پر نہیں ڈالا جاتا۔ بلکہ مطلب یہ ہے کہ ضرورت کے وقت ان پر بھی بار بڑتا ہے ، مگراُس قدر ، جتنا حصہ ان کا کمپنی میں جمع ہے ، حصے سے زیادہ ان سے قرض کی ادائیگ کے لیے مزید کوئی مطالبہ نہیں کیا جاتا۔ یہ الگ بات ہے کہ شرعا قرض کیا ران کے ذمہ نہیں آتا توان کے سرمائے سے کسی بھی وقت قرض کیوں وصول کیا

<sup>(</sup>۱) جدید طریقهٔ تجارت، ص:۱۷۳، ج:۱-

جاتا ہے؟ شریعت کا قانون سے ہے کہ شرکامیں سے کوئی شخص قرض حاصل کرے تواس کا ذمہ دار تنہاوہی ہو گا اگر چہ اس میں دوسرے شریک کی مرضی بھی شامل ہو۔ فتاوی قاضی خال میں ہے:

"ولو أقرَّ احدُ الشِّرِيكَيْنِ أنَّه استقرضَ مِنْ فلانِ الفا لتجارتِهمايلزمه خاصّة، وكذا لواذن كُلِّ واحدٍ منهما لصاحبه بالاستدانة عليه يلزمه خاصّة حتى يكون لِلمُقرضِ ان ياخذه منه، وليس له أن يرجع على شريكه، لأنّ التوكيل بالاستقراض باطل، فيستوى فيه الإذنُ وعدمُ الإذن اله.(۱)

لیکن ممپنی کی انتظامیہ کواس سے کیاغرض۔

ای واضح صراحت کے بعد پہلے خلجان کی بنیاد بھی متزلزل ہو چکی تھی، لیکن میری طبیعت فقہی دریافت کے بارے میں کچھ غیر قناعت پسند واقع ہوئی ہے، اس لیے هئل مِنْ من ید کی جتبو میں لگی رہی، مثل مشہور ہے "جو بندہ یابندہ" آخر فقہی شہادت مل گئی، شبہات کے بادل چھٹ گئے اور اطمینانِ قلب حاصل ہو گیا، وہ شہادت آپ بھی ملاحظہ فرمائیں۔ فقہ حنفی کی اہم ترین کتاب «بہارِ شریعت » میں غصب کے بیان میں «جوہرہ نیرہ» کے حوالے سے یہ دل چسپ مکالمہ درج ہے:

"مسکہ: علی بن عاصم مِلِنظِی ہے جب ہیں، میں نے امام عظم جن گھڑ ہے سوال کیا کہ ایشخص کا ایک روپیہ دو سرے کے دو روپے میں مل گیا، اس کے پاس سے دورو پے جاتے رہے، ایک باقی ہے اور معلوم نہیں یہ س کاروپیہ ہے، اس کا کیا تھم ہے، ؟ امام نے فرمایا: وہ جو باقی ہے اس میں سے ایک تہائی ایک روپیہ والے کی ہے اور دو تہائیاں دوروپیہ والے کی۔ علی بن عاصم کہتے ہیں، اس کے بعد میں این شہر مہ خرانظی ہے سے ملا اور ان سے بھی یہی سوال کیا۔ انھوں نے کہا، تم نے اس کو کسی اور سے بھی ایمی سوال کیا۔ انھوں نے یہ جو اب دیا اس کو کسی اور سے بھی پوچھا ہے۔ ابن شہر مہ نے کہا، انھوں نے یہ جو اب دیا۔ اس کے کہ دورو پے جو گم ہوگئے ان میں ایک تو یقینا اس کا ہے جس کے دورو پے جو گم ہوگئے ان میں ایک تو یقینا اس کا ہے جس کے دو روپے تھے، اور ایک میں احتال ہے کہ اس کا ہو، یا ایک روپیہ والے کا ہو، اور جو باقی ہے اس میں بھی احتال ہے کہ دورو لے کا ہو، اور جو باقی ہے اس میں بھی احتال ہے کہ دورو لے کا ہو، اور جو باقی ہے اس میں بھی احتال ہے کہ دورو لے کا ہو، اور جو باقی ہے اس میں بھی احتال ہے کہ دورو لے کا ہو، یا ایک والے کا ہو، یا ایک والے کا۔ دونوں برابر کا احتال رکھتے ہیں۔ لبند انصف نصف دونوں بائے کیں۔

کتے ہیں: جمعے ابن شہر مہ کا جو اب بہت پہند آیا، پھر میں امام عظم سے ملا اور ان سے کہا کہ اس مسکلے میں آپ کے خلاف جو اب ملاے۔

امام نے فرمایا: کیاتم ابن شرمہ کے پاس گئے تھے؟ میں نے کہا: ہاں! فرمایا: انھوں نے تم سے بیہ کہا ہے۔ وہ سب باتیں بیان کردیں۔ میں نے کہا: ہاں۔

فرمایا کہ جب تینوں روپے مل گئے اور امتیاز باقی نہیں رہاتواس صورت میں ہرروپیہ میں دونوں شریک ہو گئے۔ ایک

<sup>(</sup>١) فتاوي قاضي خال، ج: ٤، ص: ٧٠٧، فصلٌ في شركة العنان، نول كشور.

والے کی ایک تہائی، اور دووالے کی دو تہائیاں۔ پھر جب دوگم ہوگئے تو دونوں کی شرکت کے دورو پے گم ہوئے، اور جو باتی ہے، یہ بھی دونوں کی شرکت کاہے کہ ایک تہائی ایک کی،اور دو تہائی دوسرے کی۔ "(۱)

یہاں یہ شہد نہ کیا جائے کہ گفتگو شرکتِ عقد میں چل رہی ہے اور مکالمہ کا تعلق شرکتِ ملک ہے ہے، کیوں کہ شرکتِ عقد میں بھی شرکتِ ملک اس وقت پالی جاتی ہے، جب شُر کا کامال باہم خلط ملط ہوجا تاہے۔

اس جزئيد كى دريافت كے بعد ميراموقف جزوى طور پر تبديل ہوگيا، بہلے موقف بيه تھا:

• مساواتی خصص کے ذریعہ ممپنی کی شرکت قبول کرنابھی جائزہے۔

• اور ان حصص کے سرمائے سے کمپنی کی تحارت بھی جائز ہے۔

لیکن اب موقف به ہو گیا کہ شرکت قبول کرنا توناجائز ہے کیکن تجارت جائز ہے۔

اس کے چند ہی دنوں بعد دل میں پھر **ایک خدشہ** یہ رہنے لگاکہ بازار میں ماْلِ حرام غالب ہواور مالِ حلال مغلوب، مثلاً کُل دس لاکھ کامال ہے جس میں تین لاکھ حلال اور سات لاکھ حرام ۔ فقہا فرماتے ہیں کہ اس کی خریداری مطلقاً جائز ہے، حالاں کہ تین لاکھ کامال فروخت ہوجانے کے بعداشکال مذکور کے پیش نظر خریداری حرام ہونی چاہیے تھی۔

لیکن جلد ہی پیشہہ بھی رفع ہوگیا، کیوں کہ بازار کامال گوبیش تر حرام سہی ، مگریقین کے ساتھ یہ نہیں معلوم ہے کہ کون سامال حرام ہے تو متعین طور پر کسی بھی مال میں صرف حرام ہونے کا شہر ہے ، یقین نہیں ہے اور کچھ مال اس میں یقیناً حلال ہے ، دوسری طرف نیچ و شراکا حال ہے ہے کہ وہ اپنی اصل کے لحاظ سے جائز و حلال ہیں۔ ارشادِ باری ہے: "وَ اَحَلَّ اللّٰهُ الْبَیْعُ (۱) نَّ اَنْ تَکُونَ تِجَارَةً عَنْ تَوْاضِ مِنْ اَکُمْ مُنْ اَنْ اَلْہُ الْبَیْع

توفعل مسلم کو حرمت و فساد سے بچانے کے لیے مانا پیرجائے گاکہ اس نے جومال خریدا ہے حلال ہے ، گواس میں حرام \*\*

کا بھی شہہہے۔ «اشباہ » میں ہے:

""لكن مع هذا لواشتراه يطيب له." عن البزازية

اس کے تحت (حاشیہ حموی ) میں ہے:

"وجهُهُ أن كون الغالب في السوق الحرام لا يستلزم كون المشترى حراماً لجواز كونه من الحلالِ المغلوب، والأصل الحلُّ اه."(٣)

اس کے برخلاف کمپنی کے مسئلے میں بیہ متعین ہے کہ تمام مساواتی حصہ داروں کے سرمائے سے تمام قرض خواہوں

<sup>(</sup>۱) بهار شریعت، ص: ۳۳،۳۲، حصد ۱۵، غصب کابیان، اتلاف ہے وجوبِ ضان کی بحث، بحو الله الجو هرة النیرة علی مختصر القدوری، ص: ۲۰، ج: ۲، کتاب الغصب قُبیل کتاب الو دیعة.

<sup>(</sup>٢) القرآن الحكيم، سورة البقرة: ٢، آيت: ٢٧٥.

<sup>(</sup>m) القرآن الحكيم، سورة النساء: ٤، آيت: ٢٩.

<sup>(</sup>٣) غمز العيون والبصائر مع الاشباه والنظائر، ص:١٣٦، قاعده٢.

کواتنامال سود کی ادائیگی کے سلسلے میں دیا گیا، یہاں نام بنام حصہ دار معلوم، ہر قرض خواہ بشمول تمسک دار معلوم، ہر اَیک کا حصہ اور مقدارِ سود معلوم۔ توبیبال ارتکاب حرام سے بچانے کی کوئی امکانی راہ نہیں رہ جاتی۔

آپ شایدات میری پریشان نظر کی کہیں، یاسیماب طبعی کہ فکرِ خام نے یہاں ایک کروٹ بھر بدلی اور یہ ہے مایہ یہ سوچنے لگا کہ دوسرے کے قرض کی ادائیگی میں ہاتھ بٹانا کوئی معیوب کام نہیں، معیوب توسود کی ادائیگی میں ہاتھ بٹانا ہے، اور سمچنے لگا کہ دوسرے کے قرض کی ادائیگی میں ہاتھ بٹانا ہے، اور سمینی جب خسارے کی وجہ سے ختم کی جاتی ہے توقرض خواہوں اور ترجیحی تمسک داروں کوسود نہیں دیاجاتا، بلکہ کسی طرر آسے اصل رقم اضیں اداکر دی جاتی ہے، حتی کہ بسااو قات اس میں بھی کمی واقع ہوجاتی ہے۔

اور اگر خسارے کی کوئی صورت ایسی ہوجس میں سود بھی دیا جاتا ہو، تواس سے بیخنے کی راہ یہ ہے کہ مسلم نئیر دار معاہدے کے آغاز میں ہی یہ صراحت کر دے، یا فارم پر لکھ دے کہ " ممبئی کے خسارے سے دوچار ہونے کے وقت میرا سرمایہ صرف قرض کی ادائیگی میں صرف ہوسکتا ہے، سود سے مجھے کوئی سروکار نہ ہوگا، میں اس سے بے زار ہول۔"

کیکن کھلی ہوئی بات بیہ ہے کہ -جولوگ اب تک تمپنی کے حصص لیتے رہے ہیں وہ تو قرض مع سود پر راضی رہے ، کیوں کہ انھیں اس کی خبر بی نہیں کہ سود میں تعاون کی نحوست سے کیسے بچاجاسکتا ہے۔

اور آئدہ جولوگ حصہ لیں گے وہ بچنے کی راہ ہے واقف ہوکر بھی شاید و بایداس پر چل سکیں ،سب کو تونہیں کہا جاسکتا مگر عوام کی اکثریت ایسی ہی ہوگی ، تجربہ یہی ہے کہ ایک بات کی اجازت شرائط کے ساتھ دی جاتی ہے مگر لوگ شرطوں کو گول کر جاتے ہیں۔ جیسے وہ یہ سمجھتے ہی نہیں کہ شرطوں کی کیا حیثیت ہے۔ علاوہ ازیں اب ممپنی کی دنیا میں بانیان کے ذریعہ بددیا نتی اور دلالوں کے ذریعہ حصص میں سٹہ بازی ، فریب دہی ، کمپنی پر سرمایہ دار طبقہ کی اجارہ داری عام و بائی شکل اختیار کرتی جار ہی سے۔ کمپنی کے اصول جو بھی ہوں ، لیکن عمل ان پر کم ہویا تاہے۔

ایسے ماحول میں کمپنی سے مشارکت اپنے مال معصوم کو تباہی کے دہانے پر لے جانے کے مساوی، یا کم از کم قریب ہے، ساتھ ہی فتح بابِ معصیت کا تقاضا یہی ہے کہ کمپنی کے کاروبار سے کلی طور پر دور رہنے کا حکم دیا جائے جیسا کہ بہت سے مسائل میں فقہائے کرام نے سدباب کے لیے اجتناب کا حکم دیا ہے۔ خلیفہ ہارون رشید کے دورِ خلافت میں خراسان میں "غطریف" نام کا ایک درہم رائے تھا، جس میں چاندی کم اور کھوٹ زیادہ ہوتا تھا، اس کی بیچ اس کے ہم جنس کے عوض کمی بیشی کے ساتھ جائز ہو سکتی تھی۔ لیکن فقہانے سربابِ ربا کے لیے اجازت نہیں دی۔ ہدایہ میں ہے:

"فلو أبيح التفاضل فيه ينفتح باب الربو. "(١)

اس مقام پر پہنچ کرمیں نے اطمینان کی سانس لی کہ ان شاءاللہ تعالیٰ اب منزلِ مقصودیہی ہے۔ شکر کہ جمازہ بہ منزل رسید زورق امید بہ ساحل رسید<sup>(۲)</sup>

<sup>(</sup>۱) هدایه ، ج: ۳، کتاب الصرف، ص: ۹۳، مجلس برکات، مباك يور.

<sup>(</sup>۲) شیر بازارک مسائل ،ص:۱۱تا۱۸مکتبه برمان ملت،مبارک بور

ا پن اس تحقیق کی بنیاد پر راقم الحروف نے عدم جواز کے حکم سے اتفاق کیا۔

فتاوی رضویہ میں "روپیہ" کالفظ چاندی کے سکے کے معنیٰ میں استعال کیا گیا ہے، نوٹ یا کاغذ کی کرنسی کے معنیٰ میں استعال کیا گیا ہے، نوٹ یا کاغذ کی کرنسی کے معنیٰ میں نہیں، اس لیے فتاوی رضویہ میں روپے سے روپے کی بیچ کو "عقد صَرف" مانا گیا ہے جس کے جواز کے لیے تقابض بدلین شرط نہیں۔ اس ہم نے ضروری ہے، جب کہ اب شیر بازار میں نوٹ کی بیچ نوٹ سے ہوتی ہے، اس کے لیے تقابض بدلین شرط نہیں۔ ات ہم نے تقریراً، تحریراً واضح کر دیا تھا، للبذ اصرف حکم میں راقم کا اتفاق ہے، دلیل میں نہیں۔

یہ ہے "مئلہ شیربازار" پر مختلف نشستوں کی بنیادی بحثوں کا خلاصہ ،جس سے اندازہ لگا یاجا سکتا ہے کہ حق تک رسمائی کے لیے پوری علمی صلاحیت انتقاب جدوجہد کے ساتھ صرف کی گئی ہے۔ اس مسئلے پر شخفیق کے دوران چوبیس اشکالات سامنے آئے جن میں سے تئیں کا شافی حل کتب فقہ کے جزئیات و کلیات سے مل گیا، لیکن چوبیا" اور ہمارے ایک کرم فرما کا تبجرہ قعان کی بزرگ نے تبھرہ فرمایا:"کھودا بہاڑ، نکلی چوبیا"۔ اور ہمارے ایک کرم فرما کا تبھرہ تھا:"بینی وہیں یہ خاک جہاں کا خمیر تھا، لیکن ہمارے قاریکن پر یہ امر مخفی نہ رہے کہ کوئی تحقیق اس وقت تک کامل نہیں ہوتی جب تک کہ موافق، مخالف سارے ولا کل پیش نظر نہ ہوں، پھران کے مابین صحیح محاکمہ کرکے ترجیح حق نہ کی جائے۔ اور بہر حال مقصود اس مسئلے کی تحقیق و تنقیح تھا جو بحمدہ نعالی حاصل ہو گیاتو یہ "چوہیا، منہیں "گوہر مقصود " ہے۔ اس حیثیت سے بھی غور ہونا چا ہیے۔

## (چوتھی نظیر)

## عرف وتعامل

شریعت طاہرہ کے دلائل دو طرح کے ہیں: سیا

• کچھ وہ دلائل ہیں جن کا حجت ہوناکسی حال، یا مقام کے ساتھ مخصوص نہیں، بلکہ ہر حال اور ہر مقام میں وہ دلیل وججت قراریاتے ہیں۔ یہ دلائل چار ہیں:

(۱) كتاب الله (۲) سنت رسول الله (۳) اجماع (۴) قياس-

• اور کچھ دلائل وہ ہیں جن کا ججتِ شرعیہ ہوناکسی حال ومقام کے ساتھ خاص ہو کہ وہ حال ومقام پایا جائے توججت ہے، ورنہ نہیں۔ یہ دلائل سات ہیں، جنہیں ایک جامع لفظ کے ذریعہ چھ میں سمیٹ کر"اسباب ستہ" بھی کہا جاتا ہے۔ (۱)ضرورت (۲) دفع حرج (۳)عرف(۴) تعامل (۵) دنی ضروری مصلحت کی تحصیل (۲) سی فساد موجود یا مظنون بظن غالب کا ازالہ۔ ہم یہاں اختصار کے پیش نظر عرف و تعامل کے مقالات اور مباحثے پر رشنی ڈالتے ہیں:

عرف اور تعامل کے بارے میں علماہے مندو بین کے درمیان ایک زبر دست اختلاف یہ پیدا ہو گیا کہ باب عبادات میں ان دلائل کا اعتبار ہیں ، جب کہ دو مسرا میں ان دلائل کا اعتبار ہیں ، جب کہ دو مسرا فرلق باب عبادات میں بھی اسے جمت اور دلیل تسلیم کرتا تھا۔ یہ مسئلہ اس قدر اہمیت کا حامل تھا کہ چھٹے اور ساتو ہیں دو سمیناروں

میں اس پر پوری وسعت فکرونظر کے ساتھ بخش ہوتی رہیں اور ہر فریق دلائل پر دلائل قائم کرتار ہااور اپنے موقف پر جمابھی رہا۔

فریق اول کا احدادال "خرح اصول الثاثی" کی ایک عبارت سے تھا، جس میں یہ وضاحت ہے کہ تعامل کا معنی ہے ہم معاملہ کرنا، اس سے ظاہر ہے کہ عرف و تعامل کا اعتبار صرف معاملات میں ہوگا۔ اور بدائع اور فتح القدیر میں تواس کی واضح صراحت منتی ہے۔ چنال چہ ججة الاسلام حضرت علامہ حامد رضاخان و استحالت این کتاب "ستّدالفرار" میں نقل کرتے ہیں:

امام اجل ملک العلم الو بکر کا شانی و نی تعاملات الناس فیکون دلالة علی غرضهم و أمّا فی أمر بین العبد و بین ر به فیعتبر فیه حقیقة اللفظ لغة".

یعنی عرف کااعتبار صرف لوگوں کے باہمی معاملات میں ہے کہ ان کی غرض بتائے اور دیانات میں لفظ کے لغوی معنی معتبر ہیں۔

اس میں ہے اور امام محد بن محد ابن امیر الحاج حلیہ میں فرماتے ہیں:

"هذا أمر بينه و بين الله تعالى فلا يعتبر فيه عرف الناس."

یہ بندہ اور رب کا معاملہ ہے اس میں لوگوں کے عرف کا امتبار نہیں اور دونوں (کتابوں) میں امام اجل ابوالحسن قدوری ہے ہے:" لا یعتبر فیہ العرف لما بینا" یہاں عرف کا اعتبار نہیں، اسی وجہ سے جوہم نے بیان کی۔ امام محقق علی الاطلاق کمال الملة والدین محمد بن الہام قدس سرہ فتح القدیم میں فرماتے ہیں:

الخطاب القرآني إنما تعلُقُه باعتبار المفهوم اللغوى لأن الخطاب مع أهل تلك اللغة بلغتهم يقتضي ذلك والعرف إنما يعتبر في محاورات الناس بعضهم لبعض للدلالة على غرضهم. فأما في أمر بين العبد وربه تعالى فيعتبر فيه حقيقة اللفظ لغة.

لینی خطاب قرآنی تواس معنی لغوی ہی کے امتبار سے متعلق ہو تا ہے کہ اہل زبان سے ان کی زبان میں خطاب فرمانا اس کا تفتضی ہے۔ عرف کا امتبار فقط لو گوں کی آپس کی بول حال میں ہے جس سے ان کی غرض مفہوم ہو، دیانت کی بات میں لفظ کے لغوی معنی کا اعتبار ہے۔

ووسرے فرلق نے اپنے موقف کے ثبوت میں کثیر دلائل شرعیہ قائم کیے جن کی تفصیل کتاب'' فقد اسلامی کے سات بنیادی اصول'' میں ہے۔ ہم یہاں چند بنیادی دلائل اختصار کے ساتھ پیش کرتے ہیں۔ اس فراق نے عبادات کو چار خانوں میں تقسیم کرکے یہ واضح کیا ہے کہ کہاں ، کہاں تعامل معتبر ہے اور کہاں کہاں معتبر نہیں۔ یہ کہتے ہیں:

وہ امور (۱) جو شریعت کے بتانے سے ہی ہمیں معلوم ہوئے ،عقل ان کی تعیین سے قاصر ہے۔ یا (۲) شریعت نے کوئی خاص وضع و ہیئے متعین فرمادی ، یا (۳) کچھ خاص اَذ کار ،خاص مقاصد کے لیے تعلیم فرمائے۔ ان میں عرفِ ناس کا اعتبار نہ ہوگا، یہ ہماری بحث سے خارج ہیں۔ افقہ امت اعلیٰ حضرت امام احمد رضا علیہ الرحمة والرضوان نے اس خصوص میں بڑی

تحقیقی اور جامع ً گفتگو فرمائی ہے جس سے یہ عیاں ہو تاہے کہ صرف درج بالاتین امور عرف ومادت کے دائر دائر کا ٹرسے باہر ہیں۔ اور ان کے سواعبادات کی تمام صورتیں ان کے دائرہ اثر میں آتی ہیں۔آپ رقم طراز ہیں:

#### عبادات مين:

- (۱)'' وہ امور جن کی طرف عقل کو اِبتِدَانہیں مثل تعینُنِ او قات وعددِ رکعات وترتیب افعال ووحدتِ رکوئ و تعددِ سجدات اور تحدید نصاب ومصرفِ زکاۃ اور وقت ومکانِ وقوف اور مطاف وعددِ اَشُواطِ سعی وطواف وغیر ہا قطعًا توقینی (شریعت کے بتانے پر موقوف) ہیں۔
- (۲) یول بی وہ اوضاع وہیئات کہ شارع نے ایسے امور میں محدود و معین فرمائے اور مجملاتِ کتاب کے بیان واقع بوئے، جن کی تعیین کی طرف آمثالِ "صَلُّوا کَمَارَ أَیتُمُوْنِی اُصَلِّی." (نماز پڑھو جیسا کہ مجھے نماز پڑھتے ہوئے دیکھتے ہوئے دیکھتے ہوئے۔ ن،ر۔) نے اشارہ فرمایا۔
- (۳) ای طرح وہ اُڈ کار وافعالِ مخصوصہ کہ او قات خاصّہ پر غایات ومقاصّدِ معینہ کے لیے علیٰ وجہ التعیین مقرر ہوئے اور مُکَلَّفین ان کی طرف مطلقات وعمومات سے وعوت نہ کیے گئے۔ جیسے تکبیر تحریمہ، وتحلیل نماز، وتشہدواذان وا قامت وغیرہا۔ یہی وہ اشیابیں جنمیں توقیفی کہاجا تاہے۔

(۷) ان کے سواباتی تمام امور جن میں نصّا و دلالۃ شرع مطہر سے تحدید و حظر اور توقیف و حجر ثابت نہیں۔ اُٹر چہو و انھیں توقیف توقیف توقیف انھیں توقیف نہیں، اُٹر چہ بوجہعلی توقیف و توف اول ہو، لہذا دعائے قعد ہُ اخیرہ صرف الفاظ واردہ پڑھ صور نہیں، ہڑخص جو چاہے دعا ٹرسکتا ہے۔ بعداس کے کہ کلام ناس سے مثابہ نہ ہو۔ اسی طرح عیدین و غیرہا کے خطبے خصوصًا، خطبہ جمعہ کہ شرط صحت نماز ہے ان میں الفاظ مرویہ پر اقتصار نہیں۔ مثابہ نہ ہو۔ اسی طرح عیدین و غیرہا کے خطبے خصوصًا، خطبہ جمعہ کہ شرط صحت نماز ہے ان میں الفاظ مرویہ پر اقتصار نہیں۔ یہ صورت چہارم اعنی متعلقات بلکہ بعض افرادِ صورتِ سوم بھی انظار جمتبدین کے جولا نگاہ ہیں بعض نے ان میں سی کوشم اول سے خیال فرمایا اور و قوف لازم کھہرایا، اور بعض نے قسم دوم سے جمجھا اور رخصت کا حکم بتایا، ور نہ نہ تہم اول میں ارسال واطلاق معقول، نہ دوم میں، جہاں شرع نے اطلاق کو کام فرمایا تحدید و تقیید نامقبول۔

بال کسی سنتِ ثابته کوا گھادینا، کوئی نیاامر مُزاحم ومُراغمِ سنت پیداکرناکسی حال روانہیں ۔ <sup>(۱)</sup>

ال تفصیل سے بیدامر مستفاد ہو تاہے کہ عبادات میں جوامور توقیفی نہیں ہیں ان میں عرف ناس معتبر ہے۔ بس شرط میہ ہے کہ وہ عرف کسی سنتِ ثابتہ کے خلاف نہ ہو۔

#### دلائل وشوابد

(۱) الله عزوجل ارشاد فرماتات:

إِهْدِنَا الصِّرَاطَ الْمُسْتَقِيْمَ فَ صِرَاطَ الَّذِينَ ٱنْعَمْتَ عَلَيْهِمْ ﴿ (١)

<sup>(</sup>۱) حاشيه أذاقة الاثام لِما نعى عمل المولد والقيام. ص:١٣٥

ہمیں صراطِ متنقیم (سیدھی راہ) پر حلا،ان لوگول کی راہ جن پر تونے انعام کیا۔

اں آیۂ کرئیبہ میں ''صراط متنقیم '' سے ''طریق مسلمین '' مراد ہے۔ چیناں چیفسر قرآن حضرت علامہ قاضی بیضاوی جِلِنَقِظَیْنِیۃ فرماتے ہیں:

... لاخفاء فيه أنّ الطّريق المستقيم مايكون طريق المومنين. (٢)

بلاشبهه ''صراط تنقیم ''مومنوں کی راہ ہے۔

تفسیر خزائن العرفان میں ہے: ''صراط نتقیم'' سے ''طریق سلمین'' مراد ہے۔ جن امور پر بزر گان دین کانمس رہاہو وہ صراط متنقیم میں داخل ہے۔''

اور سلمانوں کا تعارف و تعامل بلا شبیطریق مسلمین ہے جس کے عموم میں عبادات بھی یقینًا داخل ہیں، جیسے اجماع، قیاس، استحسان طریق مسلمین ہیں اور عبادات میں بھی جحت تسلیم کیے جاتے ہیں۔

(٢) حدیث میں ہے كہ حضرت عبد الله بن سعود خِلَقَ عَلَيْہ نے فرمایا:

مَار أى المسلمون حسنًا فهو عند الله حسنٌ و مار أو اسَيِّئًا فهو عند الله سَيِّئًا. هُ مَارِئُو مَار أو اسَيِّئًا فهو عند الله سَيِّئًا. ومار أو اسَيِّئًا فهو عند الله سَيِّئًا. مسلمان جس چيز كواچيم بجعيل وه الله كن زويك بهي بري جسلمان جسيري بمجعيل وه الله كن زويك بهي بري حلية الاولياكے الفاظ به بين:

فَما رأَهُ المومنون حَسَنًا فهو (عند الله) حسن و ماراُهُ المومنون قبيحًا فهو عند الله قبيح. (م) جس كام كوابل ايمان قتيج جانين وه الله عَن وي فتيج به من جاور جس كام كوابل ايمان فتيج جانين وه الله كن نزديك بهي فتيج به به اور جس كام كوابل ايمان فتيج جانين وه الله كن نزديك بهي فتيج به به اور بدايه من :۲۸۷، ج: ۳، باب الاجارة الفاسدة مين بهم كه بيه بات الله كه رسول بيش في في ارشاد فرماني - ايما بى بدائع الصائع جلد اول ص: ۱۲۸، مطبع بيروت نيز ص: ۳۱۷، بحث تنويب مين بهي ہے - (۵)

اس حدیث پاک میں "ما" کالفظ عام ہے جس کے افراد میں معاملات کے ساتھ عبادات بھی شامل ہیں۔ اس کی تاکیداس امر ہے بھی ہوتی ہے کہ صاحب ہدایہ والشطائیۃ نے یہ حدیث معاملات کے ایک مسئلے میں اور صاحب بدائع نے عبادات کے ایک مسئلے میں تعامل کی جیت کے ثبوت میں پیش کی ہے۔

ججة الخلف، تاج المحققين علامه فتى محمر نقى على خان قادرى بركاتى خِلانتَظائية كتاب مسقطاب "اصول الرشاد" مير فرمات بيل:

<sup>(</sup>١) القرآن الحكيم، سورة الفاتحه: ١، آية: ٥٠٦.

<sup>(</sup>۲) انوار التنزيل (معروف به تفسير بيضاوي) ص:۱۰

<sup>(</sup>٣) مسند امام احمد بن حنبل ص:٣٧٩، ج: ١، مستدرك حاكم، ص:٧٨، ج: ٣، فضائل ابي بكر صديق، مسند بزار، كتاب المدخل للبيهقي، مسند ابو داؤد طيالسي، حلية الاولياء لإبي نعيم، ص:٣٧٦ ٣٧٥،٣٧٦ ج: ١، ذكر الطفاوي الدوسي.

<sup>(</sup>٣) حلية الأولياء ص:٣٧٥،٣٧٦، ج: ١، ذكر الطفاوي الدوسي، دار الفكر.

<sup>(</sup>٥) نصب الراية لأحاديث الهداية ص:١٣٣، ج:٤، باب الاجارة الفاسدة.

"تعامل جس طرح معاملات میں ججت ہے اس طرح عبادات میں معتبر ہے کہ لفظ"کا اثرِ ابن سعود وَ اللَّهُ اور سَبِیْلِ الْمُوْ مِنِینَ کریمیہ (۱) اور السَّوا اَلسَّوا اَلاَعظم حدیث (۱) دونوں طرح کے احکام کو شامل ۔ اور علما دونوں طرح کے احکام اس پر بناکرتے ہیں کہ بعض ہم نے بھی ذکر کیے اور کوئی فارقِ عقلی وسمعی محقق نہیں تو تخصیص اس کی معاملات کے ساتھ محض ہے۔ (۳)

ان دلائل سے عبادات کی ہرفشم میں عرف وعادت کامعتبر ہونا ثابت ہوتا ہے۔ اب ہر نوع کے دلائل کے نمونے الگ الگ ملاحظہ فرمائے۔

#### عبادات کی نوع اول: نماز وغیره میں عرف وعادت کا اعتبار:

(۳)عبادات کی نوع اول میں سب سے اہم عبادت نماز ہے،جوبلا شہبہ توقیفی ہے اور "قراءت" نماز کے اہم ار کان سے ہے،جوبالا جماع فرض ہے۔ارشادِ باری ہے:

فَاقْرَءُوْا مَا تَكِيتُكُو مِنَ الْقُرُانِ (مُ)

تم قراءت کروجو قرآن ہے آسان ہو۔

مگریہ قراءت کتنی مقدار فرض ہے،اس کا تعین عرف ناس سے کیا گیا ہے، یعنی کم سے کم جتنی مقدار قراءت کرنے والے کوعرف میں" قاریِ قرآن" کہاجائے امام عظم ڈلنٹھ کے مقدار ایک آیت اور صاحبین رحمہااللہ تعالی تین آیات بتاتے ہیں۔ جیساکہ امام ابن الہام رحمہ اللہ تعالی نے فتح القدیر میں اس کی صراحت فرمائی، جس کی وضاحت امالی حضرت علیہ الرحمہ کے الفاظ میں یہ ہے:

أقول: تقريره: أنّ الإمام و صاحِبَيْهِ رضى الله تعالى عنهم اختلفوا فى فرض القراءة، فقالا: ثلثُ قِصار، أو أية طويلة ما يعدل ثلثًا، لأنّه لا يسمّى فى العرف قاريًا بدونه. وقال: بل أية، فإنّها إذا كانت كذلك عُد قاريًا عرفًا، بخلاف مادون الأية. فالخلاف بين الإمام و صاحبَيه مبنى على الخلاف في قيام العرف في عدّه قاريًا بالقصيرة، قالا: لا - وهو يمنع، اه ملخصًا. (د)

<sup>(</sup>۱) وَ مَنْ يُشَاقِقِ الرَّسُولَ مِنْ بَعْدِ مَا تَبَيَّنَ لَهُ الْهُلْى وَ يَتَبِعُ غَيْرَ سَبِيلِ الْمُؤْمِنِيْنَ نُوَلِّهِ مَا تَوَلَّى وَ نُصْلِهِ جَهَنَّمَ وَ يَتَبِعُ غَيْرَ سَبِيلِ الْمُؤْمِنِيْنَ نُوَلِّهِ مَا تَوَلَى وَ نُصْلِهِ جَهَنَّمَ وَ سَلَاءَ مَا مَعْدِيرًا فَا وَاللَّهُ وَاللَّهُ مَا تَعَلَى مَا اللَّهُ عَلَى اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ عَلَى مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّ

<sup>(</sup>٢) حلية الاولياء لأبي نعيم، ص:٤٦، ج: ٣ و مجمع الزوائد، ص:٢٢٨، ج: ٥ و ص: ٢٢١ ج: ٥ و نسائي

<sup>(</sup>٣) اصول الرشاد لِقَمعِ مبانى الفساد،مبحث سوم، قاعده: ٨، ص: ١٧٨، ١٧٨، امام احمد رضا اكيدُمي، بريلي شريف.

 <sup>(</sup>٣) القرآن الحكيم، سورة المزمل: ٧٣. آيت: ٢٠.

<sup>(</sup>۵) فتاوي رضويه، ص:۲۲۷، ج: ١ باب الغسل، رساله: ارتفاع الحجب، رضا اكيدُمي، ممبئي

میں کہتا ہوں ، اس کی تقریر ہے ہے کہ امام عظم اور آپ کے صاحبین قاضی امام ابو یوسف و امام محد رحم ہم اللہ تو الی کو درمیان فرض قراءت کی مقدار کے بارے میں اختلاف ہے۔ صاحبین رحمہااللہ تعالی فرماتے ہیں کہ فرض تین چھوٹی آیتوں کے برابر ہو، کیوں کہ عرف میں اس سے کم پڑھنے والے کو قاریِ قرآن نہیں کہاجاتا۔
اور امام عظم ابو حنیفہ رحمہ اللہ تعالی فرماتے ہیں کہ فرض ایک آیت ہے ، کیوں کہ ایک آیت کی مقدار جب کوئی تلاوت کرتا ہے تواہ عرف قاریِ قرآن کہاجاتا۔
ہے تواہ عرف قاریِ قرآن کہاجاتا ہے ، اس کے برخلاف ایک آیت سے کم پڑھنے والے کوعرف میں قاریِ قرآن نہیں کہاجاتا۔
توام عظم اور آپ کے صاحبین کے اختلاف کی بنیاد اس امر پر ہے کہ ایک چھوٹی آیت پڑھنے والے کو ''قاریِ قرآن '' کہنے کاعرف ہے یانہیں ۔ صاحبین فرماتے ہیں: ''نہیں ہے '' اور امام عظم فرماتے ہیں کہ:''اس کاعرف معتبر ہے، ورآن '' کہنے کاعرف ہے یانہیں ۔ صاحبین فرماتے ہیں: ''نہیں ہے کہ اس باب میں نزولِ قرآن کے وقت کاعرف معتبر ہے، اور وہ عرف کیا تھا، اس کے بارے ہیں مختلف روایات ان بزرگوں کو پہنچیں اور ظاہر سے ہے کہ جور وایت امام عظم کو پہنچی وہ صاحبین کونہ پہنچ کی ہور وایت امام عظم کو پہنچی وہ صاحبین کونہ پہنچ کی اس لیے ترجیج نہ ہمام کو پہنچی وہ کہ اس کے بارے ہیں مختلف روایات ان بزرگوں کو پہنچیں اور ظاہر سے ہے کہ جور وایت امام عظم کو پہنچی وہ صاحبین کونہ پہنچ کی ہور وایت امام عظم کو پہنچی وہ صاحبین کونہ پہنچ کی وہ کہ اس کے بارے ہیں محتلف روایات ان بزرگوں کو پہنچیں اور خاہم کی پہنچی وہ صاحبین کونہ پہنچ کی وہ دوروایت امام کو ہے۔

(۴) نماز میں ہاتھ کہاں باندھاجائے، ناف کے نیچے، یاسینے کے نیچے۔اس کی بنیاد فقہانے عرف پرر کھی ہے، جیسا کہ فتح القدیر کے درج ذیل جزئیہ سے عیاں ہے:

و کوئه تُختَ السُّرَّةِ أو الصدر کما قال الشّافعی لم یثبت فیه حدیث یو جب العمل فیُحال علی المعهود من وضعها حال قصد التعظیم فی القیام، و المعهودُ فی الشّاهد منه تحت السُّرة. اه (۱) نماز میں ہاتھ ناف کے نیچ باندها جائے یا بقول امام شافعی سینے کے نیچ ؟ اس بارے میں کوئی ایک حدیث ثابت نہیں جس پر تمل واجب ہو، لہذا قیام عظیمی میں جہال ہاتھ باندھنا معہود و متعارف ہے وہیں ہاتھ باندھا جائے اور اس بارے میں معہود یہ ہے کہ بڑوں کے دربار میں ہاتھ ناف کے نیچ باندھتے ہیں۔

#### سرُّالفرار کی منقولہ عبارات کی وضاحت:

فریق اول نے بدائع وغیرہ کی جن عبارات سے بیدا شدلال کیا ہے کہ عرف و تعامل کا اعتبار صرف معاملات میں ہے ،
عبادات میں نہیں ان کے بارے میں فریق دوم بید وضاحت کرتا ہے کہ ان عبارات کا ماحصل بیہ ہے کہ قرآن حکیم کی آیات
اور دوسرے نصوص شرع کا معنی کیا ہے ؟ اس کی تعیین آج کل کے لوگوں کے عرف سے نہیں ہوگی ، بلکہ عربی زبان میں ان
کا جو لغوی معنی ہے وہ مراد ہوگا ، اگر آیات واحادیث و نصوصِ فقہا کے معانی لغاتِ عرب سے صرف نظر کر کے عرف ناس
سے متعین کیے جائیں تو پھر دین کا خدا حافظ۔

سدّ الفرار کی منقولہ عبارتوں میں عرف سے مراد ''عرف لفظی ''ہے کہ عرف ناس سے الفاظ کے معانی کا ادلنا بدلنا،

<sup>(</sup>۱) فتح القدير،ص:٩٤٦،ج:١، باب صفةِ الصافرة (پاكستان)و ص:٢٩٢،ج:١، باب صفة الصلوة ، بركات رضا، پور بندر،گجرات

خاص کاعام ہونا، یاعام کاخاص ہونا، یامطلق کامُقید ہوناان کے اپنے محاورات اور معاملات میں معتبر ہے کہ لفظ بھی اُن کااور عرف بھی اُن کا۔ وہ اپنے مقاصد سے خوب آگاہ بھی ہیں تووہ اپنے عرف میں جس لفظ کا جومعنی چاہیں متعین کرلیں۔ مگر قرآن و حدیث وفقہ میں وار دالفاظ و نصوص ان کے نہیں ، نہ وہ متکلّم کے مقصود سے آگاہ، تووہاں ان کاعرف بھی معتبر نہ ہوگا، یعنی ان کے عرف کی وجہ سے نصوص شریعت کے معانی و مفاہیم میں کوئی رد و بدل نہ ہوگا۔ یہ بات میں قرین مقل وقاس ہے۔

(الف) البندافیخ القدیر و بدائع وغیره کی عبارتوں سے بید استدلال کرناکہ عبادات میں عرف و تعامل کا مطافا اعتبار نہیں ، سرتا سرغلط ہے ، ان تمام عبارات کا تعلق صرف عرف لفظی سے ہے اور عرف عملی یا تعامل ان کے دائرے سے قطعا باہر ہے ۔ ورخہ کیا بات ہے کہ فقہا ہے کرام نے اور خود فقیہ اعظم اعلیٰ حضرت علیہ الرحمة والرضوان نے عبادات میں کثیر مقامات پرعادتِ ناس و تعامل کا اعتبار فرمایا، حبیبا کہ اس کے شواہد کا ایک نظاره گزشتہ صفحات میں ہوا، بلکہ خود امام ابن البمام صاحب فتح القدیر نے (جوعبادات میں عرف کوغیر معتبر قرار دے رہے ہیں) نماز میں ناف کے نیچے ہاتھ باند صنے کے مسئلہ میں عرف کو جیت گردانا ہے اور اس کو دلیل کی حیثیت سے پیش فرمایا ہے۔

حضرت ججة الاسلام رحمة القد عليه نے مسئلۂ اذان ٹانی میں عرف کوعِنْدَ اور بین یدیه کے معنی کی تعیین کے سلسلے میں غیر معتبر قرار دیا ہے جب کہ خوداعلی حضرت علیہ الرحمہ نے ان تمام مباحث سے واقفیت کے باوجود خودای اذائنِ ثانی کے باب میں متعدّد مقامات پر عرف کاسبارالیا ہے۔ مثلاً:

🖈 فتاوی رضویه حبلد دوم، ص: ۱۰۵-۲۰۵، باب الاذان والا قامة

🖈 فتاوي رضويه جلد سوم، ص: ۲۹، باب الجمعه، سني دار الاشاعت

🖈 فتاوي رضويه جلدسوم، ص: ۱۲۷۷، باب الجمعه ، رساله أو في اللمعة في اذان يوم الجمعه

🛠 شائم العنبر في ادب النداءامام المنبر ، نفحه: ۲-۳،ص: ۲۵۸ تا۲۵

ان تمام مقامات کی عبارتوں کا خلاصہ یہ ہے کہ مسجد کے اندر اذان کہنا دربار اللّٰہی کی بے ادنی ہے۔ ہم و ضاحت کے لیے صرف ایک مقام کی عبارت نقل کرتے ہیں:

''مسجد میں اذان دنی مسجد و دربارِ الٰہی کی گستاخی و بے ادبی ہے۔ علماے کرام فرماتے ہیں کہ ادب میں طریقۂ معہود د فی الشاہد کا امتبار ہو تاہے۔ فتح القدیر میں فرمایا:

''قیام عظیمی میں باد شاہوں وغیر ہم کے سامنے ہاتھ زیر ناف باندھ کر گھڑے ہوتے ہیں ،اتی دستور کا نماز میں لحاظ رکھ کر ہاتھ زیر ناف باندھیں گے۔

اب دیکھ لیجے کہ درباروں میں درباریوں کی حاضری پکارنے کا لیاد ستورہے ، کیا نیین دربار میں کھڑے ہوکر چوب دار حلاتا ہے کہ '' دربار یو چلو''۔ ہر گزنہیں ، بے شک ایساکرے تو بے ادب، گستاخ ہے۔جس نے شاہی دربار نہ دیکھے ہوں وہ یہی کچھ یاں دیکھ لے ،کیاان میں مدعی ،مدعاعلیہ ،گواہوں کی حاضریاں کمرے کے اندر پکاری جاتی ہیں ، یاکمرے سے باہر جاکر۔
افسوس جوبات ایک منصف یا جنٹ کی کچہری میں نہیں کرسکتے احکم الحاکمین جل جلالہ کے دربار میں روار کھو۔ ''(۱)

(ب) بلکہ بہت سے مقامات پر فقہاے کرام نے عبادات کے نصوص و کلمات میں بھی عرفی لفظ کا اعتبار کیا ہے جیسے ماء جاری کی تعریف ، بعرکثیر کی تعریف ، ماء کثیر کی تعریف ، مصر کی تعریف ، جج میں استطاعت سبیل (سواری و زاوراہ) سے کیامراد ہے ،اس کی تعیین ۔اشباہ قاعدہ سادسہ میں ہے:

''فقہ کے مسائل کثیرہ میں عرف وعادت کا اعتبار کیاجا تاہے ، یبال تک کہ فقہانے اسے ایک قاعدۂ کلیہ بنالیا۔ اس قاعدہ پر متفرع ہونے والے چند مسائل ہیہ ہیں۔

'' ماء جاری کی تعریف'' آخکی میہ ہے کہ ماء جاری وہ پانی ہے جسے لوگ بہتا مجھیں۔ ''کنویں میں کثیر مینگنی گرنا'' اصح میہ ہے کہ کثیر وہ ہے جسے دیکھنے والازیادہ سمجھے، '' ماء کثیر کی تعریف'' اصح میہ ہے کہ اسے مسلمانوں کی رائے پر چھوڑ دیں۔ یعنی وہ اپنے عرف میں جینے کوکٹیر شمجھیں وہی کثیر ہے۔'' دہ در دہ'' سے اس کی مقدار نہ متعین کریں۔''

(ح) بلکہ خود امام ابن الہام رحمۃ اللہ تعالی علیہ جو عبادات میں عرف کے غیر معتبر ہونے کی صراحت کرتے ہیں۔ مسکلہ قراءتِ قرآن میں انھوں نے عرف کو معتبر تسلیم کیا ہے ، حبیبا کہ فتاوی رضویہ کے درج ذیل افتباس سے عیاں ہے: ''آیتِ طویلہ کا پارہ (مکٹرا) کہ ایک آیت کے برابر ہو... جس کے پڑھنے والے کو عرفاً تالیِ قرآن کہیں جنب کو ہہ نیت قرآن اس سے ممانعت محل منازعت نہ ہونی جا ہے ، اور یہ کسے ممکن ہے جب کہ قرآن ہی ہے حقیقۃ بھی اور عرفاً بھی۔

ہاں جو پار ؤآیت ایساقلیل ہو کہ عرفااس کے پڑھنے کو قراءتِ قرآن نتیمجھیں اس سے ایک آیت کا فرض قراءت ادانہ ہواتنے کو بہ نیتِ قرآن پڑھنے میں اختلاف ہے۔ امام کرخی منع فرماتے ہیں اور امام ملک انعلمانے بدائع میں اس کی تصحیح کی ، اور امام طحاوی اجازت دیتے ہیں ، خلاصہ میں اس کی تصحیح کی ، پھر محقق علی الاطلاق نے فتح میں اس کی توجیہ کی ۔ غرض بیہ دونوں قول مرتج ہیں۔ "اھ ملحضاً"

پھراسی سلسلۂ بحث میں آگے چل کر فرماتے ہیں:

میں کہتا ہوں اس کی تقریر یہ ہے کہ امام اور صاحبین نے فرض قراءت میں اختلاف کیا ہے، صاحبین فرماتے ہیں کہ فرض تین جچوٹی آیتیں ہیں، یاایک لمبی آیت جو تین حچوٹی آیتوں کے برابر ہو، کیوں کہ عرف میں اس سے کم قراءت کرنے والے کو قاری نہیں کہتے ہیں۔

اور امام عظم فرماتے ہیں فرض ایک جھوٹی آیت ہے جب کہ وہ لوگوں کی بات جیت میں شامل اور ان کے کلام کے مشابہ نہ ہو، جیسے " ٹُمَّ نَظَرُ "کیوں کہ ایسی ایک آیت کے پڑھنے والے کوعرف میں قاری سمجھا جاتا ہے۔ اس کے برخلاف ایک آیت

فتاوي رضو يه، ج: ٢، ص: ١٠٥ - ٢٠٥، مكتبه نعيميه، باب الاذان و الاقامة.

الأشباه والنظائر ص:١١٦، القاعدة السادسة من الفن الأول، مطبع نول كشور

<sup>(</sup>٣) فتاوي رضويه، ج: اول ص: ٢٢٣-٢٢٤ باب الغسل، رساله: ارتفاع الحجب، رضا اكيدُمي، ممبئي.

ہے کم پڑھنے والا گوحقیقہ قاری ہے مگر عرفاً وہ قاری نہیں سمجھا جاتا ہے۔ توعرف کے لحاظ سے اس کے بری الذمہ ہونے میں شک پیدا ہوگا۔ خودمحق (امام ابن الہام) نے بھی اس مسئلہ کی تقریر اسی انداز سے فرمائی ہے۔ چیال چید فرماتے ہیں:

آیہ کریمہ: ''فاقوء وُوامائیکسٹر ''(۱) کا مقتضایہ ہے کہ ایک آیت سے کم بھی جائز ہو.. البتہ ایک آیت سے کم بھی جائز ہو.. البتہ ایک آیت سے کم بھی خارج ہے۔ خارج ہے، اور عرف میں اتنی مقدار قراءت کرنے والے کو جزم کے ساتھ قاری نہیں کہاجا تا ہے۔ نہیں کہاجا تا ہے۔

تواہام اظلم اور صاحبین کے درمیان اختلاف کی بنیاد اس بات پر ہے کہ ایک چھوٹی آیت پڑھنے والا عرفاً قاری ہے یا نہیں ؟امام اظلم علیہ الرحمہ اسے قاری تسلیم کرتے ہیں اور صاحبین اس سے انکار کرتے ہیں۔'' اھ مخصًا عربی سے اردو<sup>(۲)</sup> ان عبارات سے کئی فائکہ ہے حاصل ہوئے:

ہام ابن الہام رحمۃ اللہ تعالی علیہ عبادات میں بھی عرف لفظی کو معتبر مانتے ہیں۔حتیٰ کہ اس کے ذریعہ آیے گریمہ: "فَاقْتُرَءُوْا مَاتَیکَشَرَ (۳) "کامعنی مراد متعین کرتے ہیں۔

﴿ صاحبین رحمہااللہ بھی اس باب میں عرف لفظی کے معتبر ہونے کے قائل ہیں اور اس پراپنے مذہب کی بنیادر کھتے ہیں۔ ﴿ بلکہ خود صاحب مذہب امام عظم ابو حنیفہ ﷺ بھی عرف فظی کو قابل اعتبار صلیم کرتے ہیں۔

کاعلیٰ حضرت علیہ الرحمہ نے دونوں قولوں کو مرجح قرار دے کرامام کرخی رحمۃ اللّٰہ علیہ کے قول کو آٹھ وجوہ سے اُقویٰ ثابت کیا ہے۔ مگران وجوہ میں کہیں یہ ذکر نہیں فرمایا کہ اس باب میں عرف لفظی کا اعتبار نہیں۔

اور شرح اصول الشاشی کی عبارت سے استدلال کے بارے میں فریق دوم کہتا ہے کہ اس کا قائل کون ہے ہے معلوم نہیں، پھروہ بھی مؤل ہے اس لیے اس سے استدلال بجانہیں۔

یہ بحث اتی زبر دست تھی کہ فریق اول نے اس سے متاثر ہوکرا پنے موقف پر نظر نانی کی ،اور آٹھویں سیمینار میں خاص کر جب "اصول الرشاد" سے حضرت علامہ نقی علی خال والتفائلین کی صراحت اور "حاشیہ إذاقة الآثام" سے اعلی حضرت امام احمد رضاعلیہ الرحمة والرضوان کی صراحت پیش کی گئی توفوراً سارے مندوبین نے تسلیم کر لیا کہ عرف وتعامل کا اعتبار باب عبادات میں بھی ہے ، پھر اتفاق رائے سے بورے شرح صدر کے ساتھ فیصلہ تحریر کیا گیا۔

## (پانچویں نظیر)

<sup>(</sup>١) القرآن الحكيم، سورة المزمل:٧٣، آية: ٢٠.

<sup>(</sup>٢) فتاوي رضويه، ج: اول ص: ٢٢٧ باب الغسل رساله: ارتفاع الحجب، رضا اكيدُمي، ممبئي.

<sup>(</sup>٣) القرآن الحكيم، سورة المزمل: ٧٣، آية: ٢٠.

## علاج کے لیے انسانی خون کا استعال

جب انسان کے بدن میں کسی بیاری یا کسیڈنٹ یا آپریشن و غیرہ کے باعث خون زیادہ کم ہوجا تاہے تواس کی جان بچائے یا صبر آزما تکالیف اور مشکلات سے بچائے کے لیے اس کے بدن میں صالح انسانی خون بقدر کفایت چڑھایا جاتا ہے۔ یہ ایک حدید طریقہ علاج ہے جو غالبًا ۱۹۲۰ء کی وہائی سے کامیاب تجربے کے بعد شروع ہوا۔ ابتداءًاس طرف علماً کی توجہ نہ ہوئی۔ بعد میں جب اس بارے میں مسلم ڈاکٹروں اور بیاروں یا شدید حادثے سے دو چار لوگوں کے احباب، اقربا، یاعام مسلمانوں کی طرف سے سوال آنے گئے توعلانے توجہ فرمائی اور بچھ جو ابات دیے ،ای سلسلے کی اہم کڑی مجلس شرعی کی یہ سعی بھی ہے۔

اس بارے میں مجلس کی طرف سے علماے اہل سنت کی خدمت میں بیہ سوال پیش ہوا:

'' درج بالإحالات میں ایک انسان کا خون دوسرے انسان کوچڑھانا جائزہے یانہیں ؟''

اس کے جواب میں علماے کرام نین طبقات میں تقسیم ہو گئے:

(۱) دو علما کے کبار کو اس میں کلام تھا، ان حضرات نے کبھی اپنا موقف نہیں بیان کیالیکن ان کی بحثوں اور اعتراضات سے یہ اندازہ ہوا کہ ان کے نزیک انسانی خون سے علاج مطلقاً حرام وگناہ ہے۔ خواہ انسانی جان بچانے کی ضرورت در پیش ہویا تکالیف اور مشکلات ہے بچانے کی حاجت، کہ اللہ تعالی نے انسان کو مکرم بنایا ہے اور خون سے علاق اس تکریم کے منافی ہے۔ ان حضرات نے اخیر تک اس محور کے گروا پن مجشیں جاری رکھیں اور مندو ہین کی ساری بحثیں سنے، پھران کی متفقہ راے سامنے آنے کے بعد بھی ان سے انفاق نہ کیا جس سے ان کے موقف کا بخولی اندازہ ہوا۔

(۲) جان بچانے کی ضرورت شرعی پائے جائے توانسانی خون سے علائے جائز ہے کہ فقہ کاسلمہ ضابطہ ہے: "الضرورات تبیح المحظورات".

(۳) اور اس بندہ ناچیز راقم الحروف کی رائے یہ تھی کہ جان بچانے کی ضرورت شرعی ہو تو بھی جائز ہے اور تکالیف ومشکلات سے بچانے کی حاجت شرعی ہو تو بھی جائز ہے۔

سیمینار کی بحثیں **اولا** اس محور کے گردگردش کرتی رہیں کہ جان بچانے کی ضرور تشرعی ہو توخون چڑھانا جائز ہے یا نہیں۔ سیمینار کے سارے مندوبین اس موقف کے حامی تھے کہ خاص اس صورت میں خون چڑھانا جائز ہے۔ ان کی دلیل یہ آیت کریمہ تھی: ''فقین اضطر عُنیو بَاغِ وَ لَا عَادٍ فَلاَ اِنْهَرَ عَلَیْهِ '''' [توجومضطرونا چار ہو، نہیوں کہ خواہش سے کھائے گھائے اور نہیوں کہ ضرورت سے آگے بڑھے تواس پر گناہ نہیں ] اور فقہ کے ایک دو جزئیات جو خلاصہ مقالات میں منقول بیں۔ بیا۔

<sup>(</sup>١) القرآن الحكيم، سورة البقره: ٢، آية: ١٧٣.

اس کاجواب دونوں اکابر علماکی طرف سے بیے تھاکہ اللہ تعالی فرما تاہے: '' وَ لَقَدُ كُرُّمْنَا بَنِیَ اُدَمَ ''' اہم نے بنوآدمِ کومکرم بنایا |اس سے بیر ثابت ہوتا ہے کہ انسان اپنے تمام اجزاکے ساتھ مکرم ہے۔

ہراہیہ میں ہے:

وحرمة الانتفاع بأجزاء الآدمي لكرامته اه(٢)

ترجمہ: آدمی کے اجزاسے فائدہ اٹھانااس کے مکرم ہونے کی وجہ سے حرام ہے۔

اس ہے بیر ثابت ہو تاہے کہ انسانی اجزاہے علاج ضرورت کے دائرہ اثرہے باہرہے۔

اس کا جواب مندوبین کی طرف سے بید دیا گیا کہ فقہافرہاتے ہیں کہ مردہ مال کے شکم میں بچہ حرکت کررہا ہو تو مال کا شکم چاک کر کے بچے کو نکال لیاجائے۔ یہ بھی علاج کا ایک طریقہ ہے اور شکم کو چاک کرناضر ور تکریم انسانی کے منافی ہے تاہم بچکی جان بچانے کے لیے پیٹ چاک کرنے کی اجازت ہوئی۔ اس سے ثابت ہوا کہ ضرورت شرع کے وقت تکریم انسانی کی حرمت ساقط ہو سکتی ہے۔ اس ضمن میں ایک بحث یہ بھی آئی کہ خون اور خضو کے احکام میں فرق ملحوظ رکھنا چاہیے کہ خون نور خضو کے احکام میں فرق ملحوظ رکھنا چاہیے کہ خون نکلنے کے بعد پھر تیار ہوجاتا ہے مگر کوئی عضوک جائے تودوبارہ تیار نہیں ہوتا۔ اس لیے دونول کے احکام الگ الگ ہوں گے۔

اس کے بعد بحث کا رخ میل گیا اور گفتگو یہ شروع ہو گئی کہ کیا حاجت شرعی کی وجہ سے بھی ایک انسان کا خون دوسرے انسان کے بدن میں چڑھانا جائز ہے۔ اس بارے میں عامہ مندوجین کی رائے عدم جواز کی تھی اور میری رائے جوازی۔

حق بہ ہے کہ میں نے یہ رائے کئی مضبوط دلیل کی بنیاد پر نہیں اپنائی تھی۔ مقالہ لکھتے وقت یہ بات میرے ذہن میں بار بار آتی تھی کہ:

● کتاب وسنت میں خون کو جو حرام قرار دیا گیا ہے ای سے مراد خون کو منہ سے بینا ہے کیوں کہ پہلے زمانے میں خون سے انتفاع کا عمومی ذریعہ بہی تھااور اب انسانی خون کسی کو پلایا نہیں جاتا، بلکہ رگوں کے ذریعہ چڑھایا جاتا ہے اور رئیں حقیقت میں خون کے بہاؤ کی بتل بتل نالیاں ہیں توخون کی نالی میں خون چڑھانے کا حکم الگ ہونا چاہیے کہ بیدا کہ طرح شے کو اس کی جگہ میں رکھنا ہے۔ اس کے ہر خلاف منہ ایک پاکیزہ مقام ہے جہاں سے حلال وطیب طعومات ومشر وبات شکم میں جاتے ہیں، پھر منہ سے ذکر الہی وذکر رسول (جل جلالہ۔ ﷺ) کیا جاتا ہے اس لیے اس رائے سے خون پینا تو حرام قطعی ہے مگر رگول میں چڑھانا حرام قطعی نہیں ہونا چاہے۔

• اس سوچ کی بنیادیہ بات بھی تھی کہ علانے فرمایا ہے کہ عورت کے جسم میں خون نسبتًازیادہ ہو تا ہے اس لیے وہ ماہ ب ماہ عاد تأ آ گے کے مقام سے نکلتار ہتا ہے اس کوحیض کہا جاتا ہے۔ پھر جب عورت حمل سے ہوتی ہے تو یہی خون ناف کے رائے سے بچے کے جسم کی غذا بنتا ہے۔ یہی وجہ ہے کہ حمل کے دنوں میں عورت کوحیض نہیں آتا۔ پھر جب بچہ دودھ پنے لگتا

<sup>(</sup>۱) القرآن الحكيم، سورة بني اسرائيل: ١٧، آية: ٧٠.

<sup>(</sup>٢) هدايه، ج: ١، ص: ١٤، باب الماء قبل "فصل في البتر".

ہے تووہ فاضل خون دودھ میں بدل جاتا ہے اور طفل شیر خوار اسے منہ سے نوش کرتا ہے۔ جب تک خون تھا اسے نان کے راستے سے بچے کی غذابنایا گیااور جب دودھ ہو گیا تواس کو منھ کے راستے سے جسم کی غذابنایا گیا۔ حضرت صدر الشریعہ مولاناامجہ علی اظلمی علیہ الرحمہ فرماتے ہیں:

''عورت بالغد کے بدن میں فطرۃ ضرورت سے کچھ زیادہ خون پیدا ہو تاہے کہ حمل کی حالت میں وہ خون بچے کی غذا میں کام آئے اور بیچے کے دودھ پینے کے زمانہ میں وہی خون دودھ ہوجائے اور ایسانہ ہو توحمل اور دودھ پلانے کے زمانہ میں اس کی جان پر بن جائے، یہی وجہ ہے کہ حمل اور ابتدائے شیر خوارگی میں خون نہیں آتا اور جس زمانہ میں نہ حمل ہو، نہ دودھ پلانا، وہ خون اگر بدن سے نہ نکلے توقیم قسم کی بیاریاں ہوجائیں۔''(۱)

قدرت کا بیرنظام بھی بار بار متنبہ کر رہاتھا کہ خون منہ سے نہیں پینا چاہیے، ورنہ قدرت اس کے بدلے میں ناف کا انتظام نہ کرتی۔ان بنیادوں پر میں نے اپنے مقالے میں بیہ موقف اختیار کیا تھا کہ رگوں میں انسانی خون چڑھانا بوجہ حاجت بھی جائز ہونا چاہیے۔

● پھر سیمینار کی بحثوں کے در میان مجھے ایک دو جزئیات بھی مل گئے جنھیں میں نے غور وفکر کے لیے علاے کرام کی خدمات میں پیش کیاوہ جزئیات آپ بھی ملاحظہ فرمائیں۔

شامی میں بحرہے ہے:

قال في الفتح: و أهل الطب يثبتون للبن البنت أي الذي نزل بسبب بنت مرضعة نفعاً لوجع العين، واختلف المشايخ فيه، قيل: لايجوز، و قيل: يجوز، إذا علم أنه يزول به الرمد، ولا يخفى أن حقيقة العلم متعذرة، فالمراد إذا غلب على الظن و إلا فهو معنى المنع. اه (٢)

ترجمہ: فتح القدیر میں ہے کہ اہل طب یہ بتاتے ہیں کہ لڑی کی پیدائش پر عورت کو جو دودھ آتر تاہے وہ درد چشم کے لیے مفید ہے اور مشائ کرام کے درمیان اس کے استعال کے تعلق سے یہ اختلاف ہے کہ کچھ حضرات اسے آنکھوں میں لگانا جائز بتا تے ہیں اور کچھ حضرات یہ فرماتے ہیں کہ اگر یہ معلوم ہو کہ یہ دودھ آنکھوں میں لگانے سے آشوب چشم ٹھیک ہو جائے گاتواسے لگانا جائز ہے۔ یہاں میم مراد شفا کا جائے گاتواسے لگانا جائز ہے۔ یہاں میم مراد شفا کا طن غالب نہ ہو تو نا جائز ہے۔

فتاوی عالم گیری میں ہے:

"ولا باس بأن يسعط الرجل بلبن المرأة و يشربه للدّواء. وفي شرب لبن المرأة للبالغ من غير ضرورة اختلاف المتاخّرين كما في القنية." (٢)

<sup>(</sup>۱) بهار شریعت، ج: ۱، حصه: دوم، حیض کا بیان، ص: ۸۱، قادری کتاب گهر، بر یلی شریف.

<sup>(</sup>٢) رد المحتار، كتاب النكاح/ باب الرضاع، ص:٣٩٨، ج:٤، دار الكتب العلمية، بيروت، لبنان.

<sup>(</sup>٣) الفتاوي العالمكيرية ، كتاب الكراهية/ الباب الثاني عشر في التداوي والمعالجات، ص: ٣٥٥، ج: ٥، باكستان.

ترجمہ: علاج کے لیے عورت کا دو دھ ناک میں چڑھانا اور اسے پینے میں کوئی حرج نہیں۔البتہ کوئی بالغ مرد، عورت کا دو دھ بال خرورت کا دو دھ بلا ضرورت شرعیہ ہے۔ ایک طبقہ بلا ضرورتِ شرعیہ عورت کا دو دھ بینا ناجائز قرار دیتا ہے، جب کہ دوسراطبقہ جائز مانتا ہے۔

یہ اختلاف''شرب لبن'' کے بارے میں ہے لیکن اس بارے میں کوئی اختلاف نہیں کہ''سعوطِ لبن'' بلاضرورت شرعیہ بھی جائز ہے۔ حبیباکہ سعوطِ لبن سے حرج کی نفی اور شرب لبن بلاضرورت میں اختلاف کی صراحت سے عیال ہے۔ اس جزئیہ ہے بھی یہ امر منقح ہوکر سامنے آجا تا ہے کہ شرب اور عدم شرب کے احکام میں فرق ہے۔

موضوع بحث کے اس گوشہ پر علما پہلے ہے تیار نہیں تھے کیوں کہ سوال نامہ میں اس کاکوئی ذکر نہیں تھا۔ خود میں بھی اس رائے پر کوئی جزم نہیں رکھتا تھا۔ میں بھی سیمینار کی بحثول میں کچھالیی باتیں بھی ذکر کر دیتا ہوں جن کے بارے میں مجھے احساس ہوتا ہے کہ مین مقصد بیہ ہوتا ہے کہ مسئلہ کاکوئی گوشہ تاریک نہ رہ جائے۔ اس لیے قوئ، ضعیف ہر طرح کے گوشے سامنے لائے جاتے ہیں۔ یہ مسئلہ بجیب تشمش کا باعث بھی تھاکیوں کہ ایک طرف کچھاکا برکی احتیاط و عزئیت پیندی کا یہ عالم تھاکہ اس بارے میں ضرورت شرق بھی ہے اثر تھی۔ اور دو سری طرف توشع اور نیسر پسندی کا یہ حال تھا کہ حاجت شرع بھی مؤثر مان کی گئے۔ اس لیے حضرت شارح بخاری علامہ مفتی محد شریف الحق امجدی رحمۃ اللہ تعالی علیہ کی راے میہ ہوئی کہ اسے آئدہ سیمینار تک ملتوی کیا جائے۔ آپ نے خود بی اس مسئلے کے حل کے لیے یہ تنقیعی سوال تکھوایا:

"انسانی خون کااستعال صرف"ضرورت شرعیه" کے شخفق کے وقت جائزہے، یااس میں حاجت شرعیہ بھی مؤثرہے؟"

اس سوال کے ساتھ مزید چار تنقیعی سوال اور قائم کیے گئے جن کوسامنے رکھ کرعام نے دوبارہ خوب تیاری کے ساتھ مقالے کھے، میں نے بھی تیاری کر کے اس بار شرح صدر کے ساتھ ایک مخضر مقالہ مرتب کیا۔ جس میں درج بالا تنقیعی سوال کا جواب بھی تحریر کیا، وہ جواب آپ بھی ملاحظہ فرمائیں:

خون چڑھانے کی اجازت بوجہ ضرورت یا حاجت؟

اس پر تواجمائ ہے کہ خون بینا، کھانا حرام قطعی ہے،ارشاد ہاری ہے:

قُلُ لاَ آجِدُ فِي مَا أُوْجِي إِنَّى مُحَرِّمًا عَلَى طَاعِمٍ يَطْعَمُ فَ إِلَّا إِنْ يَكُونَ مَيْتَةً أَوْ دَمَّا مَّسْفُومًا إِنَّ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللّ

ترجمہ: تم فُرماؤ میں نہیں پاتااس میں جومیری طرف وحی ہوئی کئی کھانے والے پر کوئی کھانا حرام ، مگرید کہ مردار ہویا مرتاخی

ر گول کا بہتا خون ۔

حرام قطعی: ''فرض''کامقابل ہے،اس لیے یہاں اباحت محض ضرورت واضطرار کی بنا پر ہوگی، یعنی ضرورت شرعیہ متحقق ہوگی توخون پینا، کھانامباح ہو گاور نہ اصل حرمت پر ہر قرار رہے گا، جبیبا کہ اسی آیت کریمہ کے اخیر کا یہ عکڑا شاہوہے: فَدَینِ اَضْطُرَّ غَیْرَ بَاعِ وَّ لاَ عَادٍ فَانَّ رَبِّكَ غَفُورٌ "یَجِیْمٌ" (۱)

<sup>(</sup>١) القرآن الحكيم، سورة الأنعام: ٦، آية: ١٤٥.

<sup>(</sup>٢) القرآن الحكيم، سورة الأنعام: ٦، آية: ١٤٥.

کیکن کھانے پینے کے سوابدن انسانی میں خون سے انتفاع کی دوسری صورت مثلًا، خون کی رگول میں ، رگول کی ہی راہ سے خون پہنچانا حرام قطعی نہیں کہ اس کی حرمت دلیلِ قطعی سے کہیں ثابت نہیں ، بلکہ اس کا ثبوت دلیل ظنی سے ہے اور وہ ہے "حرمتِ طعم" پر قیاس ، کہ" طعم" بھی بدن انسانی میں ایک طرح کا انتفاع ہے اور خون چڑھانا بھی بدن انسانی میں ایک طرح کا انتفاع ہے ، اس لیے یہ مکروہ تحریمی ہونا چاہیے۔

بلفظ دیگر یوں سمجھنا چاہیے کنص سے حرمت کا ثبوت '' انتفاع عام'' کے لیے نہیں بلکہ انتفاع خاص نیعن ''اکل و شرب'' کے لیے ہے، لہذاانتفاعِ عام حرام قطعی نہ ہوگا، ور نہ قیاس کا در جبُص کے مساوی ہوجائے گا، تواس کا در جہ حرام قطعی کے درجہ سے نیچاہونا چاہیے اور وہ ہے''مکروہ تحریمی''۔

مزید وضاحت کے لیے عرض ہے کہ قیاس کا در جہ زیادہ سے زیادہ خبر واحد کے مساوی ہے اور مکروہ تحریکی واجب کا مقابل ہے توجیسے رکوع و جود فرض ہے کہ اس کا ثبوت نص قطعی ''واز گغوا والنہ جُن وُا'' سے ہے اور تعدیل ارکان واجب ہے کہ اس کا ثبوت نص قطعی ثبوت خبر واحد ''صلّ فَانِّک لَمْ نُصُلِ '' سے ہے، ٹھیک ای طرح سے خون پینا، کھانا حرام قطعی ہے کہ اس کا ثبوت نص قطعی سے ہے اور اس کے سواخون سے دوسری طرح کا نقاع مکر وہ تحریک ہے کہ اس کا ثبوت قیاس سے ہے۔ مگریہ قیاس راقم الحروف کا نہیں کہ یہ اس کا اہل نہیں، بلکہ مقصود یہ بتانا ہے کہ انسانی خون مریض کی رگ میں چڑھانا بالاتفاق ناجائز ہے اور کتاب اللہ و سنت رسول اللہ بلکہ کتب مذہب میں بھی اس کی صراحت نہیں تواب اس کے عدم جواز کی وجہ قیاس ہی ہوسکتی ہے۔

دلائل چار ہیں: کتاب اللہ، سنت رسول اللہ، اجماع امت، قیاس۔ کتاب و سنت میں صراحت نہیں اور اجماع کی بنیاد بھی کسی مستند شرعی ( دلیل شرعی ) پر ہی ہوتی ہے جو موجود نہیں ،اس طرح عدم جواز کی دلیل قیاس ہی بچتی ہے۔

اس انتفاع کی نظیر شراب کامسکہ ہے کہ اس کا بینا حرام قطعی ہے، مگر پینے کے سواکسی اور طریقے ہے اس ہے انتفاع مگروہ تحریمی ہے، حالاں کہ شراب دونوں ہی صورتوں میں مجس العین اور حرام بعینہ ہے۔ یول ہی بالغ کوعورت کا دو دھ بینا حرام ہے، مگر اے ناک میں علاج کے لیے چڑھانا صرف مکروہ ہے۔ حالاں کہ دونوں جگہ دودھ جزءانسانی ہے اور اس سے انتفاع تکریم انسانی کے منافی ہے۔ اب اس کے شواہد ملاحظہ تیجیے:

ہدایہ میں ہے:

و يكره الاحتقان بالخمر وإقطارُها في الإحليل، لأنّه الانتفاع بالمحرم ولايجب الحدّ لعدم الشرب وهو السبب (للحدّ). اه. (١)

فتاوی قاضی خال میں ہے:

و يكره الاحتقان والاكتحال بالخمر، وكذا الإقطار في الإحليل، و أن يجعل السعوط، فالحاصل أن لا ينتفع بالخمر اه.(٢)

<sup>(</sup>١) الهداية، ج: ٤، ص: ٥٠، كتاب الأشربة.

<sup>(</sup>٢) فتاوي قاضي خان، ج: ٤،ص:٦٧٣، كتاب الأشربة.

نیزاسی خانیه میں ہے:

و يكره للمرأة أن تمشط بخمر، لأنّ الانتفاع بالخمر حرام بجميع الوجوه اه. (١) تبين الحقائق مين ب:

و يكره الاحتقان بالخمر وإقطارها في الإحليل، لأنه انتفاع بالنجس المحرّم، ولا يجب الحدّ لعدم الشرب وهو السبب اه. (٢)

تلبی حاشیہ تبیین میں ہے:

قال أبو حنيفة: أكره دردي الخمر أن تمتشط به المرأة اه. صلاة جلابي. إه. (٢)

تكمله بحرالرائق ميں ہے:

و يكره الاحتقان بالخمر وإقطاره في الإحليل، لأنّه انتفاع بالنجس المحرّم، وتقدم الكلام فيما إذا أخبر به طبيب حاذق اه. (م)

ان عبارات سے بیعیال ہوتا ہے کہ شراب پینا گو حرام قطعی ہے، لیکن کسی اور ذریعہ سے بدن میں اس سے انتفاع مثلاً: حقنه لگانا، احلیل میں بڑکانا، سرمہ کے طور پر آنکھول میں لگانا، بال میں کنگھاکرنے کے لیے لگانا، ناک میں چڑھانا حرام قطعی نہیں، محض مکردہ ہے، یہی حکم شراب کی نلچھٹ کا بھی ہے اور یہال کراہت سے مراد کراہت تحریم ہے، چنال چہ شرح و قاید میں ہے: وکو مشر ب در دی الخمر، والامتشاط به. المراد بالکراهة "الحرمة" لأنّ فیه جزءَ الخمر، إلا أنّه ذكر لفظ الكراهة، لا الحرمة لعدم النص القاطع فیه اه" (۵)

قرآن حکیم میں ہے:

وَحُرِّ مَرَ عَلَيْكُمْ صَيْدُ الْبَرِّ مَا دُمْتُهُ حُرُّ ماً. <sup>(۱)</sup> اورتم پر<sup>خشک</sup>ی کاشکار حرام کیا گیاجب تک تم إحرام میں رہو۔

اس میں "عین صید ہیں" (خشکی کے شکار) کی طرف حرمت کی اضافت ہے، اس کے باوجود در کی ذیل صورت میں اس سے محرِم کا انتفاع صرف مکروہ ہے،ہدایہ باب البیع الفاسد میں ہے:

"وإذا أمر المسلم نصرانيًا ببيع حمر أو بشرائها ففه عند أبي حنيفة وقالا: لا

<sup>(</sup>۱) فتاوي خانيه، ج: ٤، ص: ٦٧٢، كتاب الأشربة.

<sup>(</sup>٢) تبيين الحقائق، ج:٥، ص: ٤٩، كتاب الأشربة.

<sup>(</sup>٣) شلبي حاشيه تبيين الحقائق، ج: ٥،ص: ٩٤، كتاب الأشربه.

<sup>(</sup>٣) تكمله بحر الرائق، ج: ٨، ص: ٢٤٩، ٢٥٠.

<sup>(</sup>٥٥ شرح اله قالة، ج: ٤، ص: ٦٧، كتاب الأشربة.

<sup>(</sup>٢) الحكيم، سورة المائدة:٥، آية: ٩٦.

يجوز على المسلم و على هذا (الخلاف) تَوكيلُ المُحْرِم غَيْرَهُ ببيع صيدِهِ ..... ولأبي حنيفة: أنَ العَاقِد هو الوكيلُ بأهليّته وولايتِه وانتقالُ الملك إلى الأمر أمرٌ حكميٌ فلا يمتنع بسبب الإسلام (ولا الإحرام. ن، ر.) (ا) اهـ".

البته فتاوی مندیه میں شراب سے انتفاع کو حرام و ناجائز لکھاہے ، عبارت یہ ہے:

- ويحرم الانتفاع بها للتداوي وغيره اه. <sup>(۲)</sup>
- والخمر ما لم تصر خلَّا لا يجوز الانتفاع بها، ولا يحتقن بها، ولا يقطر في الإحليل، كذا المحيط اهر (")

اس کی وجہ بیہ ہے کہ مکروہ تحریمی قریب بحرام ہو تاہے ،اس لیے بھی بھی اس پر حرام کا اطلاق بھی کر دیا جا تا ہے ، تقریبًا یہی حال ''لایجوز''کابھی ہے ،اب غور فرمائیے۔

مکروہ تحریمی واجب کامقابل ہے اور حرام فرض کامقابل ہے اور اعلی حضرت علیہ الرحمۃ والرضوان نے فتاوی رضویہ جلد اول ص ۱۵۸، ۱۵۹ میں یہ صراحت فرمائی ہے کہ فرض "ضرورت" کے درجہ میں ہے اور واجب و سنتہ مؤکدہ "حاجت" کے درجہ میں۔

اس سے معلوم ہواکہ حرام کی اباحت کے لیے ضرورت کا تحقق در کار ہے، مگر مکروہ تحریمی کی اباحت کے لیے حاجت کا تحقق کھی کافی ہوگا۔ اس کی تائید اس سے بھی ہوتی ہے کہ امام اجل حضرت علاشمیں الدین سرحسی رحمۃ اللہ علیہ نے عورت کے دورہ سے انتفاع حاجت کی وجہ سے جائز قرار دیا، جب کہ اسے پینے کے لیے ضرورت شرعیہ کولاز می گردانا، چنال بے وہ اپنی مشہور زمانہ کتاب مبسوط سرحسی میں فرماتے ہیں:

"ولا بأس بأن يستعط الرّ جل بلبن المرأة و يشر به للدّواء؛ لأنّه موضع الحاجة والضرورة اه". (م)

اس عبارت ميں لف ونشر مرتب ہے" استعاط" كے مقابل حاجت اور" شرب" كے مقابل ضرورت كوذكر فرمايا

جس سے يه امراجي طرح واضح ہو گياكہ شرب (پينے) كے ليے توضرورت كاشخق ضرورى ہے مگر سعوط (ناك ميں عورت كا

ودودھ چڑھانے) كے ليے حاجت كاشخق بھى كافى ہے۔

یہی شواہد ہیں جن کی بنا پر یہ بے مایہ رگول میں خون چڑھانا بوجہ حاجت بھی جائز قرار دیتا ہے اور بتوفیقہ تعالی امید

<sup>(</sup>۱) • هدایه، ج: ٣، ص: ٤٢، ٣٤، كتاب البيوع، باب البيع الفاسد.

<sup>•</sup> رد المحتار على الدر المختار، ج:٧، ص: ٢٨٠، كتاب البيوع ، باب البيع الفاسد، دار الكتب العلميه، بيروت.

<sup>(</sup>۲) فتاوي عالم گيري، ج: ٤،ص: ١٣٩، كتاب الاشربة.

٣) فتاوي عالم گيري، ج: ٤،ص: ١٣٩، كتاب الاشربة.

<sup>(</sup>۴) مبسوط سرخسي، ج: ١٥، ص: ١٢٦، باب إجارة الظئر.

ر کھتاہے کہ سیجے ہو۔

اس بار ایک خاص تبدیلی بیه نظر آئی که اب میں تنہانہیں رہ گیاتھا، بلکہ میرے ساتھ مزید چھ علمانے بھی نقلِ دمِ انسانی کے لیے حاجت شرعیہ کومؤثرتسلیم کرلیااور خود مجھے بھی اس پر بحمہ ہ تعالی جزم ہوگیا۔

(۱) حضرت مولانامفتی مطیع الرحمن رضوی

(۲) حضرت مولانا قاضي فضل احمد مصباحي

(m) حضرت مولانامفتی سیم احمد مصباحی

(۴) حضرت مولانا ناظم على مصباحي

(۵) جناب مولاناار شاداحر مصباحی

اور درج ذیل حضرات نے حاجت شرعیہ کواس بار بھی مؤثر نہیں مانا، بلکہ صرف ضرورت شرعیہ کومؤثر تسلیم کیا:

(۱) حضرت مولا نامفتی بدر عالم مصباحی

(۲) حضرت مولانامفتی آل مصطفیٰ مصباحی

یہ واقعہ آٹھویں فہی سیمینار کا ہے۔ اس میں بھی فریقین کے درمیان جم کربحثیں ہوئی مگر دونوں فراتی اپنے اپنے موقف پر قائم رہے۔ بحثیں جو بھی ہوئیں اور جب بھی ہوئیں عالمانہ شان کے ساتھ ہوئیں۔ بحثوں کی گہرائی وگیرائی کا بیام تھا کہ جب ایک فراتی اپنی بات کہتا تو دو سرافریق بورے تیقظ واستحضار کے ساتھ اسے سنتا، اور پھر کوئی معقول جواب دینے کی کوشش کرتا۔ ایک عالم جلیل حضرت علامہ خواجہ مظفر حسین صاحب رحمۃ اللہ تعالی علیہ نے یہ بات کئی بار ارشاد فرمائی کہ "جب ایک فریق اپنی بائے کمل کرتا ہے تو محسوس ہوتا ہے کہ دق وہی ہے۔ پھر جب دو سرافریق جواب دیتا ہے تو محسوس ہوتا ہے کہ وہ تو غلط تھا، تیج ہیہ ہے۔ "۔ اس لیے میں اس موضوع کے مباحثے کی بوری روداد سنار ہا ہوں تاکہ آپ کو چھی طرح جزم حاصل ہو جائے کہ علمانے بڑی دقت نظر اور وسعت ِ فکر کے ساتھ فیصلوں تک یہنچ کی کوشش کی ہے۔

آئے یقین آپ کوبس اس خیال ہے۔ میں طول دے رہاہوں ذرا داستان کو

نوی سیمینار سے پہلے ایک عالم محقق کا تحقیقی مقالع کی ووصول ہوا۔ جس میں شرب وعدم شرب میں کوئی فرق وامتیاز کیے بغیر خون سے ہر طرح کے انتفاع کو حرام قرار دیا گیا تھا۔ بعنی بینا بھی قطعًا حرام اور رگوں میں چڑھانا بھی قطعًا حرام ۔ یہ متالہ پورے طور پرقم ہی اور نفسیری عبارات سے مزین و مبرئن ہے، اس لیے کافی اہمیت کا حامل ہے۔ اور اس سے صَرف نظر تقاضاے دیانت کے خلاف ہے۔ اس لیے ہم اس مقام پر اسے مکمل نقل کرتے ہیں۔ اس فریق کی طرف سے جتنے بھی مقالے پیش ہوئے ان میں یہ سب سے زیادہ جامع اور دلیل قوی پرشمل ہے۔ اس لیے اس کا ذکر گویا سب کا ذکر ہے۔ اب سے مین وعن ملاحظہ فرمائیں:

# اہم مقالیہ خون سے ہر طرح کاانتفاع قطعاً حرام

خون حرام قطعی ہے۔ قرآن مجید میں متعدّد مقامات پراس کی حرمت صراحةٔ وار د ہوئی ہے اور عین کی طرف حرمت کی اضافت اس امر کافائدہ دیتی ہے کہ اس میں تصرف ہر طرح حرام ہے اور اس کے استعمال کی تمام وجوہ ممنوع ہیں۔ تفسیر بیضاوی میں زیرآ بیت کریمہ فرمایا:

"(إنمّا حرّم عليكم الميتة) أكلها والانتفاع بها وهي الّتي ماتت في غير ذكاة، والحديثُ ألحنَق بها ما أبين من حي والسمك والجراد أخرجهما العرف عنها أو استثناه الشرع. والحرمة المضافة إلى العين تفيد عرفًا حرمة التصرف فيها مطلقًا إلّا ما خصّه الدّليل كالتصرف في المدبوغ".

تفسيرا حمدى مين حضرت ملاا حمر جيون حفى عليه الرحمه ني بيضاوى سي استناداً جمله أخيره نقل كيااورا سي مقرر ركها: الحرمة المضافة إلى العين تفيد عرفًا حرمة التصرف فيها مطلقًا إلّا ما خصه الدليل كالتصرف في المدبوغ.

نيز سيدي ابو بكر جصاص رازي عليه الرحمه "احكام القرآن" ميں فرماتے ہيں:

الميتة في الشرع اسم للحيوان الميت غير المذكن و قد يكون ميتة بأن يموت حتف أنفه من غير سبب لآدمي فيه، وقد يكون ميتة بسبب فعل لأدمي، إذا لم يكن فعله فيه على وجه الذكاة المبيحة - إلى أن قال - وكان ذلك دليلًا على تاكيد حكم التحريم، فإنه يتناول سائر وجوه المنافع ولذلك قال أصحابنا: لايجوز الانتفاع بالميتة على وجه ولا يُطْعِمُها الكلاب والجوارح، لأن ذلك ضربٌ مِن الانتفاع بها وقدحرم الله الميتة تحريمًا مطلقًا بعينها مؤكِدًا به حكم الحظر، فلا يجوز الانتفاع بشيء منها، إلّا أن يخص شيء منها بدليل يجب التسليم له.قلت: و ينسحب هذا الذي ذكر في الميتة على الدم المسفوح بالأولى لعموم القاعدة المارة في البيضاوي و غيره - وهذا ظاهر جدًا.

(۲) یہاں سے معلوم ہواکہ خون کی حرمت کا فادہ جو قرآن نے فرمایا ہے، اس میں کوئی شبہہ نہیں، اس لیے کیص قطعی، بلکہ نصوص قطعیہ اس خصوص میں واڑد ہیں اور ''عرفًا''کی قید سے یہ معلوم ہوتا ہے کہ خون سے کسی طرح انتفاع کی حرمت نصوص کا وہ مفہوم قطعی تقینی ہے جو نزول قرآن کے زمانے میں عرف عام سے مفہوم ہوا، لبذا یہ روثن ہے کہ استعال خون بہروجہ حرام ہونے پر جسجی سے اجماع بھی جلاآرہا ہے۔

(m) یہی وجہ ہے کہ خون اعلی در جہ کی نجاست غلیظہ ہے کہ اس کے بارے میں نصوص متوافق ہیں اور اس وجہ ہے ۔

خون امام اُظلم کے نزدیک نجاست کامصداق ہے اور اس پراتفاق علابھی ہے ،لہذاصاجیین کے نزدیک بھی یہ نجاست غلیظہ ہوا ،اس لیے کہ صاحبین کے نزدیک نجاست غلیظہ وہ ہے جس کے نجس ہونے پراتفاق علما ہواور اس میں عموم بلویٰ نہ ہواور امام اظلم توافق او لّہ اور عدم معارضِ نصِ دیگر کا اعتبار فرماتے ہیں۔طحطاوی علی مراقی الفلاح میں ہے: ِ

"الإمام رضي الله تُعالى عنه قال: ما توافقت على نجاسته الأدلّة فمغلَّظ، سواء اختلف فيه العلماء وكان فيه بلوى أم لا، و إلّا فهو مخفف. و قالا: ما اتّفق العلماء على نجاسته ولم يكن فيه بلوى فمغلَّظ وإلّا فمخفف".

خون کے نجاست غلیظہ ہونے کی تصریح تمام کتب فقہ میں موجودہے:

اتفق العلماء على أنَّ الدم حرام، لا يؤكل و لا ينتفع به .

اس بھی خون سے انتفاع کی حرمت مطلقہ قطعًا ثابت ہے توبیہ نہیں کمحض اس کا کھانا بینا یقینًا حرام ہواور باقی وجوہ انتفاع کی حرمت ظنی ہو۔

(۴) اور جب بیہ قاعدہ باتفاق ائمہ مقرر ہوا کہ عین کی طرف منسوب حرمت کامفہوم عرفی تمام وجوہ تصرف سے منع کلی ہے۔ ہے توالیم جگہ میں خون سے انتفاع کی ممانعت قرآن کا مدلول اور اس کی نص قطعی ہے۔

(۵) خادم فقه پر بوشیده نهیں کہ بسااو قات " تھم" مذکور پر مقصور نہیں رہتا، بلکہ نظر بمقصو د مذکور کے توابع کو بھی شامل ہوتا ہے اور یہی تھم عام مدلول کلام تھہر تا ہے اور قطعیت میں منصوص یا شل منصوص قرار پاتا ہے ،اسی جگہ "مسکلہ خزیر" کو دیکھیے کہ قرآن میں صاف " لحیم الحنزیر " فرما یا مگرامت نے اسے صرف گوشت پر مقتصر نہ جانا، بلکہ اس سے حرمت میں خزیر مجھی،اسی لیے بیضاوی میں فرمایا: إنّه ما خص اللحم بالذكر ، لأنّه معظم ما یؤكل من الحیوان و سائر أجزائه كالتابع له.

خازن میں ہے:

أجمعت الأمة على أن الخنزير بجميع أجزائه محرم و إنّما ذَكَرَ الله تعالى لحمه، لأن معظم الانتفاع متعلق به.

احکام قرآن میں ہے:

والأمّة عقلت من تأويله و معناه مثل ما عقلت من تنزيله واللحمُ و إن كان مخصوصًا بالذكر، فإن المراد جميع أجزائه و إنما خُصّ اللحم بالذكر، لأنّه أعظم منفعته، و ما ينبغي منه كما نص على تحريم قتل الصيد على المحرم والمراد حظر جميع أفعاله في الصيد، و حص القتل بالذكر؛ لأنّه أعظم ما يقصد به الصيد، وكقوله تعالى: إِذَا نُوْدِيَ لِلصَّلاَةِ مِن يَّوْمِ الجُمْعَةِ فَاسْعَوْا إِلَىٰ ذِكْرِ الله وَذَرُوْا الْبَيْعَ "() فخص البيع بالنهي؛ لأنّه كان أعظم ما يبتغون من

<sup>(</sup>١) القرآن الحكيم، سورة الجمعة: ٦٢، آية: ٩.

منافعهم والمعنى جميع الأمور الشاغلة عن الصلاة، و إنّما خص على البيع تاكيدًا للنهي عن الاشتغال عن الصلاة، كذلك خص لحم الخنزير بالنهي تاكيدًا بحكم تحريمه و حظرًا لسائر أجزائه، فدل على أن المراد بذلك جميع أجزائه.

تودم کے بارے میں اگراکل و شرب پرنص بھی ہوتی اس سے وہی مراد لی جائے گی جواس کے نظائر میں بتائی گئی۔ (۲)اس جگہ اللّٰہ تعالیٰ نے ''رخصت'' کامدار اضطرار پر رکھاہے ، جیناں چیہ ارشاد ہوا:

''فَعَنِ اضْطُرٌّ غَيْرٌ بَاعِ ''<sup>(۱)</sup>، لهذاضرورت پر ہی بناے کار ہوگی کہ اضطرار بے ضرورت نہیں ہو تا۔

اس کے بعدایک دوسری تحریر مجلس کو موصول ہوئی جس میں اس "اہم مقالہ" کی تفسیری وفقہی عبارات کا جائزہ لے کران کی ایس فضاحت کی گئی ہے جو فقہ واصول فقہ کے عین موافق ،اور ہر طرح کے نفذ و نظر سے سالم ومحفوظ ہے ۔ سیمینار میں پہلے وہ "اہم مقالہ" پڑھا گیا پھر اس کے فوراً بعدیہ تحریر پڑھی گئ:

#### عین کی طرف حرمت کی اضافت کامفاد تنت

## تنقيح وتجزبيه

عین کی طرف حرمت کی اضافت یقیناً جمیع وجوہ تصرف کی حرمت کا فائدہ دیتی ہے لیکن حرمت صرف ان وجوہ کی قطعی ہوتی ہے جن کا ذکر نص قطعی (مثلا: مُفَسَّر یا محکم) میں ہے اور وہی اصل مقصود ہیں اور جن وجوہ کا ذکر نص قطعی میں نہیں، یاوہ اصل مقصود نہیں ان کی حرمت قطعی نہیں، ظنی ہوتی ہے اِلّا یہ کہ کوئی دوسری دلیل قطعی حرمتِ قطعی پر قائم ہوجیسے اجماع امت جوبطریق تواتریا شہرت منقول ہو۔

آيه كريمه: يَاكَيُّهَا الَّذِينَ اَمَنُوْآ إِنَّهَا الْخَمْرُ وَ الْهَيْسِرُ وَ الْأَنْصَابُ وَ الْأَزْلَامُر رِجْسٌ مِّنْ عَمَلِ الشَّيْطِنِ فَاجْتَنِبُوْهُ لَعَلَّكُمْ تُفْلِحُونَ ۞ (٢)

[ترجمه:اے ایمان والو!شراب اور جوااور بت اور پانسے ناپاک ہی ہیں ، شیطانی کام۔ توان سے بچتے رہناکہ تم فلاح پاؤ۔] میں عین خمر کی طرف" اجتناب" بلفظ دیگر" حرمت" کی اضافت ہے۔ ہدایہ میں ہے: سماہ رجسا، و الرجس ما هو محرم العین . (۳) اللہ تعالی نے اسے "رجس" کہااور "رجس" وہ ہے جس کی بوری ذات حرام ہو۔ نیزای میں ہے:

قد جاءت السنة المتواترة أن النبي ﷺ حرم الخمر، وعليه انعقد الإجماع، اهـ (٣)

<sup>(</sup>١) القرآن الحكيم، سورة البقره: ٢، آية: ١٧٣.

<sup>(</sup>٢) القرآن الحكيم، سورة المائده: ٥، آية: ٩.

<sup>(</sup>٣) هدايه، ج: ٤، ص: ٤٩٣، كتاب الأشربة.

<sup>(</sup>٣) هدايه، ج: ٤، ص: ٩٣، كتاب الأشربة.

سنت متواتره میں وارد ہے کہ نی کریم شانتہ اللہ نے شراب کو حرام فرمایا اور اس پراجماع بھی منعقد ہو دیا ہے۔ لیکن حرام قطعی اس کے وجوہ تصرف میں محض شرب ہے اور دوسری وجوہ مثل احتقان (۱) واقطار فی الاحلیل وغیرہ ۔ حرام قطعی نہیں بلکہ سرف صرف مکروہ ہے کہ ان سے اجتناب کا حکم قطعی نہیں جیساکہ گزشتہ صفحات میں متعدّد فقہی شواہد ہے اس کا ثبوت فراہم کر دیا گیا۔
مرف مکروہ ہے کہ ان سے اجتناب کا حکم قطعی نہیں جیساکہ گزشتہ صفحات میں متعدّد فقہی شواہد سے اس کا ثبوت فراہم کر دیا گیا۔
آیت کریمہ:

" إِنَّهَا حَرَّمَ عَلَيْكُمُ الْمَيْتَةَ وَاللَّهُ مُ "(٢)

ترجمہ:اس نے یہی تم پر حرام کیے ہیں مُر دار اور خون۔

میں گومطلق دم کی طرف حرمت کی اضافت ہے لیکن مراد مطلق دم نہیں، بلکہ دم مسفوح ہے۔ یوں بی ممانعت جمیع وجہ تصرف سے ہے لیکن منطوق صرف " ہے اور وہی اصل مقصود بھی۔ ان دونوں باتوں کاذکر سورہ انعام کی آیت کریمہ ۴۵ میں یوں ہے: " قُلُ لَا ؓ آجِلُ فِیْ مَا اُوْجِی اِکَّ مُحَدِّمًا عَلیٰ طَاعِمِہ یَظِعَمْہُ اِلا ؓ اَنْ یُکُونَ مَیْتَدُ اَوْ دَمًا مَّسْفُوحًا اَوْ لَحْمَد حِنْنَوْنِيرٍ فَا اَنْ مُحَدِّمًا عَلیٰ طَاعِمِہ یَظِعَمْہُ اِلا ؓ اَنْ یُکُونَ مَیْتَدُ اَوْ دَمًا مَّسْفُوحًا اَوْ لَحْمَد حِنْنَوْنِيرٍ فَا اَنْ لَا مُنْ مُنْ فَوْمًا اَوْ لَحْمَد حِنْنَوْنِيرٍ مِنْ اَلْ اِللَّا اَنْ یَکُونَ مَیْتَدُ اَوْ دَمًا مِّسْفُومًا اَوْ لَحْمَد حِنْنَوْنِيرٍ فَا اَنْ اِللَّا اَنْ یَکُونَ مَیْتَدُ اَوْ دَمًا مِنْ اِللَّا اَنْ یَکُونَ مَیْتَدُ اَوْ دَمًا مِنْ اللَّا اَنْ یَکُونَ مَیْتَدُ اَوْ دَمًا مِنْ اَنْ اِللَّا اَنْ یَکُونَ مَیْتَدُ اَوْ دَمًا مِنْ اِللَّا اَنْ یَکُونَ مَیْتَدُ اَنْ اِلْکُونَ مَیْتُ اَنْ اِلْکُونَ مُنْ اَنْ

ترجمہ: تم فرماؤ میں نہیں پا تااس میں جو میری طرف وحی ہوئی کسی کھانے والے پر کوئی کھانا حرام، مگر بیا کہ مردار ہویا رگوں کا بہتاخون یا بدجانور کا گوشت وہ نجاست ہے۔

'طعم'' کالفظ قرآن مجید میں ''شرب'' کے معنی میں بھی استعمال ہواہے حضرت طالوت کے واقعہ میں بیرآیت ہے: فَکَنُ شَوِبَ فَکَیْسَ مِنِّی وَمَنْ لَهُ یَطْعَهُهُ فَاِلَّهُ مِنِّی '' یوجواس کاپانی ہے وہ میرانہیں اور جونہ ہے وہ میراہے۔ اعلی حضرت علیہ الرحمہ نے یہال'' طعم'' کامعنی بیناکیا۔

لبنداطعم دم حرام قطعی ہو گا اور باقی وجوہ تصرف حرام ظنی ، جسے فقہ کی اصطلاح میں مکروہ تحریمی کہا جاتا ہے ، ہدایہ کتاب الکراہیۃ میں ہے :

وَالْمَرْوِيُّ عَنْ مُحَمَّدٍ نَصًّا أَنَّ كُلَّ مَكْرُوهٍ حَرَامٌ ، إِلَّا أَنَّهُ لَمَّا لَمْ يَجِدْ فِيهِ نَصًّا قَاطِعًا لَمْ يُطِلِقْ عَلَيْهِ لَفْظَ الْحَرَامِ . وَعَنْ أَبِي حَنِيفَةَ وَأَبِي يُوسُفَ أَنَّهُ إِلَى الْحَرَامِ أَقْرَبُ، إهِ . (۵)

امام محمد سے صراحةً مروی ہے کہ ہر مکروہ حرام ہے ، مگرانھوں نے نص قطعی نہ ہونے کی وجہ سے اس پر لفظ حرام کا اطلاق نہ کیا۔اور امام ابو صنیفہ وابو یوسف سے مروی ہے کہ مکروہ حرام سے قریب ترہے۔ در مختار میں ''مکروہات وضو''کی تشریح کے تعلق ہے ہے :

<sup>(</sup>۱) احتقان: اینالگانا، پاخانہ کے مقام میں دواجڑھانا۔ اقطار فی الاحلیل: مرد کے پیشاب کی نالی میں دوائیکانا۔

<sup>(</sup>٢) القرآن الحكيم، سورة البقرة: ٢، آية: ١٧٣.

<sup>(</sup>٣) القرآن الحكيم، سورة الأنعام: ٦، آية: ١٤٥. -

<sup>(</sup>٣) القرآن الحكيم، سورة البقرة: ٢، آية: ٢٤٩.

<sup>(</sup>۵) هدايه، ج: ٤،ص:٤٣٦، أول كتاب الكراهية.

المكروه تحريما: وهو ما كان إلى الحرام أقرب. و يسمّيه محمد "حراما ظنيا" إذا ذكروا مكروها، فلا بد من النظر في دليله فإن كان نهيا ظنيا يحكم بكراهة التحريم، إه. (١)

مکروہ تحریمی وہ ہے جوحرام سے قریب تر ہو،امام محمداس کانام ''حرام طنی'' رکھتے ہیں۔فقہاجب''مکروہ'' کالفظ ذکر کریں تواس کی دلیل دنیھنی چاہیے اگر ممانعت کی دلیل طنی ہوتو تھم ہو گاکہ وہ مکروہ تحریمی ہے۔

تمام مندوبین نے کیے بعد دیگرے دونوں تحریریں بہت غور سے سنیں ، محفل پر ایک سکوت کاعالم طاری تھا، اہم مقالہ اپنے مضامین کے لحاظ سے سب کی توجہات کا مرکز بن گیا تھا، پھر جیسے ہی یہ دوسری تحریر پڑھی گئی، سب بول پڑے کہ ''حق '' یہی ہے۔لیکن فیصلہ پھربھی موقوف رہا۔ تب ''تحقیقِ حق '' کے عنوان سے راقم الحروف نے ایک دوسری تحریر مرتب کی، اب اسے بھی ملاحظہ فرمائے:

تحقيق حق

ال محث نفیس کی تحقیق ہے کہ "کتاب دست میں جب عین شی کی طرف تحلیل یا تحریم کی نسبت کی جاتی ہے توہاں فی الواقع اس فعل کی تحلیل یا تحریم مراد ہوتی ہے جواسشی ہے مقصود ہو" مثلا: آیت کریمہ" و اُحِلَّتُ لَکُمُ الْاَنْعَامُ "(۲) [تمهار ہے لیے بے زبان مویشی صلال ہوئے] ہے مقصود "اکل" ہے، یہ مراد نہیں کہ اس سے انتفاع کی تمام صور تیں حلال کردی گئیں۔

یوں ہی آیت کریمہ "مُحرِّمَتُ عَلَیْکُمُ الْمَیْتَهُ وَ اللّیَمُ "(۳) [حرام کیا گیاتم پر مردار اور خون۔] میں عینِ میت و تین دم کی طرف حرمت کی نسبت ہے تو یہاں حرمت ہے مراد" حرمتِ اکل و شرب" ہے کہ میت ہے مقصود "اکل" اور دم سے مقصود "شرب" ہے اسی پر جمیع اہل حق کا اتفاق ہے بلکہ علامہ عبدالقاہر بغدادی کی صراحت کی مطابق اس پر اجماع سلف ہے۔

مسلم الثبوت اور اس کی شرح فواتے الرحموت میں ہے:

"مسألة: لا إجمال في التّحرِ يْم المُضَاف إلى العين نحو: "حُرِّمَتْ عَلَيْكُمْ أُمَّهَاتُكُمْ" وَ التَّحلِيلِ العين نحو: "خُرِّمَتْ عَلَيْكُمْ أُمَّهَاتُكُمْ "وَ التَّحليلِ المضافِ إليه نحو: "أُحِلَّتُ لَكُمْ بَهِيْمَةُ الْأَنْعَامِ"...وَذَهَبَ قومٌ مِنَ الْقَدْرِيَّةِ كَابِي عبد الله البصري وأبي هاشم إلى أنه مجمل".

لنا: إفادةُ الاستقراء إرادةَ منعِ الفَعلِ المقصود منها أي من الأعيان فتعين المراد، فلا إجمال حتى فُهِم في "حُرّم الخنزيرُ، والخمر، والحرير، والأمّ" الأكل في الأوّل والشُّرب في الثاني واللّبس في الثالث والوطؤ أو النكاح في الرابع ...... والأولى أن يقال: المدّعى أنّ

<sup>(</sup>۱) رد المحتار، كتاب الطهارة عند قول الدر: "ومكروهه لطم الوجه" مطلب في تعريف المكروه، ج:١،ص:٢٥٧.

<sup>(</sup>٢) القرآن الحكيم، سورة المائدة:٥، آية:١.

<sup>(</sup>٣) القرآن الحكيم، سورة المائدة: ٥، آية: ٣.

نفس إضافة التحريم إلى العين لا توجب الإجمال للعرف الشائع فيه، لفهم المنع عن الفعل المقصود، ولا ينافي عروض الإجمال بعارضِ آخر كتعدّد المقاصد و عدم القرينة على بعض معيّن فتأمّل ، أقول: المتبادرُ لَا يكونَ إلّا واحدًا بالاستقراءِ في الأمثلة الجزئية الواردة في الشرع فهو المضمر ، فلا إجمال، فتأمل ... واستدلّ عبد القاهر البغدادي بانعقاد الإجماع قبل ظهور هذه الطائفة القائلة بالإجمال، فإنّ الشّلف بأجمعهم كانوا يستدلّون بهذه الأيات على التَّحريم، و يكفرون مُؤوِلَها و يقولون: يُكفِّرُ بإنكار ظواهر هذه الآيات المقطوعة .ثم إنَّ أهل الحق بعد اتفاقهم على نفي الإجمال وأن المقصود تحريمُ الفعل المقصود اختلفوا، فذهب الشافعية و بعض أصحابنا: أن فيه مجازًا في العين المضاف إليه ، أو إضافة

التحريم، أو إضمارًا. وذهبَ مُحقِّقوا الحنفية: إلى أنّه حقيقةٌ و لا مجاز و لا إضمار أصلًا.

قال الإمام فخر الإسلام: ومنَ النّاس مَن ظنّ أن التّحريم المضاف إلى الأعيان مثل المحارم والخمر مجازً، لما هو من صفات الفعل فيصير وصف العين به مجازًا، وهذا غلطٌ عظيمٌ، لأنّ التّحريم إذا أضيف إلى العين كان ذلك أمارة لرومه و تحقّقه، فكيف يكون مجازًا؟ لكنّ التحريم نوعان.

تحريحٌ يلاقي نفس الفعل مع كون المحل قابلًا (للفعل) كأكل مال الغير.

والنوع الثاني: أن يخرج المحلّ في الشرع من أن يكون قابلًا لذلك الفعل كَنِكَاح الأم لا يجوز بإذنها أيضًا فينعدم الفعل من قبل عدم مَحَلِّه فيكون نسخًا فيصيرُ الفعلُ تابعًا من هذا الوجه، فيقام المحل صالحًا له. وهذا في غاية التحقيق من الوجه الذي يتصوّر في جانب المحلّ لتوكيد النفي.

فأمّا أن يجعل مجازًا ليصير مشروعًا بأصله فغلط فاحشُّ، والله أعلم انتهى كلماته الشريفة اه ملتقطا".(١)

ترجمہ: جن نصوص اور آیات میں عین شی کی طرف تحریم کی اضافت کی گئی ہے بعنی کسی کام کو حرام قرار دینے کے بجائے خاص کسی ذات ادر شی کوہی حرام بتایا گیاہے ، جیسے" محرِّ مَتْ عَلَیْکُمُهُ اُمَّهَا تُنگُمُهُ '''<sup>')</sup> [تم پرتمہاری مائیں حرام کی گئیں] " حر مت الخمر" [تم پرشراب حرام کی گئی]۔اور اس طرح کے دوسرے نصوص۔ان میں کوئی اجمال وابہام نہیں ہے اور کشف میں ہے کہ جن نصوص میں عین شی کی طرف تحلیل کی نسبت کی گئی ہے۔ بعنی خاص کسی ذات و چیز کو ہی حلال بتا یا گیا ہے۔جیسے "اُحِلَّتُ لَکُمْ بَهِیْمَةُ الْأَنْعَامِ "(")\_[تمهارے لیے حلال کیے گئے بے زبان مویثی]۔ان میں بھی کوئی

<sup>(</sup>۱) مسلم الثبوت وفواتح الرحموت، ج: ۲،ص: ۳٤، مكتبه تراث، ملتان. و ص: ٢٤، ٢٤، دار النفائس، الرياض.

<sup>(</sup>٢) القرآن الحكيم، سورة النساء: ٤، آية: ٢٣.

<sup>(</sup>٣) القرآن الحكيم، سورة المائده:٥، آية:١.

اجمال نہیں ہے جب کہ قدریہ (''کے ایک گروہ بشمول ابو عبداللہ بھری وابوہاشم کا مذہب ہیہے کہ اس طرح کی آیت و نصوص مجمل ہیں۔

ہاری دلیل ہے کہ عین شی طرف تحریم کی نسبت والے نصوص اور کلمات کی کامل تفیش وقیق سے میعلوم ہوتا ہے ۔ اس جلیے ان

کہ عین شی سے جوفعل عرفاً مقصود ہوتا ہے اس سے روکنا یا منع کرناان کلمات و نصوص کا مقصد اصلی ہوتا ہے۔ اس جلیے ان

آیات و نصوص کا معنی مراذ تعین ہے۔ اور ان میں کوئی اجمال وابہام نہیں ہے۔ یہی وجہ ہے کہ "حرم الحنزیر و الحنصر
و الحریر و الأم" (حرام کیے گئے تم پر خزیر، شراب، ریشم، مال) جیسے نصوص سے سیجھا گیا کہ خزیر کا کھانا، شراب کا بینا،
ریشم کا پہنااور مال کے ساتھ وطی یا نکاح کرنا حرام ہے۔ اور اولی ہے کہ یوں کہا جائے کہ مدعا ہے کہ عین شی کی طرف
تخریم کی نسبت سے کلام میں اجمال نہیں پیدا ہوتا۔ یعنی یہ اضافت موجب اجمال نہیں ہے ۔ کیوں کہ عرف عام کی وجہ سے
نعل مقصود سے بی ممانعت بھی جاتی ہے۔ تو ہی اس بات کے منافی نہیں ہے کہ کسی خارجی سبب کی بنا پر اس کلام میں اجمال
نعل مقصود سے بی ممانعت بھی جاتی ہو سکے مثلاً جب کلام سے کئ مقاصد وابستہ ہوں اور کسی ایک کے مراد ہونے پر کوئی قرید نہ ہوتو
کلام میں اجمال آجائے گا۔

لیکن شریعت میں اس نوع کے جو جزئیات وار دہوئے ہیں ، ان سب کی کامل چھان بین اور حقیق سے عیاں ہو تا ہے کہ عرفًا متبادر ایک ہی عنی ہو تا ہے تووہی مقصو دومضمر ہوا ، لہٰذاان نصوص میں کوئی اجمال نہیں ۔

اور حضرت علامة عبدالقاہر بغدادی نے کلام کے مجمل نہ ہونے کی ایک دلیل یہ پیش کی ہے کہ اجمال کے قائل گروہ "قدریہ" تقدریہ جہلے ہی اس پر اجماع منعقد ہو چکا ہے کہ یہ نصوص مجمل نہیں ہیں کیوں کہ تمام اسلاف کرام ان آیات سے (نعلم قصو دکی) تحریم پر استدلال فرماتے تھے۔ اور نصوص کو ظاہر سے پھیرنے والوں کو کافر کہتے تھے اور فرماتے تھے کہ ان آیات کے ظاہری وقطعی مفہوم کے انکار پرتکفیر کی جائے گی۔

تواہل حق کا اس امریر اتفاق ہے کہ یہ آیت ونصوص مجمل نہیں ہیں اور ان سب میں "فعل مقصود کی تحریم" مراد ہے۔ ہاں اس بارے میں ان کے درمیان اختلاف پایاجا تا ہے کہ یہ کلام کاحقیقی مفہوم ہے یا مجازی، یا کچھ اور۔ توشافعیہ اور بعض حنفیہ کا فد ہب یہ ہے کہ کلام میں مجازیا اضار ہے اور مجازیا تو میں شکی میں ہے جس کی طرف تحریم کی اضافت کی گئی ہے، یا خود اس اضافت میں ہی مجاز ہے، یعنی مثلا: "خمر" بول کر مجازاً "شرب خمر" مراد لیا گیا ہے یا"شرب" کی طرف نسبت کر دی گئی ہے۔ کر سبت کر دی گئی ہے۔

<sup>(</sup>۱)-(۲) قدریہ: یہ ایک گراہ دگر اہ گرفرقہ ہے جو تقدیر الہی کا انکار کرتا ہے اور کہتا ہے کہ بندہ اپنے افعال کا خالق ہے اور ان کے متاخرین کہتے جی کہ بندہ اپنے افعال کا خالق اللہ عزوجل جی کہ بندہ کے اچھے افعال تواللہ کی طرف ہے ہیں لیکن اس کے برے افعال اس کی طرف ہے نہیں ہیں یعنی ان کا خالق اللہ عزوجل نہیں ہے اس فرقے کا بانی معبد بن خالد جہن ہے ،اس نے بھرہ میں سب سے پہلے تقدیر کا انکار کیا تھا، پھر عمرو بن عبید بھی اس کا ہمنوا ہو گیا تھا۔ (منھاج شرح صحیح مسلم بن حجاج، ص: ۲۷، ج: ۱ زیر صدیث آول من قال فی القدر بالبصرة معبد الجھنی) امنہ

لیکن محققین حنفیہ کا مذہب ہے ہے کہ یہال سب کچھ حقیقت ہے ، کلام میں اضاریا مجاز بالکل نہیں ہے۔
امام فخرالاسلام رحمۃ اللہ تعالی علیہ فرماتے ہیں کہ کچھ لوگوں کا خیال ہے کہ عین شئ مثلا محرمات اور خمر کی طرف تحریم کی
اضافت مجازی ہے کیوں کہ تحریم ذات یاشی کی نہیں ، بلکہ فعل کی صفت ہے تواس سے ذات کو موصوف کرتے ہوئے خود
اسے ہی حرام بتانا مجاز ہوا۔ اور یہ بڑی غلطی ہے کیوں کہ عین شی کی طرف تحریم کی نسبت اس امرکی علامت ہے کہ حرمت
اس کولازم اور اس میں محقق ہے تویہ نسبت مجاز کیوں کر ہوگی۔

بال تحريم كي دوسمين بين:

آبک: وہ تحریم جونعل کے ارتکاب سے روکے مگر محل قابل نعل ہو۔ جیسے مال غیر کو کھانا۔ (کہ بیہ صاحب مال کی اجازت سے حلال ہے)

ووسری قسم: بیہ ہے کہ محل شرعا قابل فعل نہ ہو، بلفظ دیگر جس ذات یاشی کی طرف حرمت کی اضافت ہے وہ فعلِ مقصود کی صلاحیت ہی نہ رکھے۔ جیسے ماں سے نکاح کہ یہ اس کی اجازت سے بھی نہیں ہوسکتا۔ تو یہاں فعل مثلا" نکاح" باطل و نامتصور ہے کیوں کہ محل میں اس کی کوئی صلاحیت ہی نہیں ہے۔ الغرض جب فعل یہاں خارج ازام کان ہے اور اس کا کوئی تصور نہیں ہوسکتا تواس کی طرف تحریم کی نسبت وجود کی شی کی طرف ہوتی ہے اور یہ معدوم ہے۔ اس لیے اب یہاں نسبت لامحالہ محل ہی کی طرف ہوگی کہ وہی موجود اور اس کا صالے ہے لہذا میں شی کی طرف تحریم کی بید اضافت تحریم کی بید اضافت تحقیق ہوئی۔ گیفتگوانہائی تحقیق ہے اور میں محل سے حرمت کو جوڑ دینے سے فعل مقصود کی فنی کی تاکید ہوتی ہے۔ اضافت تحریم کی بید اسلام رحمۃ اللہ تعالی علیہ کے کلمات شریفہ یہاں بورے ہوگئے۔ اس مختیق کا خلاصہ ہیہ ہے کہ:

(۳) اختلاف اہل حق کے درمیان اس بارے میں ہے کہ عین شیٰ کی طرح حرمت کی نسبت حقیقت ہے یا مجاز۔
ائمہ شافعیہ اسے مجاز بتاتے ہیں اور ائمہ حنفیہ حقیقت۔ اور امام فخرالاسلام کی تحقیق اینق سے عیال ہے کہ اس کا حقیقت ہونا
ہی حق ہے اور مجاز مانتا بڑی غلطی ہے کیوں کہ عین شی کی طرف تحریم کی نسبت اس امر پر دلالت کرتی ہے کہ حرمت اس شی
میں تحقق ولازم ہے اور جونسبت تحقق ولزوم پر دال ہووہ مجازی نہیں ، حقیقی ہوگی۔
دیری دام فخر میں درم فورات میں جریب کی قسمہ میں ب

(۴) امام فخرالاسلام فرماتے ہیں کہ حرمت کی دوسمیں ہیں:

<sup>(</sup>١) القرآن الحكيم، سورة النساء: ٤، آية: ٢٣.

ایک اوہ حرمت جس کا تعلق فعل سے ہواور محلِ فعل میں فعل کی گنجائش باقی ہو، جیسے: ''اکلِ مالِ غیر'' کہ حرام ہے لیکن مالک کی اجازت سے اس میں اکل کی گنجائش باقی ہے۔ یہاں نسبت صرف اس لیے حقیقی ہوگی کہ حرمت 'نُک کولازم اور اس میں متحقق ہے۔

ووسری: وہ حرمت جس میں کلِ فعل شرعافعل کا کل ہونے سے خارج ہواور اس میں فعل کی گنجائش قطعانہ رہے۔
جیسے نکاحِ محارم کہ حرام ہے اور کل۔ مثلامال، بہن، بھانجی۔ میں نکاح کی گنجائش قطعانہیں ہے حتی کہ ان کی اجازت سے بھی ان
کے ساتھ نکاح حلال نہ ہوگا۔ تو یہاں فعل کے عدمی ہونے کی وجہ سے اس کی طرف نسبت کا امکان ہی نہیں ہے اس لیے یہال
تحریم کی نسبت بس محل ہی کی طرف ہوئتی ہے اور ظاہر ہے کہ پینسبت فیق ہے ،ساتھ ہی لزوم حرمت کی وجہ سے بھی حقیق ہے۔
اُقول بتو فیق الله تعالی: حرمت کی نوع دوم میں ''محل فعل '' قابل فعل نہیں رہ جاتا۔ اس سے یہ ثابت ہوتا
ہے کہ اس سے انتفاع مطلقا ممنوع ہے۔ ہاں جس فعل کی ممانعت عرفا مقصود ہے یا اس پر اجماع ہے اس کی حرمت طعی ہے محاودہ ایس سے انتفاع مطلقا ممنوع ہے۔ ہاں جس فعل کی ممانعت ، ایسانہیں کہ عرف قطعی ہے ، بلکہ عرفا جس فیہوم پر اجماعِ امت واقع ہواوہ اجماع قطعی ہے۔ اور جو فعل عرفا مقصود نہیں ہے اس کی ممانعت قطعی نہ ہوگ۔
اجماع قطعی ہے۔ اور جو فعل عرفا مقصود نہیں ہے اس کی ممانعت قطعی نہ ہوگ۔

امام جنة الاسلام ابوحامد غزالی شافعی رحمة الله تعالی علیه نے بھی اپنی بلند پاید اصولی کتاب "المستصفیٰ" بی یہی مضمون اینے مخصوص انداز میں بیان فرمایا ہے جس کا حاصل رہے کہ آیت کریمہ:

" حُرِّ مَتْ عَلَيْكُمُ اُمَّهُ تُكُمُ اُلَّهِ اُور " حُرِّ مَتْ عَلَيْكُمُ الْمَيْنَةُ الْآئَمِ الْمَيْنَةُ ال گرفرقه) قدریه کے ایک گروه نے کہا ہے کہ مجمل ہے۔ وہ کہتے ہیں کہ کوئی شی یا ذات تو خود حرام نہیں ہوتی، بلکہ حرام فعل ہوا کرتا ہے اوریہ معلوم نہیں کہ کون سافعل حرام ہے مثلاً مردار کو چھونا حرام ہے یا کھانا، یااسے دیکھنا، یا بیچنا یااس ہے کسی اور طرح انتفاع ۔ یوں ہی ماں کو دیکھنا حرام ہے یااس سے بغل گیر ہونا، یا جماع کرنا میعلوم نہیں ہے غرضیکہ مین شی سے جوافعال متعلق ہو سکتے ہیں وہ کشیر ہیں اور ان میں سے کوئی بھی دو سرے سے راج نہیں ہے اس لیے یہ آیات مجمل ہوئیں ہے۔

مگران کا یہ استدلال فاسد ہے کیوں کہ عرف کی حیثیت وضع کی جیسی ہوتی ہے یہی وجہ ہے کہ اساکی دوسمیں کی جاتی ہیں، عرفیہ اور وضعیہ۔ اور اہل زبان کاعرف ہیہ ہے کہ وہ اس طرح کے کلمات سے قطعی ویقینی طور پر وہی معنی ججھے اور مراد لیتے ہیں جوشی سے مقصود ہو، مثلا: اگر کوئی کہتا ہے: "حَرِّ مْتُ علیکہ الطعام والشر اب" میں نے تجھ پر طعام وشراب کو حرام کردیا" تواہل زبان بغیر بی شک وشہہ کے یہی سمجھے ہیں کہ قائل کی مراد طعام و شراب کے اکل و شرب کو حرام کرنا ہے۔ یوں بی جب کوئی کہتا ہے: "حَرِّ مُت علیك هذا الثوب" میں نے تجھ پر یہ کپڑا حرام کیا" توقینی طور پر وہ یہی کہ دہا ہے کہ میں نے تجھ پر یہ پڑا پر ام کیا۔ اور جب کوئی کہتا ہے: "حَرَّ مَت عَلَیك النساء" میں نے تجھ پر عورتوں کو حرام کیا" تواہل زبان عورتوں سے جماع کی حرمت سمجھے ہیں۔ اور یہ کلمات ان کے نزدیک معانی مذکور میں صری اورطعی ہیں، پھر یہ

<sup>(</sup>١) القرآن الحكيم، سورة النساء: ٤، آية: ٢٣.

<sup>(</sup>٢) القرآن الحكيم، سورة المائدة: ٥، آية: ٣.

مجمل کیسے ہوسکتے ہیں **صرفی ک**بھی عرفی ہوتا ہے اور بھی وضعی اور دونوں ہی اجمال وابہام کی نفی کردیتے ہیں۔ (۱)
اور نور الانوار اخیر بحث حقیقت و مجاز ،ص: ۱۸۱۸، (مجلس بر کات) میں فواتے الرحموت کی ابحاث کا خلاصہ بیان کیا گیا ہے۔
ان تفاصیل سے یہ امر واضح ہو کر سامنے آگیا کہ عین شی کی طرف حرمت کی اضافت اس سے بجمیع وجوہ انتفاع کے حرام قطعی ہونے کی دلیل قطعی نہیں ، بلکہ صرف اس فعل سے حرمت کی دلیل قطعی ہے جوعر فامقصود ہو۔

حرام قطعی ہونے کی دلیل قطعی نہیں ، بلکہ صرف اس فعل سے حرمت کی دلیل قطعی ہے جوعر فامقصود ہو۔ **کتاب وسنبت کے شواہد سے مزید وضاحت:** 

(۱) یہی وجہ ہے کہ حضور سیدعالم ﷺ نے حرمت مینہ کی تشرح "حرمت اُکل مینہ" سے فرمائی۔ چنال جبہ مشکوۃ شریف، باب تطهیر النجاسة میں ہے:

عن عبد الله بن عباس، قال: تُصدق على مولاة لميمونة بشاة ، فماتت، فمر بها رسول الله صلى الله عليه وسلم فقال : هلا أخذتم إهابها فدبغتموه ، فانتفعتم به! فقالوا إنها ميتة ، فقال : إنما حرم أكلها. متفق عليه. (٢)

حضرت عبداللہ بن عباس خِنْ عَنْ کے روایت ہے کہ حضرت میمونہ خِنْ اَنْ اِنْ اِندی کوکسی صاحب نے صدقہ کی ایک بمری دی، وہ مرگئی،ادھرسے رسول اللہ ﷺ کاگزر ہوا توفر مایا:تم نے اس کی کھال کیوں نہیں اتار لی کہ اسے دباغت دے کر فائدہ اٹھاتے ؟گھروالوں نے عرض کی کہ وہ مردارہے۔ توحضور نے فرمایا کہ مردار کامحض کھانا حرام ہے۔

أشعة اللمعات مين" فقال إنما حرم أكلُها" كالرّجمد ب:

"پیل فرمود آنحضرت حرام نیست مگر خور دن میته، نه مطلق انتفاع بدال" ۔ <sup>(۳)</sup>

توآنحضرت ﷺ نے ارشاد فرمایا کہ مردار کامحض کھانا حرام ہے، مطلقًا اس ہے انتفاع حرام نہیں۔

اس حدیث پاک ہے اس عرف کی مکمل تائیہ ہوتی ہے جس سے فعل مقصود کی حرمت پراستدلال کیا گیا ہے۔

یہاں ایک اشکال بیہ وارد کیا جاتا ہے کہ "بیج میته" اکل کے سوادو سری وجوہِ انتفاع سے ہے پھر بھی حرام ہے۔ مگر بیہ

اشکال اس لیے دفع ہوجا تاہے کہ اکلِ عوض حکماً ایساہی ہے جیسے :اکلِ معوّض علاوہ ازیں بیہ حرمت دوسری دلیل سے ثابت کے منہ بالرنہ میں نے بالرکے بعد اطلاحی نے نکل اطلاح دینے قطعہ جرور میں دوسری دلیا ہے ۔ ''سرکہ پیٹر آئٹ کا

ہے وہ بیر کہ میتہ مال نہیں اور غیر مال کی بیچ باطل ہے ، نیزیہ اکل باطل ہے جو بنص قطعی حرام ہے۔ارشاد باری ہے: " وَلَا تَأْكُمُوا عَن سِرِق یہ دبیر میں میں (۴) میں میروں میں تاہمین میں حقیق میں میزیر کے میں میرون

اُمُوَالَكُمْ بَيْنَكُمْ بِالْبَاطِلِ" (۱۳) اوراس پر نظی کااطلاق محض صوری ہے ، حقیقی یامجازی نہیں کہ یہاں نظی کا وجود ہی نہیں۔ د

(۲) يول ہي سونااور ريشم حرام ہيں:

عن على أن النبي على أخذ حريرا فجعله في يمينه، فأخذ ذهبا فجعله في شماله، ثم

<sup>(</sup>١) المستصفى المطبوع مع فواتح الرحموت، ص:٥٤، ٣٤٦، ٣٤٧، ج: ١، الفصل السابع في الحقيقة والمجاز.

<sup>(</sup>٢) مشكاة المصابيح، ص: ٥٢، الفصل الاول من باب تطهير النجاسات.

<sup>(</sup>٣) أشعة اللمعات، ج: ١،ص:٢٥٣، باب تطهير النجاسات، نول كشور.

<sup>(</sup>٣) القرآن الحكيم، سورة البقره: ٢، آية: ١٨٨.

قال: إن هذين حرام على ذكور أمتى. رواه أحمد وأبو داؤد والنسائي. (ا

اس حدیث پاک میں عین سوناکی طرف حرمت کی اضافت ہے پھر بھی پندرہ صورتوں میں سونے کا استعال جائز ہے حبیباکہ فتاوی رضوبیہ، ج: ۹ ،ص: ۹۱، ۴۲، ۴۳، میں اس کی بوری تفصیل جمیل موجود ہے۔

یوں ہی ریشم کی طرف بھی حرمت کی اضافت ہے مگر لبس (جو اس سے مقصود ہے ) کے سواسب صورتیں حرام نہایں ۔ در مختار کتاب الحظر والاباحة ،فصل فی اللبس میں ہے :

"و لا بأس بكلة الديباج"

ای کے تحت ردالمخارمیں ہے: ہو ما سداہ و لحمتہ إبريسم. شرح و هبانية ، إه<sup>(۲)</sup> ترجمہ: شرح و ہبانيہ میں ہے کہ ریشی مجھر دانی جس کا تانا بانا دونوں ریشم کا ہو مردوں کواستعال کرنے میں کوئی حرج نہیں کیوں کہ اسے پہنانہیں جاتا۔

(۳) پہلے بیان ہو چکا کہ قرآن حکیم میں ''عین صیدِ بَر'' کی طرف حرمت کی اضافت ہے اس کے باوجودا '' سے 'محرم کاانتفاع صرف مکروہ ہے۔ ب

الغرض کتاب اللہ، سنت رسول اللہ، وکتب فقہ واصول فقہ سے بہت واضح طور پریہ ثابت ہوتا ہے کہ عین شی گی طرف حرمت کی اضافت سے اس فعل کی حرمت ثابت ہوتی ہے جوشی کا اصل مقصود ہواور باقی وجوہ انتفاع حرام نہیں ہوتے، یاحرام قطعی نہیں ہوتے (مگریہ کہ خارج سے کوئی دلیل قطعی پائی جائے)جس کے متعدّد شواہدگزرے۔ مثلا:

(ا تا ۱۱) سورہ نساء کی آیت کریمہ " حُرِّمَتُ عَلَیْکُمُ اُمَّ اُمُّتُکُمُ وَ بَنْتُکُمُ "" میں چودہ (۱۲) عورتوں کی طرف حرمت کی اضافت کی گئی ہے جس سے مقصودان سے نکاح کی حرمت ہے اب اگروہ بطور سنوک اپنے بیٹے، باپ، بھائی وغیرہ کی کچھ خدمت کر دیں تواسے حرام نہ کہیں گے۔

<sup>(</sup>١) مشكاة المصابيح، ص: ٣٧٨، الفصل الثاني من باب الخاتِم.

<sup>(</sup>٢) در مختار المطبوع مع رد المحتار، ج: ٩، ص: ٥٩.

<sup>&</sup>quot; (٣) القرآن الحكيم، سورة النساء: ٤، آية: ٢٣.

خنزیر سے بھی مقصود گوآگل کی حرمت ہے مگراس کے دوسرے اجزاسے انتفاع کی حرمت پراجماع قائم ہے ،اس لیے وہ عام چیزوں کی صَف سے باہر ہے۔

(19) میتہ لینی مردار کی طرف بھی حرمت کی اضافت نصوص میں موجود ہے مگر مقصو داکلِ میتہ کی حرمت کا اظہار ہے جو کتاب وسنت میں منصوص ہے اور اس کی کھال سے بعد د باغت انتفاع کی اجازت ہے۔

(\*۲) کسی نے قسم کھائی کہ یہ کپڑا مجھ پر حرام ہے تووہ کپڑا پہننے سے حانث ہوگا۔لہذااگراسے نے کرفائدہ اٹھائے یا دوسرے کو ہمبہ یاصد قد کرکے نواب کمائے تو حانث نہ ہوگا۔ کہ عرفا کپڑے ہے مقصو دیہننا یا چادر ہوتواوڑ ھناہے مگر چوں کہ وہ قابلِ نے وہبہ بھی ہے اس لیے اگر کوئی بچے وغیرہ کی نیت کے قسم کھائے تواس کا بھی اعتبار ہوگا کہ اب اس نے نبت کے ذریعہ اس کومقصو دبنالیا۔

(۲۱) بہار شریعت میں ہے: تیل ناپاک ہوگیا،اس کی بیچ جائز ہے اور کھانے کے علاوہ اس کو دوسرے کام میں لانا بھی جائز ہے (در مختار ) مگر پیضر ورہے کہ شتری کواس کے نجس ہونے کی اطلاع دے دے تاکہ وہ کھانے کے کام میں نہ لائے۔ (۱) اس طرح کے اور بھی بہت ہے مسائل ہیں جو کتب فقہ باب الا بمیان اور باب الا نجاس وغیرہ میں مذکور ہیں۔

# جزئیات کے در میان منافات اور تطبیق نفیس

ہم یہاں پہنچ کر جب گزشتہ جزئیات ، تفسیری عبارات اور اصولی مباحث کا جائزہ لیتے ہیں توباہم ان کے درمیان کچھ منافات سی نظر آتی ہے کیوں کہ ان جزئیات و مباحث کا حاصل ہیہے کہ:

(۱)عین شی کی طرف جب حرمت کی اضافت ہوتی ہے تواس کی وجہ سے وہ کام حرام ہو تا ہے جو شی کااصل مقصود ہو، مثلا: شراب کا پینا، سونااور ریشم کا پہننا،اور مردار کا کھانا،وغیرہ۔

(۲) مین شی کی طرف حرمت کی اضافت شی سے انتفاع کی تمام صورتوں کی ممانعت کا فائدہ دیتی ہے اور اس سے کسی طرح انتفاع جائز نہیں ہو تا جیسا کہ تفسیر بیضاوی اور احکام القرآن وغیرہ کی عبارت میں صراحت ہے۔

(۳)ان سب کے باوجود فقہی مسائل اس امر کے شاہد ہیں کہ ایسی اشیاسے انتفاع بہت صورتوں میں جائز و مباح ہے جیسے ریشم کے مصلے پر نماز و غیرہ۔

مگرواقعہ یہ ہے کہ ان جزئیات و مسائل کے درمیان کوئی منافات نہیں کیوں کہ اس پر توسب کا اتفاق ہے کہ جس شی کی طرف حرمت کی اضافت ہے اس سے عرفاً جو فعل مقصو د ہوتا ہے وہ قطعا حرام ہے۔ اور باقی و جوہ انتفاع میں یہ تفصیل ہے کہ جس شی کی طرف حرمت کی اضافت کی گئی ہے وہ (۱) بذات خود مکرم و محترم ہے جیسے عورت کا دودھ۔ (۲) یانجس العین کہ جس شی کی طرف حرمت کی اضافت کی گئی ہے وہ (۱) بذات خود مکرم و محترم ہے جیسے عورت کا دودھ۔ (۲) یا جس ریشم ہے جانور کا بہتا خون ، یا (۳) مکرم بھی ہے اور نجس بھی جیسے انسان کا خون ، یا (۳) ان میں سے کوئی بھی نہیں ، جیسے ریشم اور سونا۔ پہلی تین صورتوں میں جو انتفاع شی سے عرفاً مقصود نہیں وہ مکروہ تحریکی و ناجائز ہے مگر یہ کہ کوئی دلیل اباحت

<sup>(</sup>۱) بهار شریعت،ص: ۹۰، حصه ۱۱.

کراہت سے مانع ہو تووہ انتفاع جائز ومباح ہو گاجیسے غیر مسلم سے خون کی بیچے اور مردار کی کھال سے دباغت کے بعد انتفاع وغیرہ۔ یاکوئی دلیلِ حر مت کراہت سے مانع ہو جیسے خزیر سے انتفاع کی حرمت پراجماعِ امت۔ اور آخری صورت میں جو فعل عرفاً شی سے مقصود ہے اس کے سواانتفاع کی تمام صورتیں جائزومباح ہیں جیسے سونا سے انتفاع کے پندرہ طریقے۔ اور ریشم کی مجھردانی کا استعمال۔ اور اس کے مصلے پر نماز وغیرہ۔

اس بے مایہ راقم الحروف کی نگاہ میں مذکورہ جزئیات کے درمیان اس طرح کوئی منافات نہیں رہ جاتی، اس لیے ان کے درمیان تطبیق کی یہی روش اختیار کرنی چاہیے۔

واضح ہوکہ بندہ اگر اپنے اوپر کوئی چیز حرام کرتا ہے تواس سے مرادفتیم ہوتی ہے کیوں کہ اللہ عزوجل نے جو پنیز حرام فرمادی ہے وہ بندے کے حرام کرنے سے واقع میں حرام نہ ہوگی، لہذا بندے نے اگر اپنے اوپر کوئی چیز حرام کی ہے تواس کے کرنے سے وہ حانث ہوجائے گا مگر وہی فعل کرنے سے جوعرفاً اس چیز ہے قصود ہو، یا جو اس کی نیت ہو۔ اور باقی وجوہ انتفاع پہلے ہی سے حلال شھے وہ اب بھی حلال رہیں گے۔

ردالمختار میں ہے:

أيَّد في البحر كلام الخانية بأن حرمة العين يراد منها تحر يم الفعل، فإذا قال:"هذا الطعام على حرام" فالمراد أكله وفي "هذا الثوب" المراد لبسه . (١)

بحراگرائق میں فتاوی خانیہ کے کلام کی تائید بایں طور کی کہ عین شک کی حرمت سے فعل کی تحریم مراد لی جاتی ہے لہذا جب کوئی بیاتشم کھائے کہ '' یہ طعام مجھ پر حرام ہے'' یا'' یہ کپڑامجھ پر حرام ہے'' تواس کامطلب یہ ہے کہ ''طعام کا کھانااور کپڑے کا پہننا حرام ہے''۔

# خلاصة تخفيق

تحقیق حق کے لیے یہ جو بحث کی گئی ہے اس کا خلاصہ یہ ہے کہ کتاب للہ، سنت رسول اللہ اور کلام ناس میں جب خاص کسی چیز کی طرف حرام ہونے کی نسبت ہو، مثلا: "(۱) خون حرام ہے (۲) شراب حرام ہے (۱) مردار حرام ہے (۲) گیرا حرام ہے (۵) پھل حرام ہے (۲) روپے حرام ہیں " تواصالةً وہ کام حرام ہوتا ہے جواس ہے عرفا مقصود ہواور اس لحاظ ہے درج بالا مثالوں کامعنی مراد ہوگا: (۱) خون (۲) شراب (۳) اور مردار کا کھانا پینا حرام ہے۔

لہذا خون اور شراب اور مردار کا کھانا، بینا توقطعًا حرام ہے مگر ان سے انتفاع کی دوسری غیر منصوص صور تیں حرام قطعی نہیں ،اب خواہ وہ مکر وہ تحریکی ہوں۔ جیسے شراب کواحلیل یاناک میں شرکانا اور بالوں یا آگھوں میں لگانا۔ یا مباح ہوں: جیسے مُردار کی کھال چیشر انا اور بعد د باغت اس سے فائدہ اٹھانا۔ اور بعد والے مسائل قسم میں (۲) گیڑا پہنیا (۵) پھل کھانا (۱) روپے سے کوئی چیز خرید ناحرام ہے یعنی اگر کوئی شخص کیڑا، پھل ، روپے اپنے او پر حرام کردے توکیڑا پہننے ، پھل کھانے ، اور

<sup>(</sup>۱) ردالمحتار، ج:٥٠ص: ٥١٠.

روپے سے کچھ خریداری کرنے سے وہ قسم میں حانث ہوجائے گا،اس کے برخلاف کپڑے اور پھل بیچنے سے، یوں ہی کپڑے ، پھل اور مپھل اور روپے صدقہ وہبہ کرنے سے حانث نہ ہو گا کہ عرفاً ان چیزوں کو حرام کرنے سے اصل مقصود پہننے، کھا۔ اور خریدنے کو حرام کرناہے، نہ کہ ان سے انتفاع کی تمام صورتوں کو حرام کرناہے۔

کہ جن چیزوں کواللہ عزوجل نے حلال فرما دیاہے وہ بندے کے حرام کرنے سے حرام نہ ہوں گی، لبذاقشم فعلِ مقصود پرمجمول ہوگی اور بقیہ وجوہ انتفاع غیرمقصو د ہونے کی وجہ سے تشم کی حرمت سے خارج رہیں گے۔

لیکن جن چیزوں کواللہ عُزوجل نے حرام فرمادیا ہے ان کافعلم قصو د حرام ہو گااورغیر مقصو د مکروہ تحریمی، حبیباکہ خبائث اور شراب کے علق سے نقل کیے گئے فقہی جزئیات سے عیاں ہے۔

الآمید کوئی دلیل تخصیص ایسے کسی فرد کوکراہت سے خارج کردے جیسے مردار کی کھال سے بعد دباغت انتفاع۔

اکتفصیل کی بنا پرانسانی خون سے علاج کا حکم واضح ہوکر یہ سامنے آیا کہ اسے بینا حرام قطعی ہے لہذا بلاضر ورت شرعیہ یہ مباح نہ ہوگا اور انجشن کے ذریعہ خون کی رگوں ہیں خون چڑھانا مکروہ تحریمی ہے۔ لہذا حاجت شرعیہ کی صورت میں بھی مباح ہوگا ، جیسے : عورت کا دودھ علاج کے لیے آنکھول میں لگانا اور ناک میں چڑھانا حاجت شرعیہ کی صورت میں جائز ومباح ہے۔ ھذا ما عندی و العلم بالحق عند رہی و ھو تعالی أعلم و علمه جل مجدہ أتم و أحكم.

اس تحریر کے بعد بھی فیصلہ نہ ہو سکا۔ یہ ہمارے دونول بزرگ علماے کرام کی اعلی درجہ کی احتیاط تھی کہ انھوں نے اس کے بعد بھی غور وفکر کا سلسلہ جاری رکھا، پھر نوسوالات مزید جاری کے کہ مسئلہ کی مکمل تنقیح کے لیے ان سوالوں کے جواب ناگزیر ہیں، آخر کار اس حکم کی بھی تعمل ہوئی۔ ہم آئدہ سطور میں دہ سوالات مع جوابات پیش کرتے ہیں:

# نوضر وری سوالوں کے جوابات

ہم یہاں پہنچ کراپن تحقیق کے چہرے سے پچھا یسے خدشات کی گرد کو بھی صاف کردینا چاہتے ہیں جو بعض ارباب علم کی راہ میں پیش آئے کیوں کہ ممکن ہے کہ ہمارے کسی قاری کے ذہن میں بھی وہ خدشات پیدا ہوں، یوں بھی ایک راسر جی اسکالر کو خدشات و شبہات سے صاف ستھراموقف اختیار کرناچاہیے اس لیے ہم وہ خدشات سوالات کی شکل میں پیش کرتے ہیں: پہلا سوال:

یہ چھے ہے کہ ضرورت شرعیہ کی وجہ سے بہت سے محظورات مباح ہوجاتے ہیں لیکن سکتنے محظورات ایسے بھی ہیں جو مباح نہیں ہوتے ،انسانی خون کی حرمت کی علت عام محظورات سے جدا گانہ ہے اور وہ ہے:''تکریم'' توکیا''تکریمِ انسانی'' ننہ ورت کی وجہ سے قابل سقوط ہے '

#### جواب:

ہاں قابل سقوط ہے،اس کے چند شوت ملاحظہ ہواں:

(۱)عورت کادودھ خون کی طرح جزوِ انسانی ہے اور اس کی تکریم کی وجہ ہے بی اس کی خرید وفرو خت ناجائز ہے ، ملکہ

مدت رضاعت کے بعدا پنے بچے کو بھی پلانا ناجائز ہے ، تاہم ضرورت شرعیہ کی وجہ سے اپنے یاکسی کے بھی ش<sub>یر</sub>خوار بچے کو دودھ پلاناجائزہے،بلکہ بھی مستحب اور بھی واجب بھی ہے۔

الله عزوجل كافرمان ہے:

"وَالْوَالِدَاتُ يُرْضِعُنَ آوُلَادَهُنَّ حَوْلَيْنِ كَامِلَيْنِ لِمَنْ آرَادَ أَنْ يُتِمَّ الرَّضَاعَة "(١) اور مائیں اپنے بچوں کو دو دھ پلائیں بورے دوبرس، بیاس کے لیے ہے جو دو دھ کی مدت بوری کرنی جائے۔ سوره تصص میں ہے: ''وَاوْحَيْنَا إِلَى أُمِّرِ مُوسَى أَنْ أَرْضِعِيهِ ''(۲) اور ہم نے موی کی مال کوالہام فرمایا کہ اسے دو دھ پلا۔

نیزارشادباری ہے:

( وَإِنْ أَرَدُتُمْ أَنْ تَسُتَرُضِعُوا أَوْلَا ذَكُمْ فَلَا جُنَاحَ عَلَيْكُمْ إِذَا سَلَّمُتُمْ مَا آتَيْتُمْ بِالْمَعْرُونِ ( ( ° ) اور اگرتم چاہو کہ دائیوں سے اپنے بچوں کو دو دھ پلواؤ توبھی تم پرمضایقہ نہیں جب کہ جو دیناٹھہرا تھا بھلائی کے ساتھ اسے اداکر دو۔

بیاور اس طرح کی بہت می آیات کریمیہ واحادیث نبویہ اور اجماع امت بلکہ اجماع عالم سے بیامرروز روثن کی طرح ظاہر وباہر ہے کہ شیر خوار کو بوجہ ضرورت دو دھ پلانا جائزہے حالاں کہ وہ بلا شبہ جزءانسانی ہے، جو قابل تکریم ہے۔

(٢) آیت کریمہ: " حُرِّمَتْ عَلَیْکُمُ الْمَیْتَةُ وَالدَّمُ "" میں لفظ دم مطلق ہے جو "دم انسانی" کو بھی عام ہے

اور متعدّد آیات میں اسے بوجہ ضرورت مباح بتایا گیاہے۔ مثلا: ارشاد باری ہے:

" وَقَلْ فَصَّلَ لَكُمْ مَا حَرَّمَ عَلَيْكُمْ إِلَّا مَا اضْطُرِ رُتُمْ إِلَيْهِ (٥) فَمَنِ اضْطُرَّ غَيْرَ بَاغ وَلَا عَادٍ فَلَا عَلَيْهِ(') فَمَنِ اضُطُرَّ فِي مَخْمَصَةٍ غَيْرَ مُتَجَانِفٍ لِإِثْمٍ فَإِنَّ اللهَ غَفُورٌ رَحِيمٌ ''. (''

ترجمہ: • وہ توتم ہے مفصل بیان کر دیا جو کچھ تم پر حرام ہوا مگر جب شخیں اس کی مجبوری ہو۔ • توجو ناچار ہونہ یوں کہ خواہش سے کھائے اور نہ یوں کہ ضرورت ہے آگے بڑھے تواس پر گناہ نہیں۔ • توجو بھوک پیاس کی شدت میں ناچار (مجبور) ہو یوں کہ گناہ کی طرف نہ جھکے توبے شک اللہ بخشنے والامہر بان ہے۔(کنزالا بمان)

شرح سیر کبیر اور تہذیب وغیرہ کے جزئیات بھی اپنے اطلاق کی وجہ سے ضرورت شرعی کی صورت میں اباحت کی دلیل

<sup>(</sup>١) القرآن الحكيم، سورة البقرة: ٢، آية: ٢٣٣.

<sup>(</sup>٢) القرآن الحكيم، سورة القصص:٢٨، آية:٧.

<sup>(</sup>٣) القرآن الحكيم، سورة البقرة: ٢، آية: ٢٣٣.

<sup>(</sup>٣) القرآن الحكيم، سورة النحل:١٦، آية:١١٥.

<sup>(</sup>۵) القرآن الحكيم، سورة الأنعام: ٦، آية: ١١٩.

<sup>(</sup>٢) القرآن الحكيم، سورة البقرة: ٢، آية: ١٧٣.

<sup>(4)</sup> القرآن الحكيم، سورة المائده: ٥، آية: ٣.

ہیں۔اور نکسیر کے خون سے پیٹائی پر سورہ فاتحہ و سورہ اخلاص وغیرہ لکھنے کا جزئیہ توخاص" دم انسانی" ہی کے متعلق ہے۔
واضح ہو کہ اس بے مایہ نے جو کہا کہ: "تکریم انسانی بوجہ ضرورت قابل سقوط ہے" یہ محض بادی النظر کے لحاظ سے ہے، ورنہ حقیقت یہ ہے کہ جو تکریم انسانی اس امر کی مقتضی تھی کہ " دم انسانی" کوعلاج کے لیے استعال نہ کیا جائے وہی "تکریم انسانی" ضرورت کی وجہ سے اس امر کی مقتضی ہوجاتی ہے کہ اب اس کا استعال علاج کے لیے ہونا چاہیے، کیوں کہ اگر ایسانہ ہواتو ایک آدمی کے چندگرام خون کے احرام میں دوسرے آدمی کی پوری ہستی ہی فنا کے گھاٹ انز جائے گی۔ اب غور کرنا چاہیے کہ ایسے عالم میں احرام و تکریم کا تفاضا کیا ہوگا، خون کی نگہ داشت، یا جان کی حفاظت؟

(۳) حضور سید الانبیا، افضل المرسلین، خاتم النبیین بڑا تھا گئے کا پاکیزہ خون امت مرحومہ کے حق میں طیب وطاہر ہے اور حصول برکت کے لیے اسے نوش جاں کرنا حلال اور باعث فضل و کمال ہے بہت سے صحابۂ کرام علیہم الرحمۃ والرضوان نے بیسعادت حاصل کی۔

عمدة القارى شرح سيح البخاري ميں ہے:

"وقد وردت أحاديث كثيرة أن جماعة شربوا دم النبي عليه الصلاة والسلام منهم: أبو طيبة الحجام وغلام من قريش حجم النبي عليه الصلاة والسلام وعبد الله بن الزبير شرب دم النبي عليه الصلاة والسلام رواه البزار والطبراني والحاكم والبيهقي وأبو نعيم في (الحلية) و يروى عن علي رضي الله تعالى عنه أنه شرب دم النبي عليه الصلاة والسلام." (۱)

کثیراحادیث شریفه اس بارے میں وارد ہیں کہ حضرات صحابہ گرام ملیہم الرحمة والرضوان کی ایک جماعت نے بی کریم علیه السلاۃ والسلام کامبارک خون نوش فرمایا، اضیں میں سے ابوطیبہ حجام ہیں اور قریش کے ایک غلام بھی جنھوں نے بی کریم علیه الصلاۃ والسلام کو بچھنالگایاتھا، اور حضرت عبداللہ بن زبیر نے بھی نی کریم بٹلاٹٹنا گئی کا خون پیاتھا۔ اسے بزار، طبرانی، حاکم اور بیہقی نے اور حلیہ میں ابونعیم نے روایت کیا ہے اور مولاے کا کنات حضرت علی مرتضی بڑی تھی ہے مروی ہے کہ آپ نے بھی نی کریم علیہ الصلاۃ والسلام کادم اقدس نوش جان فرمایا۔

امام بدر الدین عینی حنفی رحمة الله تعالی علیہ نے شوافع بالخصوص امام غزالی رحمیم الله تعالی پر حجت قائم کرنے کے لیے بیہ احادیث پیش کی ہیں جس سے صاف عیاں ہے کہ بیداحادیث ہمارے نزدیک حجت ہیں۔

محقق علی الاطلاق حضرت شیخ عبدالحق محدث دہلوی رحمۃ اللہ تعالی علیہ نے مدارج النبوۃ میں "شرب دم نبوی" کے تعلق سے تین حدیث تقل کی ہیں ان میں سے ایک حدیث تو ابوطیبہ حجام کی ہے، دوسری حدیث حضرت ابوسعید خدری فرق نے پدر بزرگوار حضرت مالک بن سنان مِنگانگائی ہے کہ انھوں نے جنگ احد کے موقع پر سرکار علیہ الصلاۃ والسلام کادم پاک نوش فرمایا، تیسری حدیث حضرت عبداللہ بن زبیر مِنگانگائی ہے۔ یہ احادیث نقل کرکے حضرت شیخ فرماتے ہیں:
پاک نوش فرمایا، تیسری حدیث حضرت عبداللہ بن زبیر مِنگانگائی ہے۔ یہ احادیث نقل کرکے حضرت شیخ فرماتے ہیں:
"ودریں احادیث دلالت ست بر طہارت بول ودم آل حضرت مِنگانگائی ۔ وبریں قیاس سائر فضلات۔ و مینی شارح

<sup>(</sup>۱) عمدة القارى، ج: ٣، ص: ٣٥، باب الماء الذي يغسل به شعر الإنسان، ادارة الطباعة المنيرية.

صحیح بخاری که حنفی مذہب ست گفته که جهمیس قائل ست امام ابو حنیفه۔ <sup>(۱)</sup>

ترجمہ: بیداحادیث آل حضرت بڑا اُٹھا مُلِیُّم کے پیشاب اور خون کی طہارت کی دلیل ہیں اور ان پر قیاس کا تقاضا یہ ہے کہ آپ کے تمام فضلات بھی پاک ہیں اور امام عینی شارح سے جبخاری حنفی کہتے ہیں کہ امام عظم ابو حنیفہ بڑنا تعلق اس کے قائل ہیں۔" "الکلام الأوضح فی تفسیر سورۃ الم نشرح" میں ہے:

مدارج النبوۃ میں لکھاہے کہ خون آپ کا عبداللہ بن زبیر اور مالک بن سنان نے پیاہے۔ یہال سے ثابت ہوا کہ فضلات آپ کے پاک تھے۔ (صفحہ: ۱۷۳)

حضور سرور کائنات، فخر موجودات علیہ وعلی آلہ افضل الصلاۃ وازکی التحیات کے خون کاعزو شرف عام انسانوں کے خون کے عزو شرف سے سے ب شار گنازیادہ ہے اب اگر اضطرار اور مجبوری کے عالم میں عان انسانوں کے خون سے علاج اور حصول شفا تکریم انسانی کے مزانی اور اس کی توہینِ شان کا باعث ہو تو بغیر کسی اضطرار اور مجبوری کے صرف حصول برکت کے لیے حضور جان نور شان ان انہائی مکرم ومحترم خون سے انتفاع بدر جہ اولی تکریم انسانی، بلکہ تکریم شان نبوت کے منافی ہوگا۔

حضور سیدالانبیا کے خون کی بید خصوصیت ہے کہ جہم انور سے باہر ہوتو بھی پاک ہے اور عام انسانوں کا خون ناپاک۔ یوں ہی آپ کا خون حصول برکت کے بینا بالاتفاق حرام و گناہ ہے کہ بینا بالاتفاق حرام و گناہ ہے کہ بینا بالاتفاق حرام و گناہ ہے کہ بین خون ناپاک ہے جس میں برکت کا تصور نہیں ہو سکتا۔ جب ایسے خصائص والے مہتم بالثان خون کو بینے سے اس کی تعظیم و توقیر میں کوئی کمی نہیں آتی، بلکہ اس کا شائیہ بھی نہیں گزر تا توعام انسانوں کا خون ضرورت و حاجت جون اکر سے اللہ علی مرف رگوں میں چڑھانا تکریم انسانی کے منافی کیوں کر ہوگا۔ بال بیہ حق ہے کہ و م نبوی سے حصول برکت کی نیت خوداس امر کی دلیل قاطع ہے کہ بینے والے کے اعتقاد میں وہ خون بہت ہی مقد س و محترم ہے اس لیے وہاں تکریم میں کمی کا شائیہ نہیں گزر تا، مگر ایسی ہی مقد س نیت سے کسی عضونہوں سے کھے تھی تناول کرنا ہرگز حلال نہیں جس سے روز روش کی میں کی کا شائیہ نہیں گزر تا، مگر ایسی ہی مقد س نیت سے کسی عضونہوں سے کھے تھی تناول کرنا ہرگز حلال نہیں جس سے روز روش کی طرح عیاں ہوجا تا ہے کہ خون اور عضومیں بڑافرق ہے یہی وجہ ہے کہ ایک جگہ حصول برکت کی نیت معترہے اور دوسری جگہ قطعی نامعترے جہاں برکت کی نیت معترہے اور دوسری جگہ قطعی نامعترے جہاں برکت کی نیت معترہے اور دوسری جگہ قطعی نامعترے جہاں برکت کی خون اور عضویات میں مناسب نہیں ہے کہاں معترہے اور دونوں کی نوعیت اور احکام میں فرق ہے۔

ساتھ ہی یہ نکتہ بھی یہاں سمجھ لینا چاہیے کہ سرکار علیہ الصلاۃ والسلام کے وم پاک کی خصوصیت ہے کہ وہ ہمارے لیے طاہر ہے، طیب ہے، بابرکت ہے، بغیر کسی ضرورت کے بھی اسے پی لینا جائز وحلال ہے اور ہمارے وہم و گمان سے زیادہ مکرم و محترم ہے۔ لیکن معاذ اللہ یہ کوئی خصوصیت کی بات نہیں ہے کہ اس کے ساتھ اس کی توقیرو تکریم کے منافی کوئی کام کیا جائے اس لیے اگر ضرورت و حاجت کے وقت دم انسانی سے انتفاع منافی تکریم ہے تواس کا شرب بدر جہ اولی منافی تکریم ہوگا۔ اور جب عام انسانوں کے خون کی تکریم کا یہ مقام ہے توسرور دوعالم بڑاتیا گئی گئی کے دم پاک کی تکریم کا مقام کتنا ارفع واعلی ہوگا۔ اور جب عام انسانوں کے خون کی تکریم کا یہ مقام ہے توسرور دوعالم بڑاتیا گئی گئی کے دم پاک کی تکریم کا مقام کتنا ارفع واعلی ہوگا۔ پھر بھی یہاں حصول برکت کے لیے پینے تک کی اجازت ہے اور یہ منافی تکریم نہیں ہے توضرورت حاجت

<sup>(</sup>۱) مدارج النبوة، ج: ۱، ص: ٢٦، باب اول در بيان حسن خلقت وجمال ، مطبع نول كشور.

جیسے جگر دوزوجاں سوز حالات میں عام انسانی خون سے حصولِ شفابھی منافیِ تکریم نہ ہوگا۔

#### دوسراسوال:

بیج خمرایک صورت میں باطل اور ایک صورت میں فاسد ہے جو بلا شہبہ حرام ہے اوریہ اکل و شرب کے سوادو سری ن ہے۔

#### جواب:

بہال حرمت پرنص صریح موجود ہے کہ سرکار علیہ الصلاۃ والسلام نے دس آدمیوں پر شراب کے سلسلے میں لعنت فرمائی۔ اضیں میں سے بیچنے اور خرید نے والے بھی ہیں۔ ● اور ہم پہلے یہ واضح کر بچکے ہیں کہ ہماری گفتگوا یسے انتفاع کے متعلق ہے جس کا حکم منصوص نہیں ہے اور فتاوی عالم گیری وغیرہ سے ہم اس پرنص پیش کر بچکے ہیں کہ فقہاے کرام ایسے متعلق ہے جس کا طلاق کرتے ہیں۔ ● علاوہ ازیں خبر واحد سے جو حرمت ثابت ہوتی ہے وہ قطعی نہیں ، طنی ہوتی ہے جو فقہاکی اصطلاح میں مکروہ تحریکی کہی جاسکتی ہے۔

#### تيسر اسوال:

(الف) دعوی ہے کہ اکل وشرب کی حرم قطعی ہے اور باقی وجوہِ استعال کی حرمت ظنی۔ ''إنها یح<sub>د</sub>م أكلها'' سے استدلال صاف مضر دعویٰ ہے جس سے خلاف مقصود ثابت ہو تاہے۔

(ب) پھر بیہ دعویٰ نص میں اجمال مانناہے کہ اکل و شرب کے سواباقی وجوہ کا بیان ہی نہ ہوا، یہی مجمل کا مفاد ہے تو باقی کی حرمت ظنی کہاں سے معلوم ہوئی ؟

(ج) قطعی اور ظنی دونوں حرمتوب میں ضرورت ہی مدار تخفیف ہے، نہ کہ حاجت غیز میں حاجت کے تعلق ہے ہے: و هذا لا یبیح الحرام و یُبیعُ الفطر فی الصوم ۔ اور قاعدہ'' الضرور ات تبیح المحظور ات' میں کہیں بھی ظنی اور قطعی کی قید نہیں ہے۔

#### جواب:

(الف) بادی النظر میں ایسا سوچا جاسکتا ہے مگر حق ہے ہے کہ حدیث نبوی مقصود کے عین موافق ہے۔ آیت کریمہ:

(الف) بادی النظر میں ایسا سوچا جاسکتا ہے مقصود '' اکلِ مَیْتَه '' ہے اس لیے '' مردار کھانا'' حرام قطعی ہوااور اس سے دوسرے وجوہ انتفاع کی حرمت عرفا سمجھی جاتی ہے جو منطوق نہیں ہے اس لیے ان کی حرمت ظنی ہوئی، اس کا تقاضا یہ تھا کہ '' مُردار کی کھال'' سے انتفاع بھی ناجا کر ہو، گوظنی سہی، اور حضرات صحابہ کرام رضی اللہ تعالی عنہم نے یہی سمجھا بھی، مگر رہمة للعالمین بڑا تقافی نے '' إنها حُرِم اُکلها'' فرماکر یہ ظاہر فرمادیا کہ مردار کی کھال سے دباغت کے بعد انتفاع جائز ہے۔ خبر واحد ظنی ہوتی ہے اور ظنی سے قطعی کی تخصیص نہیں ہو سکتی، ظنی ہی کہ ہو سکتی ہے اس لیے اگر ''کھال سے انتفاع کی حرمت'' واحد ظعی ہوتی تو خبر واحد سے اس کی تخصیص نہیں ہوتی۔ تو الحمد للہ یہ تو مفیر دعوی ہے، یعنی حدیث '' إنها مُحرِّم اُکلها'' قطعی ہوتی تو خبر واحد سے اس کی تخصیص قطعًا جائز نہ ہوتی۔ تو الحمد للہ یہ تو مفیر دعوی ہے، یعنی حدیث '' إنها مُحرِّم اُکلها''

<sup>(</sup>١) القرآن الحكيم، سورة البقرة: ٢، آية: ١٧٣.

ہے دو ہاتوں کاافادہ ہوا۔

ایک بیک آیت کریمه'' إِنَّهَا حَرَّمَ عَلَیْکُمُ الْهَیْتَةَ ''(۱) میں مقصود'' اکل میت،' ہے لہذا یہی حرام قطعی ہوا۔ ومرسے بیکه دوسرے وجوہِ انتفاع کی حرمت نص سے مقصود نہیں، بلکیمض عرفا مفہوم ہے جوظنی ہے، للندا خبر واحدے اس کی تخصیص جائزہے۔

واضح ہوکہ مردار کی کھال سے انتفاع ناجائز ہی ہے، صحابہ کرام نے بھی یہی سمجھا۔ ہاں وہ دباغت دے کریاک کرلی جائے تواس سے انتفاع کی اجازت ہے ، حدیث پاک میں اسی انتفاع کی ترغیب دی گئی ہے اور دباغت کے بعدوہ کلّی طور پر مردار کی کھال نہیں رہ جاتی۔

راقم الحروف نے پہلے ذراعام فہم انداز میں یہ جواب یوں تحریر کیا تھا:

آیت کریمہ مردار اور خون کی حرمت بتانے کے لیے نازل ہوئی ہے یہی اس کا مقصود اصلی ہے اور اس مفہوم پر اس کی دلات قطعی ہے جس میں کسی بھی حیثیت ہے تاویل و تخصیص کا کوئی احتمال نہیں اور اب توننج کا بھی کوئی امکان نہیں رہا ، اس لیے اکل میتہ و شرب دم کے بارے میں یہ آیت مفسر و تحکم ہے اور اکل و شرب کی حرمت قطعی ۔ ہاں اس آیت سے عرفاً دو سرے وجو انتفاع کی حرمت بھی تھی جاتی ہے۔ یہی وجہ ہے کہ جب حضور سید عالم بڑا تھا تھی ٹے ایک مُردار بکری کے تعلق سے اور عمل کہ تعلق سے اور عمل کے تعلق سے اور عمل کی کھول کے واس نے اس کی کھال کیوں نہیں اتار کی تاکہ دباغت دے کر اس سے فائدہ اٹھاتے ؟ توصی اجہ نے عرض کیا تھا کہ وہ تو مُردار ہے۔ یعنی مُردار سے فائدہ اٹھان منوع ہے ، جیسا کہ عرفا تا ہے۔ مگر آیت مبار کہ یہ حرمت بتانے کے لیے نازل نہیں ہوئی کہ یہ اس کا مقصود اصلی نہیں اور اس میں شخصیص کا بھی احتمال ہے ، بلکہ اس کے متعدّد افراد کی شخصیص ثابت ہے ، مثلا:

• مُردار کی کھال سے بعد د باغت انتفاع جائز ہے جیسا کہ بخاری شریف وسلم شریف کی حدیث میں ہے۔

• غیرمسلموں کے ہاتھ مُر دار وخون کی بیع جائز ہے کہ ان کے ساتھ تمام عقودِ فاسدہ کی اجازت ہے جیسا کہ کتب فقہ کے باب الربااور باب البیع الفاسد میں اس کی صراحت ہے۔

• يوں ہی په چیزیں اجرت ، دیت ، اَرش ، نحرہ ، بدلِ قصاص ، بدلِ متاع ، بدلِ ثمن ، کفالتِ مال وغیرہ میں بھی ان کی رضا ہے انھیں دنی جائز ہیں جیسا کہ خدام فقہ پر بوشیدہ نہیں ۔

ان چیزوں کو کھیت میں کھاد کی جگہ پیداوار بڑھانے کے لیے ڈالنا بھی مباح ہونا چاہیے جیسا کہ گوبر، لید وغیرہ ڈالنا مباح ہے۔ دعویٰ یہ ہے کہ باقی وجوہ انتفاع کی حرمت طنی ہے گریہ کہ کوئی دلیلِ اباحت اس سے مانع ہو، اور یہاں مانع موجود ہے جوارشاد رسول ہے۔ اس کی وضاحت مختلف مواقع سے کی گئی ہے مثلاً: ''جزئیات کے درمیان منافات اور طبیق نفیس'' میں دعوی بسط کے ساتھ مرقوم ہے۔

(ب) مجمل وہ ہے جس کی دلالت معنی مراد پر مجہول ہواور یہاں تونص کامعنی مراد بھی معلوم ہے اور اس پر نص کی دلالت قطعی ، یقینی ، اجماعی بھی ہے جیسا کہ مسلم الثبوت اور فواتح الرحموت کی صریح عبارات نیز فقہی جزئیات سے روز روثن

<sup>(</sup>١) القرآن الحكيم، سورة البقرة: ٢، آية: ١٧٣.

کی طرح عیاں ہے ایساہی نور الانوار ختم بحث حقیقت ومجاز ، ص: ۱۸ اور امام غزالی رحمۃ اللّٰہ تعالی علیہ کی الے مستصفیٰ بحث مجمل ، ص: ۳۳۸،۳۳۵ بربھی ہے۔

کی غمزالعیون کی عبارت میں "حرام" سے مراد" حرام قطعی" ہے کہ مطلق بول کر فرد کامل مراد لیاجا تا ہے جیسا کہ یہ مسلمات سے ہے اور فقہا کے یہاں شائع وذائع ہے۔ کہ یہ مسلمات سے ہے اور فقہا کے یہاں شائع وذائع ہے۔

نيزبدائع الصنائع، اخيركتاب الذبائح ميس ع:

"إن الحرام المطلق ما ثبتت حرمته بدليل مقطوع به"(١)

حرام مطلق وہ ہے جس کی حرمت دلیل قطعی سے ثابت ہو۔

بلکہ غمزی عبارت میں خوداس بات کا واضح ثبوت موجود ہے کہ کچھ حرام حاجت کی وجہ سے بھی مباح ہوجاتے ہیں کیوں کہ رمضان شریف کے دن میں افطار حرام ہے جیسا کہ کتاب وسنت کے نصوص اس کے شاہد ہیں۔اور غمزی عبارت "و یُبیح الفطر فی الصوم" بلند آواز سے بکار رہی ہے کہ بیہ حرام حاجت کی وجہ سے مباح ہوجاتا ہے۔

ممکن ہے ہمارے قاریکن کو بیہ البھن ہوکہ صاحب غمزنے پہلے فرمایا کہ حاجت کے اثر سے حرام مباح نہیں ہوتا، پھر بیہ ذہن دیاکہ مباح ہوجاتا ہے، بیہ توعجیب بات ہے۔

مگر داقعہ بیہے کہ یہ کوئی عجیب بات نہیں۔ حرام دوطرح کا ہو تاہے: حرام العیبنہ، جوبذات خود حرام ہوجیسے، خزیر، رہزئی، چوری، وغیرہ۔ اور حرام الغیرہ: جوبذات خود حلال ہو مگر کسی خارجی سبب کی بنا پر حرام ہوجائے جیسے عید کے دن روزہ۔ یار مضان شریف میں کھانا پینا، کہ کھانا پینا، کہ کھانا پینا، کہ کھانا پینا دراصل حلال اور انسان کی بنیادی ضرورت ہے، مگر رمضان شریف کی وجہ سے حرام ہوا۔

صاحب غمزنے پہلے ''حرام لعین قطعی'' کا تھم بیان فرمایا، پھر''حرام لغیرہ'' کا۔اگر قرآن تھیم کے قطعی نصوص ''فَمَنُ شَهِدَ مِنْکُمُ الشَّهُرَ فَلْیَصُنْهُ '''اور''کُتِبَ عَلَیْکُمُ الصِّیامُ '''' وغیرہ سے ثابت شدہ حرمت حاجت کے دائرہ اثر میں آسکتی ہے تودلیل ظنی سے ثابت شدہ حرمت اور مکروہ تحریکی بھی حاجت کے دائرہ اثر میں آسکتی ہے۔

اور قاعده کلیه "الضرورات تبیح المحظورات" سے پیاستناد که "اس میں کہیں بھی ظنی ، قطعی کی قید نہیں ہے " اس بے بضاعت کی فہم ودانش سے باہر ہے کیوں کہ ضرورت بالاتفاق" مخطور قطعی" کومباح کر دیتی ہے تومخطور ظنی کو بدرجہ اولی مباح کرے گی۔ ہاں اگر قاعدہ "الحاجات تبیح المحظورات" ہوتا توظنی ، قطعی کا فرق بیان کرنے کی حاجت ہوتی کیوں کہ حاجت" محظور قطعی" کومباح نہیں کرتی۔

چوتھاسوال:

حضرت علی و حضرت عبدالله بن زبیر بنانی تبیان نے جضور کی حجامت کا خون نوش کیا تو حضور بٹال ٹیا گائی نے اسے بر قرار رکھا۔ تو:

<sup>(</sup>۱) بدائع الصنائع،ج:٥،ص:٦٦

<sup>(</sup>٢) القرآن الحكيم، سورة البقرة: ٢، آية: ١٨٥

<sup>(</sup>٣) القرآن الحكيم، سورة البقرة: ٢، آية: ١٨٣

اولا: يكم مخصوص ب\_ قضية خصوص لا عموم لها.

ثانيا: يه حديث محل استدلال كي قوت نهيس ركهتي \_

**ا اللَّهُ:** بيه شرف نه بيوجه ضرورت ، نه بوجه حاجت \_ توكيااس كي ضرورت كي شرط بھي مرتفع ہوجائے گي \_

رابعا: بيعمل بقصيعظيم بي تهااوريده مركارك لي مخصوص هـــــ

#### جواب:

اولاً: یہ قضیہ خاص نہیں ،عام ہے۔ بکٹرت صحابہ کرام علیہم الرحمة والرضوان سے حضور ﷺ کے دم اقدی کا پینا ثابت ہے اور آپ نے بھی آخیں اس سے منع نہ فرمایا، نہ ناگواری ظاہر کی ، نہ ،ی آخیں اپنے منص کے پاک کرنے کا حکم دیا۔ شفا شریف اور نیم الریاض جلد اول اور عمدة القاری ، ج:۳ ، اور مدارج النبوة و غیرہ میں اس کی صراحت ہے جسے گزشتہ صفحات میں قدر نے فصیل سے بیان کر دیا گیا ہے۔ ہاں ایک صحابی سالم بن ابی سالم الحجام کے بارے میں میمنقول ہے کہ سرکار علیہ الصلاة والسلام نے ان سے فرمایا کہ "دوبارہ نہ بیناکہ تمام خون حرام ہیں" اسے قضیہ خاص کہا جاسکتا ہے۔ کیوں کہ ہمارے علیا کا مذہب میہ ہے کہ دم اقدی طیب و طاہر اور باعث برکت وسعادت ہے جوعامہ احادیث شرب کے موافق ہے۔

اور حدیث سفینہ کے متعلق مجمع الزوائد میں ہے: رواہ الطبر انی و البزار و رجال الطبر انی ثقات. <sup>(۳)</sup> اس حدیث کوطبر انی وبزار نے روایت کیااور طبر انی کے رجال ثقہ ہیں۔

نیزای جمع الزوائد میں حدیث مالک بن سنان کے بارے میں ہے: رواہ الطبر انی فی الأوسط ولم أرفی اسنادہ من أجمع علی ضعفہ . (\*) سے طبر انی نے مجم اوسط میں روایت کیااور اس کی سند میں میری نگاہ میں کوئی ایسا راوی نہیں ہے جس کے ضعف پر اتفاق ہو۔ پھر جب ہمارے علمانے ان احادیث کو قبول کیا ، ان سے استدلال فرمایا ، اور

<sup>(</sup>۱) نسيم الرياض شرح شفا قاضي عياض، ج: ١،ص: ٣٤٩

<sup>(</sup>٢) مجمع الزوائد، ج: ٨،ص: ٢٧١، دار الكتب العلميه، بيروت

<sup>(</sup>٣) مجمع الزوائد، ج: ٨،ص: ٢٧، دار الكتب العلميه، بيروت

<sup>(</sup>٣) مجمع الزوائد، ج: ٨،ص: ٢٧٠، دار الكتب العلميه، بيروت

سید ناامام اعظم ابو حنیفہ بن<u>ی گئے</u> کا قول ان احادیث کے مطابق ہوا توان کی قوت و ججت میں اور اضافیہ ہو گیا۔ توحاصل کلام یہ ہے کہ بیداحادیث قابلِ حجت ولائق استدلال ہیں۔

تالثانی آل حضرت بھی تاہی گادم پاک طیب وطاہر، خوش ذائقہ وخوشبودار ہے تواس کے پینے کے لیے بس اتناکافی ہے کہ تعظیم و تکریم کی نیت سے بیاجائے اور اس سے برکت کا حصول خود اس کی بڑی تعظیم کی دلیل ہے لیکن عام انسانوں کا خون ایسانہیں، اس لیے اس کے احرّام و تکریم کا تقاضایہ ہے کہ ضرورت و حاجت جیسے حالات میں ہی اس سے انتفاع کیا جائے، ورنہ انسانی تکریم کے منافی ہوگا۔

بلکہ دم اقدی کو حصول برکت و سعادت و شفاو شجاعت کے لیے پینا حاجت بھی ہے۔ فتاوی رضوبہ میں ہے:

فإن الكتابة (أى كتابة القرأن وأسماء الله تعالى -ن-) على المحاريب والجدران إنما يكون المقصود بهاغالبا الزينة، وليست من الحاجة في شيء. فالمنع ثمه لايستلزم المنع حيث الحاجة ماسة كالتمييز والتبرك والتوسل للنجاة باذن الله تعالى، فافهم.

محراب اور دیواروں پر قرآن حکیم کی آیات اور اللہ تعالی کے اسائے منی لکھنے سے مقصود عموماً زینت ہوتا ہے اور یہال حاجت کچھ بھی نہیں ہوتی اس لیے ممنوع ہے۔ اس کے بر خلاف بیت المال کے گھوڑوں کے امتیاز کے لیے ان کی رانوں پر"للہ" یا" حبیس فی سبیل الله "لکھنے کی حاجت ہے۔ یوں ہی تبرک کے لیے اور باذن اللہ تعالی وسیلۂ نجات کے لیے کفن پر مخصوص دعائیں لکھنے ، یا کاغذو غیرہ پر لکھ کر گفن اور سینے کے درمیان رکھنے کی بھی حاجت ہے، اس فرق کو سمجھ لیجھے۔ (ن، ر) یہ فتاوی رضویہ، ص: ۱۳۱، ج: ۴ رسالہ "الحو ف الحسن فی الکتابۃ علی الکفن "کامطلب خیز ترجمہ ہے جس سے دم اقدی کو تبرک کے لیے مینے کی حاجت عیاں ہوتی ہے۔

رابعًا: بینک بیمل بقصد تعظیم ہی تھااور متبرک چیز سے استفادہ ای طور پر ہونا بھی چا ہیے اور یہ امر بھی حق ہے کہ بلا ضرورت صرف حصول برکت کے لیے خون بینا، دم اقدس کے لیے ہی مخصوص ہے۔ لیکن یہاں استدلال یہ ہے کہ افضل الرسل ، سید الکل بڑھ تھا گئے گئے کے مہتم بالثان دم اقدس کو بینا اگر تکریم نبوی کے منافی نہیں ہے تو عام انسانوں کا خون ضرورت اور حاجت کی حالت میں رگوں میں چڑھانا بھی تکریم انسانی کے منافی نہ ہوگا، کیوں کہ عام انسانی خون جس قدر تکریم کا حقد ارسے اس سے بے شار گنازیادہ نبوی خون تکریم کا حقد ارہے اور اس بارے میں کوئی خصوصیت نہیں ہے کہ عام انسانوں کی تکریم کا تولیا ظریم کا کا ظنہ ہو:

ادب گامیست زیر آسال از عرش نازک تر نفس هم کرده می آید جنید وبایزید این جا

اس لیے جب یہاں حصول برکت کے لیے شرب جائز ہے توعام انسانوں کا خون دفع مشقت کے لیے رگوں میں چڑھانا بھی جائز ہو گااور تکریم انسانی کے منافی نہ ہوگا۔

#### بالنجوال سوال:

انسان کے اجزامے مائعہ وغیر مائعہ دونوں کے لیے احترام و حرمت کا حکم کیسال ہے اور شدید ضرورتِ مُلجئہ میں بھی کسی کے بدن کا مکڑا کا ثناجائز نہیں توصرف حاجت کی وجہ سے خون سے انتفاع کیوں کرجائز ہوگا؟

#### جواب:

قطعِ عضوِانسانی پر نقلِ دمِ انسانی کا قیاس محل نظرہے کیوں کہ دونوں میں پانچ پانچ طرح سے فرق پایاجا تاہے، جیسا کہ میری کتاب ''انسانی خون سے علاج کاشرعی تھم'' میں ہے۔اور بیہ فرق توبہت ہی عیاں ہے کہ عضومیں حیات پائی باتی ہے کیوں کہ اس کے کاشنے ، توڑنے سے نکلیف کا احساس ہو تاہے اور خون میں اس طرح کی حیات نہیں پائی جاتی کہ اس پر چاقو بھی چلائے تواس میں نکلیف کا کوئی احساس نہ ہوگا جیسا کہ رگ والے انجکشن سے اس کا تجربہ بے شار لوگوں کو ہے۔

#### حيمناسوال:

کیاوجہ ہے کہ موضع حاجت میں شعر خزیر کا استعال مباح تھہرامگر وصل شِعرانسان کی اجازت نہ ہوئی؟

#### جواب:

جوتے چیل کی سلائی کے لیشعرِ خنزیر کے استعال کی اجازت بوجہ ضرورت ہوئی۔اور وصل شِعرِ انسان کی نہ ضرورت ہے، نہ حاجت، نہ منفعت، بلکہ یہ محض ایک زینت ہے جس کامخطورات کی اباحت سے دور کابھی کوئی رشتہ نہیں۔

#### ساتوال سوال:

عون سے رقیہ کا جزئیہ اور اس سے کتابتِ آیتِ قرآن سخت کل نظر ہے اس پر قیاس غیرسلّم ہے ، پھریہ رافعِ امان وفتح ران ہے۔ یہ

#### جواب:

نگسیرنے خون سے بوجہ ضرورت شرعیہ پیشانی پر آیات قرآنی لکھنے کا جزئیہ صرف اس لیے پیش کیا گیا ہے تاکہ یہ وہم کسی کونہ ہو کہ تحریم وَم والی آیت دم انسانی کوعام نہیں۔ فتح بابِ اہانت کا اندیشہ ہے توبیہ سکا تعویذ نویسوں کونہ بتایا جائے۔ **آٹھوال سوال:** 

(الف) انتقالِ دم بسااو قات مریض کے لیے سخت مصراور لاعلاج بیاری کا باعث ہو تا ہے ، اسے نظر انداز کرنا چه معنی دارد؟

(ب) اب ڈاکٹر کہتے ہیں کہ خون کا بدل دریافت کر لیا گیاہے تو نہ حاجت موجود ، نہ ضرورت ، پھر اجازت کیسی؟ اور بیصرف ان کی خبرنہیں ، بلکہ اس پرمل بھی جاری ہو دچاہے۔

#### جواب:

(الف) خون چڑھانے سے پہلے ہر طرح خون کے گروپ،اور اس کے مقنرا ثرات کی طبی جانچ کر لی جاتی ہے اور جب بوری طرح سے اطمینان حاصل ہو جاتا ہے کہ بیہ خون صالح ہے تب اسے چڑھایا جاتا ہے اس لیے انتقالِ دم لا علاج بیاری کا باعث بھی نہیں ہوتا۔ ہاں اگر کسی ڈاکٹرنے خون کی مکمل جانچ کرا ہے بغیر چڑھا دیا توابیاممکن ہے مگراس کا تعلق دم سے نہیں، بلکہ طبی اصولوں سے غفلت ولا پروائی برتنے سے ہے اور اسے کوئی جائز نہیں کہتا، پھرالی ہے احتیاطی نوادر سے ہے۔ آج کے زمانے کا حال یہ ہے کہ انجکشن لگوانے اور مرض کی تشخیص کے لیے خون نکلوانے سے بھی بسااو قات لاعلاج مرض ہوجاتا ہے تواس کا مطلب یہ نہیں ہے کہ نیروبیان کا انجکشن لگوانا اور شوگر وملیریا وغیرہ کے ٹسٹ کے لیے خون نکلوانا حرام قرار دیدیا جائے بلکہ اس کے لیے ضروری احتیاطی رعایت لازم قرار دی جائے گی۔

(ب) ہم نے اس امری تحقیق کی مگر افسوس کہ یہ قیمتی معلومات فراہم نہ ہوسکیس تاہم جہال خون کابدل دریافت ہو گیا ہے ساتھ ہی اس پر عمل بھی جاری ہو دیکا ہے اگر وہ انسانی خون کی طرح سب کو دستیاب ہو تو وہاں انسانی خون ہے علاج کرام ہوگا۔ اور جہال ڈاکٹروں کے کان بھی اس سے ناآشناہیں وہاں انسانی خون کی حاجت، ضرورت سب متحقق ہے۔

نوال سوال:

دلیل حرمت وجلت باہم متعارض ہون توترجیج حرمت کوہے، یاحلت کو؟

#### جواب:

اگر واقعی دونوں دلیلیں متعارض ہوں یعنی:

- دونوں کیساں قوت کی ہوں،
- ان کے درمیان کسی طرح تطبیق ممکن نہ ہو،
- نه بی تسی دلیلِ مرجح سے ایک کو دسرے پر ترجیح حاصل ہو،
  - اور حلت وحرمت میں اشتباہ پیدا ہوجائے،

توخاص اس صورت میں حرمت کو ترجیح حاصل ہوگی، لیکن ہمارے مسئلہ دائرہ میں ایسانہیں ہے کیوں کہ ضرورت وحاجت اعلی در جے کے مرجیحات سے ہیں توان کے دائرہ اثر میں جہال کہیں بھی حرمت بائی جائے گی مغلوب و مرجوح ہوتی جائے گی۔ یہی وجہ ہے کنگسیر کے خون سے سورہ فاتحہ و غیرہ آیات قرآئی لکھنا، مال کے شکم سے مردہ بچے کو کاٹ کر نکالنااور زندہ بچے کی جان بچانے کے لیے اس کی مردہ مال کاشکم چاک کرنا حلال ہے۔ اور بیبلا شہر ضرورتِ شرعیہ کی وجہ سے دلیل حرمت پردلیل حلت کی ترجیح ہے۔

یہ سوال وجواب دسویں سیمینار میں پیش ہوئے، اور مندوبین نے باتفاق راے اس کافیصلہ کیا، جسے دسویں فقہی سیمینار کی رپورٹ "شاکع شدہ" ماہنامہ اشرفیہ، مبارک بور میں دیکھا جاسکتا ہے۔ وقت میں گنجائش ہوتی توہم آپ کوتمام موضوعاتِ بحث میں "اتفاق بعدِ اختلاف" کاچشم دید منظر مشاہدہ کراتے۔ تاہم یہ چند نمونے بھی یہ اندازہ لگانے کے لیے کافی ہیں کہ علماے مجلسِ شرعی نے ان مسائل کے حل میں کتنی عرق ریزی اور جگر سوزی سے کام لیا ہے۔ خدائے پاک ان علماے کرام کواپنے فضل خاص سے دارین میں بہتر جزاعطافرمائے اور اہل سنت وجماعت کوان کے امثال ہمیشہ عطافرماے۔

ایس دعااز من داز جمله جهال آمین باد

# بديرتشكر

مجلس شرعی کے آغازہ اب تک جینے حضرات نے بھی مجلس کاکوئی علمی یامالی تعاون کیا ہم اپنے تمام رفقائے مبلس کی طرف سے صمیم قلب سے ان کا شکر میہ اداکرتے ہیں اور دعاکرتے ہیں کہ خداے پاک اپنے بیارے رسول ہٹائی کھیئے کے صدقے میں سب کی خدمات کو قبول فرمائے اور انھیں اجرعظیم سے نوازے ۔ بالخصوص تمام خلاصہ نگاروں اور سوالات و مقالات مرتب کرنے والوں اور جملہ باحثین کے شکر گزار ہیں، جن کی بے پناہ کوششوں، محنتوں اور بے لوث عرق ریزیوں سے جدید فقہی مسائل حل ہوئے ہم ذیل میں سوالات اور خلاصے مرتب کرنے والوں کا ایک جارٹ پیش کرتے ہیں:

### سوالات اور خلاصے مرتب کرنے والوں کا حیارٹ

| مولاناقرالحن بستوی، امریکه        |          | مولاناعبدالحق رضوي         |          | محد نظام الدين رضوي     |            | علامه محداحد مصباحی      |          |
|-----------------------------------|----------|----------------------------|----------|-------------------------|------------|--------------------------|----------|
| خلاصے                             | سوالات   | خلاصے                      | حوالات · | خلاصے                   | سوالات     | خلاصے                    | سوالات   |
| <u>-</u>                          | ۲        | 1                          | _        | ~                       | 19         | ۳                        |          |
| مولانامبارك حسين مصباحي           |          | مفتى بدرعالم مصباحي        |          | مفتي محرمعراج القادري   |            | مفتى آل مصطفي مصباحي     |          |
| خلاصے                             | سوالات   | خلاصے                      | سوالات   | خلاصے                   | سوالات     | خلاصے                    | سوالات   |
| _                                 | 1 1      |                            |          | 1                       | 1          | i i                      | ۰ ،      |
| مولانامحرناظم على مصباحي          |          | مولانا محد صدر الورى قادري |          | مولانانفيس احمد مصباحي  |            | مولانازا دعلي سلامي      |          |
| خلاصے                             | سوالات   | خلاصے                      | سوالات   | خلاصے                   | سوالات     | خلاسے                    | سوالات   |
| 1                                 | -        | 9                          | ٣        | 11                      | ٢          | ı                        |          |
| مولانا محمر عرفان عالم مصباحي     |          | مولاناناصرحسين مصباحي      |          | مولانادتنكيرعالم مصباحي |            | مولاناساجدعلى مصباحي     |          |
| لاصے/تذبیل                        | سوالات خ | خلاصے                      | سوالات   | خلاصے                   | سوالات     | خلاصے                    | سوالات   |
| 1/0                               | _        | ı                          | ۲        | 1                       | _          | ۲                        |          |
|                                   |          | مولانانثار احدمصباحي       |          | مولاناعارف حسين مصباحي  |            | مولانا محمه بارون مصباحي |          |
| یہ چارٹ بینویں سیمینار تک<br>کاہے |          | خلاصے                      | سوالات   | ص/تذبيل                 | سوالات خلا | خلاصے                    | سوالات   |
|                                   |          | 1                          | _        | ۲/۲                     | -          | 1                        | <b>-</b> |
| کل خلاصے :۵۱                      |          |                            |          | کل سوال ناہے: ۵۱        |            |                          |          |

مقالہ نگاروں کی تعداد زیادہ ہے، ہم ان کا تذکرہ ان شاء اللہ تعالیٰ کسی اور تحریر میں جلد ہی کریں گے، یہ تمامی حضرات اپنی زریں خدمات کی بنا پر بوری جماعت کی طرف سے شکر پیے کے حقد ار ہیں۔

تینول جلدوں کے تمام خلاصوں کو، عزیز سعید، مولانا محمد عارف حسین مصباحی استاذ دار العلوم قادریہ، بگھاڑو نے دوبار بغور پڑھ کراصلاحات کی ہیں اور ہر خلاصہ نگار نے اپنا اپنا خلاصہ ایک ایک بار پڑھ کراصلاح کی ہے اور تیسری کا پی کا اصلاحات سے مقابلہ درج ذیل علاے کرام نے کیا ہے:

جناب مولاناتونیق احسن برکاتی جناب مولانامحد عرفان عالم مصباحی جناب مولانااز بر الاسلام مصباحی از بری جناب مولانا ارشاداحد مصباحی جناب مولانامحد سعید رضامصباحی جناب مولانامحد اظهار النبی حسبنی مصباحی جناب مولانامحد اظهار النبی حسبنی مصباحی جناب مولانامی اختر مصباحی جناب مولاناریس اختر مصباحی جناب مولاناریس اختر مصباحی

اول الذكر دونوں علما بعد میں بھی میرے ساتھ رہ كر پوری دل چیبی اورمخنت کے ساتھ متفرق كام انجام دیتے رہے یہاں تک كه تینوں جلدیں مكمل و قابل اشاعت ہوگئیں۔

تینوں مقدمات کا املاعزیزی مولوی محمد اظم مصباحی متعلّم درجہ قیق اوب نے کیا، یہ میرے لیے ان کا بڑا تعاون ہے اور میرے ولد عزیز مولوی محمد فضل الرحمٰن سلّمہ المنان متعلّم درجہ سادسہ جامعہ اشرفیہ نے شروع سے ہی میرے ساتھ رہ کر میرا تعاون کیا ہے، بعض امور میں حضرت مولانا مسعود احمد برکاتی، حضرت مولانا زاہد علی سلامی اور حضرت مولانا نفیس احمد مصباحی (اساتذہ جامعہ اشرفیہ) بھی شریک رہے۔ میں ان سب کرم فرماؤں کا پورے اخلاص قلب کے ساتھ شکریے اواکر تاہوں۔

جناب مولاناساجد علی مصباحی استاذا شرفیہ نے اپنے خلاصوں کی کمپوزنگ خود کی اور حضرت مصباحی صاحب، راقم الحروف اور مولانا محمد عارف مصباحی کے خلاصوں کے سواتمام تلخیصات کی کمپوزنگ جناب مولانا ناصر سین مصباحی استاذا شرفیہ نے کی ہے۔ پھر چند سوال استاذا شرفیہ نے اور پہلی جلد کے مقدے کی کمپوزنگ جناب مولانا محمد اللم مصباحی استاذا شرفیہ نے کی ہے۔ پھر چند سوال ناموں کو چھوڑ کر سارے مواد کی کمپوزنگ، سیٹنگ اور تزئین جناب ماسٹر مہتاب پیامی صاحب شعبہ کمپیوٹر جامعہ اشرفیہ نے کی ہے۔ مجلس ان سجی حضرات کی شکر گزار ہے۔

فضیلت سال اول کے طلبہ ہرسال کوئی اہم کتاب "یوم مفتی اُظم" کے موقع پر شاندار طریقے پر شائع کر کے اس کی رسم اجراکراتے ہیں، اس سال انھوں نے "جدید فقہی مسائل پر علما کی رائیں اور فیطے" کا انتخاب کیا، اس کتاب کی طباعت میں انھوں نے تقریبًا دو نُلث مالی تعاون کیا ہے۔ ہم ان کے اس انتخاب اور تعاون پر تمام رفقا ہے مجلس کی طرف سے ان کا شکریہ اداکرتے ہیں اور دعاکرتے ہیں کہ خدا ہے کریم انھیں عالم کامل، عالم باغمل، عالم بافیض بنائے اور ان سے دین حنیف کی زیادہ سے زیادہ خدمات لے اور انھیں ہرگام پر شاد کام فرمائے۔

# جدید مسائل پر علما کی رائیس اور فیصلے ( جلداول )

نام اس کتاب کا حضرت مصباحی صاحب دام خلائے تجویز کیاہے ، کتاب کی فائنل کا بی آنے کے بعد کتاب حضرت کی ہی خدمت میں پیش ہوتی ہے پھر وہاں ہے جانچ اور منظوری کے بعد پریس بھیجی جاتی ہے۔ شکر الله مساعیه ہم الجمیلة و جزاهم خیر الجزاء.

محمد نظام الدين رضوي

[ناظم مجلس شری وصدر المدرسین جامعه اشرفیه] ۲۷ر ذی الحجه ۱۳۳۹هه/۷ رستمبر ۲۰۱۸ء، جمعه مبارکه

# يهلافقهي سيمينار

منعقده: - ار ۲رسار ۴ رجهادی الاولی ۱۹۳۳ ه مطالق ۱۸ ر ۱۹ ر ۲ ر ۲۱ را کتوبر ۱۹۹۳ء بروز دوشنبه، سه شنبه، چهار شنبه، پنج شنبه بمقام: جامعه اشرفیه، مبارک بور

موضوعات

(۱، ۲) الکحل آمیز دواؤل اور رنگین چیزول کا استعال (۳، ۳) جان ومال کا بیمه اور ان کی شرعی حیثیت میلاد میلاد

الکحل آمیز دواون اور گین چیزوں کااستعمال

☆ سوال نامه
 ☆ خلاصة مقالات
 ☆ شركا بيسينار كي قرار دادونتيجه بحث
 ☆ في ليے

# سوال نامه

# الكحل،اسيرك، تنكجرآميز دواؤل كااستعال

# رتیب: مفتی محمد نظام الدین رضوی، رکن مجلس شرعی، جامعه اشرفیه

آن کے زمانے میں بہت سی چیزوں کی طرح سے دواسازی کا کاروبار بھی ہمارے قبضہ میں نہیں، بلکہ یہ عام طور سے ایسے لوگوں کے ہاتھوں میں ہے جن کے مذہب میں پاک و ناپاک اور حلال وحرام کاکوئی تصور نہیں پایاجا تا،اور محض عیش وعشرت ہی ان کا سرمایۂ زندگی اور مقصد حیات ہے۔ یا پھر کچھا یسے مسلمانوں کا اس میں تھوڑ ابہت حصہ ہے جو شرعی احکام سے تقریباً بالکل ہی ناآشنا ہیں۔ تولاز می طور پر اس کے نتیجہ میں جو ہونا چا ہیے تھا وہی ہوا کہ دواؤں میں پچھا یسے عناصر شامل ہوگئے جو اسلام کے ''نظریۂ معالجت ''سے میل نہیں کھاتے یا جن سے ایمان والوں کو بچنے کا حکم دیا گیا ہے اس سیاق میں ایسے عناصر سے میری مراد اسپر ہے، الکال اور "نگجر ہیں۔ جنھیں شراب کی بدترین قسموں میں شارکیا گیا ہے۔

شروی شروی میں تواہل اسلام ان سے احتراز کرتے رہے اور ان کی زیادہ ترتوجہ طبیبوں اور یونانی دواؤں کی طرف رہی اور نیم ملاکا طبقہ تولگ بھگ نایاب ہوگیا، اور ان نیکن رفتہ رفتہ حالات تبدیل ہوتے رہے ، ماہر اطباکی تعداد بھی کم ہوتی رہی اور حکیم علاکا طبقہ تولگ بھگ نایاب ہوگیا، اور نوبت بایں جار سید کہ آج عوام و خواص بھی شراب آمیز دواؤں کے استعال میں مبتلا ہوگئے اور ان سے احتراز حد در جہ دشوار ہوگیا۔ اس لیے ضرورت محسوس ہوئی کہ ان شرابوں کے اجزا، کیفیت ترکیب اور ان کی شری حیثیت کا آج کے حالات کو سامنے رکھ کر گہری نگاہ سے جائزہ لیاجائے اور اسلام کے اصولوں سے کوئی سمجھوتہ کیے بغیرا گرکچھ " رخصت "کی گفجائش نگلی ہوتو اسے بروئے کار لایاجائے۔ آخر "عزیمت "کے ساتھ ساتھ " رخصت "بھی شریعت عُر "اء کا بی ایک حکم ہے۔ ہم سب سے بہلے ان شرابوں کی ماہیت کا ایک طبی و کیمیائی تجزیہ بیش کرتے ہیں، اس کے بعد مجد داعظم امام احمد رضاقد س سرہ کی تحقیقات سے ان کی شرعی حیثیت کو واضح کریں گے ، اور اخیر میں چند سوالات پر مشتمل ایک استفسار ہوگا۔

**الکحل کی لفظی تشریح:**-اَیکوبل<sup>(۱)</sup> (Alcohol) کاطبی نام "الکحل"ہے جس کامعنیٰ عربی میں "روح الخمر "اور اردو میں "روحِ شراب" یا" جوہر شراب "ہے ،انگریزی زبان کی بڑی مشہور اورمستند لغت" بھار گواز" میں اس کامعنیٰ ہیہ لکھا ہے۔

<sup>(</sup>۱)-الکحل کاانگریزی تلفظ" ایلکوبل" ہے۔ ۱۲۔ منہ

خالص شراب کی روح، پیوراسپرٹ آف وائن (Pure Spirit of Wine) (ا) انگریزی کی دوسری مستند و متد اول لغت ایڈ وائٹر و اسٹرٹوئینتھ سنچری ڈکشنری میں اس کا معنی "روحِ شراب " درج ہے۔ (ص:۲۰) مخزن الادویہ (۲۰) ڈاکٹری میں اس کی تشریح اس طرح ہے۔ "انگریزی لفظ اینکو ہل مشتق ہے عربی لفظ " الکحل " ہے۔ جس کے معنی اصطلاحِ کیمیامیں نہایت مقطریار وح کے ہیں مگر اب اس لفظ کا اطلاق "مطلق روح شراب " پر ہوتا ہے "۔ (۳)

**صفات: -**خالص الکحل بے رنگ اور پانی کے مثل ایک خاص قتم کارقیق ہے جو پانی کے مزاج کے بر خلاف آتش گیر ہو تا ہے ،اور مزہ تندو تیز۔ مخزن الادویہ میں اس کے صفات پر بیروشنی ڈالی گئ:

یہ ایک ہے رنگ و بو، نہایت سیماب طبع (اڑ جانے والا) سیّال ہے جونمی کوباً سانی جذب کرلیتا ہے اس میں نناوے فیصدی (بروئے وزن) ہنتھل ہائیڈرو آگسائڈ (Ethyl Hydrdxide) اور ایک فیصدی پانی ہوتا ہے ،اس کا وزن متناسبہ ۲۹۳ء و سے 297ء • تک ہوتا ہے اور ۲ ،۳۲۱، در جہ فارن ہائٹ کی حرارت پر کھولنے لگتا ہے۔ ''(\*)

استعال:-الکحل کوبے شار دواؤں میں استعال کیا جاتا ہے، انگریزی دداؤں میں تقریباً سارے ہی سیال ادویہ (ٹانک، سیرپ،وغیرہ)اور کچھانجکشنوں میں اس کی آمیزش ہوتی ہے۔

اور ہومیو پیتھک میں توسوفیصد دواؤل میں اس کی آمیزش ہوتی ہے اور اس کثرت و فراخ دلی کے ساتھ کہ الکحل ہی ان کا جزءاظم ہو تاہے اور دواکا جزئم سے کم ترہو تاہے ، حتی کہ زیادہ پاور کی دواؤل میں اصل دواکا جز"نہ "کے برابر ہو تاہے ۔ ہومیو پیتھک مسحاؤں کے خیال میں میہ طریق کار جوہری یا بیٹمی نظر میہ پر مبنی ہے یا کہ یہ دوار درح کی طرح غیر مبصر ہے ، لہذا دوا کے نام پر الکحل شراب پلائی جاتی ہے ۔

بونانی دوائیں الکحل سے پاک ہواکرتی تھیں لیکن جِدّت پسندی کے رجحان یاماڈرن کہلانے کے فیشن میں آج یہ بھی الکحل کی آلودگی سے محفوظ نہیں رہ سکیں کچھاہیاہی حال آبورویدک دواؤں کا بھی ہے۔

دواؤں کے علاوہ بھی بہت سی چیزول کے بنانے میں الکحل کی مد دلی جاتی ہے، جان اے ہنٹرایم، بی، سی لکھتا ہے:

"الکحل تقریباً • • ار مختلف پیشوں اور صنعتوں میں استعال ہوتی ہے ، خو شبوئیں ، وارنش ، رنگ اور دوائیں تیار کرنے میں الکحل کا استعال ہوتا ہے۔ بہت کم لوگ واقف ہول گے کہ بنسل بنانے میں بھی الکحل کی ضرورت ہوتی ہے کیکن یہ واقعہ ہے کہ جس چیز کو بنسل کالیڈ (یعنی سیسہ کی مثل سیاہ چیز ، جو بنسل کے اندر رکھی ہوتی ہے ) کہتے ہیں وہ حقیقت میں ایک سیاہ سفوف ہوتا ہے

<sup>(</sup>۱) – بھار گواز ڈکشنری کلاں، ص:۵م۔

<sup>(</sup>۲)-مخزن الادوبید ڈاکٹری: بیر سابق میڈیکل سفارت خانہ برطانیہ سیستان، شمس الاطباء ڈاکٹر غلام جیلانی کی تصنیف ہے جواپنے موضوع پر بہت جامع اور منفرد کتاب ہے یہ انگریزی طب کی کئی ایک مستند کتابوں سے ماخوذ ہے۔ مثلاً: (۱) برٹش فار ماکو بیا۔ (۲) فار ماکو پیڈیا۔ (۳) میٹریا میڈیکا آف انڈیا۔ (۴) برٹش فار ماسیوٹیکل کوڈیکس وغیرہ۔ (۱۲-ن)

<sup>(</sup>٣)-مخزن ص:٦٢٣، بيان ايككمال\_

<sup>(</sup>۴)-مخزن،ص:۹۲۳\_

جس کواکیک خاص قسم کی وارنش میں آمیز کیاجا تاہے،اور بیوارنش الکحل میں آمیز کی جاتی ہے۔(۱)

فوانك:-جان،اك، منٹرلكھتاك:

"الکحل اپنے صحیح استعال کے اعتبار سے دنیا کی مفید ترین چیزوں میں شامل ہے، اہم ترین اشیا ہے کیمیائی میں پانی کے بعد الکحل کا ہی درجہ ہے۔"<sup>(1)</sup>

مخزن الادوبيميں ہے:

" ایکلوال "کے استعال سے چوں کہ بکٹیریا ("کی پیدائش وافزائش موقوف ہوجاتی ہے اور ان کے بےحس ہوجانے سے کیفیت تخمیر مسدود ہوجاتی ہے اس لیے ایکلوال اپنٹی سپٹک و دافع تعقن ہے ، اور اس تاثیر میں یہ گلیسرین سے اعلیٰ لیکن کلوروفارم (") اور ایتھرسے ادنیٰ ہے۔ (۵)

عام طور سے دواؤں میں اس کااستعال اس لیے ہو تاہے کہ زیادہ دنوں تک دواؤں کی حفاظت کرتی ہے اور ان کے جَلد خراب ہونے کااندیشہ باقی نہیں رہتا، بعض دواؤں میں اس کااستعال غذاؤں کے ہضم کرنے اور بعض میں نیندلانے کے لیے بھی ہو تاہے۔اعلیٰ حضرت علیہ الرحمة والرضوان لکھتے ہیں:

"اون (اہل بورپ) کے یہاں شراب کے برابر کوئی شے حافظ قوتِ ادویہ نہیں اور تمام تحلیلات واعمال کیمیاویہ میں۔ جن سے ایسی تراکیب کم خالی ہوتی ہے۔اسپرٹ کااستعمال کاللازم ہے۔اسپرٹ قطعاً شراب ہے۔"<sup>(۱)</sup>

اجزام فرکمید. - الکحل کابنیادی جزشکر ہے الہٰدا ہروہ چیزجس میں شکریائی جاتی ہے جیسے گنا، مہوہ، پھل وغیرہ۔ان سب سے الکحل تیار کیاجا تا ہے۔ جان،اے، ہنٹر لکھتا ہے:

" آج کل الکحل مختلف چیزوں سے بنائی جاتی ہے، مثلاً غلد، آلو، چقندر حتی کہ لکڑی کے برادے سے بھی بنتی ہے، اس کی ساخت میں سائنس کے تمام ذرائع سے مد دلی جاتی ہے اور بے شار دولت اس کی کشیر میں صرف کی جاتی ہے۔ "(<sup>2)</sup>

انگور اور بھلوں کے شیرہ سے تیار شدہ الکھل بے حدگراں ہو تا ہے اور ان سے عمدہ قسم کی صاف و شفاف شرابیں بنائی جاتی ہیں، جیسے وائن، یہ الکحل دواؤں میں نہیں ڈالا جاتا، ورنہ دوائیں اپنے موجودہ دام سے کئی گنازیادہ گراں ہوتیں۔عام طور سے دواؤں میں گئے کے رس سے بنایا گیاالکحل ہی آمیز کیا جاتا ہے اور یہی وافر مقدار اور سستے دام میں ہر جگہ فراہم بھی ہے۔

<sup>(</sup>۱) – اِلْكُعَلِ اور زندگی، ترجمه لیلکو بل اینڈلائف،ص:۹،۰۱\_

<sup>(</sup>۲)-الکحل اور زندگی،ص:۹،۸\_

<sup>(</sup>۳)-بکٹیریا:جراثیم-۱۲(ن)\_

<sup>(4)-</sup>کلوروفارم، ایتھر، بے ہوش کرنے کی دوائیں۔ ۱۲۔

<sup>(</sup>۵)-مخزن،ص:۱۲۳\_

<sup>(</sup>٢)-فتاوي رضويه، جلد دهم نصف آخر، ص: ٢٢.

<sup>(4)-</sup>الکحل اور زندگی،ص:۴۳۳\_

الكحل بناف كاطريقة: علم الكيمياك الك لكجرراوركى داكتروب في الكحل بناف كاطريقه بية تايا:

"گنایاجس چیز کے رس یاشیرہ سے الکحل بنانامقصود ہوتا ہے اسے کسی برتن میں بند کرکے ایک مقررہ مدت تک سڑایاجاتا ہے۔ یہاں تک کہ اس میں کیڑے پیدا ہوجائے ہیں پھراسے آگ پر جوش دیاجاتا ہے، جب وہ ایک مخصوص در جهٔ حرارت پر پہنچتا ہے تواس کی بھاپ کوایک پائپ کے ذریعہ گزار کر دوسرے برتن میں اسے محفوظ کیاجاتا ہے، یہ بھاپ دوسرے برتن میں پانی کے قطرات کی شکل میں ٹیکتی ہے۔ یہی جمع شدہ بھاپ یاقطرات الکحل کے نام سے موسوم ہیں۔"

مخزن الادویہ میں اصطلاحی الفاظ میں اس کے بنانے کی ترکیب یوں لکھی ہے: کم طاقت والے اہتھی لیک ایلکو ال (۱)

Spirit) کے کم از کم نو فیصدی پانی اڑا کر پھر اسے کشید کر لیتے ہیں چنال چہ ریکٹی فائیڈ اسپرٹ (۲)

(Rectifide) جس میں ۱۰ فیصد پانی ہو تا ہے میں سے کاربونیٹ آف پوٹشیم یاکلورائیڈ آف کیلشیم (۲) کے ذریعہ کم از کم نوفیصد پانی کوعلا حدہ کرنے کے بعد پھر اسے کشید کرنے سے خالص ایلکو ہل حاصل ہو تا ہے۔ (۲)

یہ الکھل پانی کی کم وبیش آمیزش کے لحاظ سے مختلف فیصد کے ہوتے ہیں۔ شمس الاطباء ڈاکٹر غلام جیلانی نے مخزن الادوب میں پانی ملے ہوئے الکھل کے زیرِ عنوان چارفتنم کے کم وبیش فیصد والے الکھل شار کیے ہیں۔ ساتھ ہی ان کے بنانے کی ترکیب بھی لکھی ہے۔ ہم یہاں صرف ان کے نامول کی ایک فہرست پیش کرتے ہیں:

(۱)-أيلكوبل:- مدر فيصدي

(۲)-اللكوبل:- ۲۰ فيصدي

(m)-ریکوبل:- ۲۵مر فیصدی

(م)-ریکوبل:- ۲۰ فیصدی <sup>(۵)</sup>

اسپر هـ: -انگریزی زبان کی مستند اور شهور لغات بهار گواز دهشنری اور ایدوانسد تو نینته شیخری دهشنری میں اسپر ث (Spirit)

كے معانی بيانھ بين:

(ا)-روح: سول (Sol)

(۲)-تیزشراب: اسٹرانگ لیکر (Strong Liqur)

ان کے علاوہ اور بھی دوسرے معانی مثلاً زندگی کی حقیقت، خالص مقصد، پرجوش غیر معمولی عقل مندانسان،اورا ثروغیرہ

<sup>(</sup>۱)- ہتھ میلک ایلکو ہل: اس میں ہتھن ۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔ نام کی ایک خاص قسم کی گیس شامل ہوتی ہے، اس لیے اسے اہتھ میلک کہتے ہیں اس ایلکو ہل میں یانی کی مقدار کچھ زیادہ ہوتی ہے۔ ۱ان۔

<sup>(</sup>۲)-ایکٹی فائیڈاسپرٹ یعنی شراب خالص کا تعارف اسپرٹ کے بیان میں عنقریب آرہاہی۔ ۱ان۔

<sup>(</sup>٣)- کاربونیٹ آف بوٹے شیم ، کلورائیڈ آف کیلٹیم ، بید دونوں خاص قشم کے مرکب بیں جونمی کوٹینج لیتے ہیں۔ ۱ان۔

<sup>(</sup>۴)-مخزن الادوبيه ڈاکٹری، ص: ۶۲۳\_

<sup>(</sup>۵)-مخزن الادوييه، ص:۹۲۷، ۹۲۵\_

بھی درج ہیں۔<sup>(۱)</sup>

اور شمس الاطبانے اس کامعنی روح الخمر ، روح النبیذ اور جوہرِ شراب لکھاہے۔ (۲) اعلیٰ حضرت علیہ الرحمۃ والرضوان کے کلام سے بھی یہی عیاں ہے۔ رقم طراز ہیں:

إنّ إسْبار تو —وهي روخ النّبيذِ خمرٌ قطعًا بل من أخبث الخمور . اه (٣) اسپرٹ جس کامعنیٰ روح النبیذ ہے۔ یقیناً شراب ہے۔ یہ سب سے بدتر شراب ہے۔ زن ی طریر الکھا کا در اسر و کریں و الدی کو فی قریبی مال تی کھیجن کو فی ضرور الحالا سے جعد اک ویل سے

بنیادی طور پر الکحل اور اسپرٹ کے در میان کوئی فرق نہیں ،البتہ کچھ جزوی فرق ضرور پایاجا تاہے ، حبیباکہ ذیل کے اقتباس سے عیاں ہوگا مخزن الادویہ میں اسپرٹ کے تعلق سے یہ تفصیلات درج ہیں:

**بنانے کی ترکیب:**-شکری سّال یا میٹھے رسوں مثلاً گڑیا شکر کا شربت، یا آبِنِشکریا آبِ انگور، یا آبِ سیب وغیرہ میں خمیر اٹھاکر پھران کاعرت مینچ لیتے ہیں۔

نوف: - جب شکر کوپانی میں گھول کراورا ہے ایک ایسی گرم جگہ میں جہاں کی حرارت ۲۵۰ اور ۸۰ درجہ فارن ہائٹ کے در میان ہو۔ رکھ کراس میں خمیر شراب ملادی تواس میں ایک تیز حرکت پیدا ہوکر جوش آنے لگتا، اور کار بانک ایسڈ گیس خارج ہونے لگتی ہے اور وہ سیال بڑا گدلا ہوجا تا ہے لیکن آخر کارتمام تلجھٹ برتن کے بیندے میں تہ نشین ہوجا تا ہے اور شکر شراب میں تبدیل ہوجاتی ہے ایسی شراب کوشراب خام کہتے ہیں، اور جب شرابِ خام کو مقطریاک شید کرتے ہیں تو فد کورہ بالا "شرابِ خالص" یا "دریکٹی فائیڈاسپرٹ" حاصل ہوتی ہے جس کو منسکرت میں "تیکش بدھ" اور ہندی میں "تیج مدھرا" کہتے ہیں۔ (۲۰)

اس اقتباس سے یہ معلوم ہواکہ "ریکٹی فائیڈ اسپرٹ "کیا چیز ہے ، اور الکحل بنانے کی ترکیب میں آپ یہ پڑھ آئے کہ "ریکٹی فائیڈ اسپرٹ "کیا چیز ہے ، اور الکحل بنانے کی ترکیب میں اب کشید "ریکٹی فائیڈ اسپرٹ "جس میں •ار فیصدی پانی ہوتا ہے ) میں سے کم از کم نوفیصدی پانی کوعلا حدہ کرنے کے بعد ، پھر اسے کشید کرنے سے خالص اَیلکو ہل حاصل ہوتا ہے۔ "(۵)

یہاں سے معلوم ہواکہ اسپر نے بی سے الکحل بھی تیار کیا جاتا ہے توجو بنیادی اجزاا سپر نے کے ہیں وہی الکحل کے بھی ہوئے۔

صفات: - مخزن الا دویہ میں ''ریکٹی فائیڈ اسپر ٹ' (شراب خالص) کے صفات ان الفاظ میں بیان کیے گئے ہیں:
''یہ ایک بے رنگ و شفاف سیّال ہے جس کی بوخوش گوار ، اور ذائقہ تیز ہوتا ہے ، آگ لگانے سے یہ آسانی بغیر دھوال دیئے کے نیلے رنگ کے شعلے سے جل اٹھتا ہے اور جل جانے کے بعد کھیاتی نہیں رہتا ، اس کاوزن متناسبہ ۸۳۳ء ، ہوتا ہے اور اس میں

<sup>(</sup>۱) – بھار گواز دُکشنری کلاں،ص:۸۵۲،ایڈوانسڈ،ص:۹۲۵،۶۲۴\_

<sup>(</sup>۲)-مخزن،ص:۶۲۳\_

<sup>(</sup>٣)-فتاوي رضويه، جلد دوم، ص: ١٢٠، رساله: الأحلي منَ الشُّكرَ، مكتبه: رضا اكيدُمي.

<sup>(</sup>۴) – مخزن الادويية، ص: ۶۲۳\_

<sup>(</sup>۵)-مخزن الادويه، ص: ۶۲۳\_

بروئے وزن ۸۵ ء۸۵ کیکن بروئے جم (۹۰) فیصدی انتھل ہائیڈروآکسائیڈ ہوتا ہے۔ (۱)

منکچر:- ننگچر:- ننگچر: السلامی الگریزی زبان کالفظ ہے جس کامعنی عربی "صبغه" فارسی میں "تعفین" اور اردو میں "رنگ" ہے۔ انگریزی کی مستند لغت ایڈوانسڈ ٹوئینتھ میں اس کامعنی "اکولی مرکب (وواکا)" لکھا ہے (ص: ۱۸۸۷) اور بھار گواز دشنری میں بید معانی لکھے ہیں:

(۱)- باکارنگ، شیر آف کلر - (Shade of Colour)

(۲)-الکحل میں حل شدہ دواؤں کا نکلا ہوا عرق (این ایلکو مالک اکس ٹریکٹ آف سم کلر)(۱) (An. Alcoholio)

Extract of Some Colour)

شمس الاطبانے اس کی وجہ تسمیہ بہتحریر کی ہے:

"انگریزی لفظ "نگر اوراس کے مترادف عربی لفظ صبغہ کے لغوی معنی ہیں "رنگ" چوں کہ اس قسم (لعنی ادوبیہ کے اجزائے مؤڑہ) کامر کب بنانے کے لیے جب ادوبیہ کو اہلکوہل میں بھگوتے ہیں تواس میں ان کے اجزائے مؤٹرہ کی تحلیل ہوجانے کے علاوہ ان کی رنگت بھی آجاتی ہے لینی وہ لیکو ہل رنگین ہوجاتا ہے اس لیے انگریزی وعربی میں اس کوالیے نام سے موسوم کیا گیا۔ " (۳) مفرد دوا بیا نے کی مرکب بیان کے ایک اہر کیمیادال نے اس سلسلے میں مجھے یہ معلومات فراہم کیں کہ: کسی چیز مثلاً بی (جوایک مفرد دوا ہے) کا جب عرق کشید کرنا ہوتا ہے تواہے کی کھی کو اس کے کیا جب عرق کشید کرنا ہوتا ہے تواہے کی کھی کے اندراس طرح جاتا ہے اور اس کے ذریعہ بی کا ساراعرق باسانی کشید کر لیاجاتا ہے ، الکھل کے علاوہ کوئی چیز اسی نہیں جو بتی کے اندراس طرح سرایت کر جائے جتنی الکھل سرایت کر تا ہے ۔ اس لیے مفر دادو یہ کو الکھل میں بھگویا جاتا ہے تاکہ ان کے تمام اجزائے مفیدہ باسانی کشید ہوجائیں۔

اس کی تائید جان، اے ، ہنٹر کے اس بیان سے ہوتی ہے۔ وہ لکھتا ہے:

"الکحل دنیامیں سب سے تشنہ چیز موجود ہے، وہ جس چیز میں داخل ہوتی ہے اس کا پانی جذب کرلیتی ہے اگر گوشت یا ترکاری کاایک مکڑاالکحل میں ڈال دیاجائے تووہ خیشک اور سخت ہوجا تاہے ،الکحل اس میں سے تقریباً سارا پانی نکال لیتی ہے۔ "(م)

اور مخزِن الادوبيكي بير صراحت بهلي گزر چكى ہے كه:

"يە(الكىل)ئى كوبآسانى جذب كريتاہے۔ "(<sup>۵)</sup>

شمس الاطباذ اکٹرغلام جیلانی نے اس سلسلے میں بڑی مفید معلومات فراہم کی ہیں ہم یہاں ان کے کلمات من وعن قل کرتے

<sup>(&#</sup>x27;)-مخزن،ص:۱۲۴\_

<sup>(</sup>۲)- بھار گواز ڈشنری کلاں ،ص:•9۵۔

<sup>(</sup>۳)-مِخِزن الادوبية ذِاكثرى، ص:۱۱۱، بيان مينكجوري\_

<sup>(</sup>۴)-الکحل اور زندگی،ص:۸\_

<sup>(</sup>۵)-مخزن،ص:۱۲۳\_

" انگریزی ٹنگچرسی ایک دوا، یا چندادویہ کے اجزاے مؤثرہ کا ایک ایلکو ہالک سولیوشن <sup>(۱)</sup>ہو تا ہے اطباعے قدیم بھی نہاتی ادویہ کو شراب میں جگوکران کاخِساندہ <sup>(۲)</sup> بنایاکرتے تھے،جس کوخساندہ ٔ خمری کہتے ہیں۔ دہ بھی در حقیقت منگیجر ہی ہو تاتھا۔ چیال جپہ اس قسم کے خساندہ کی مثال''محیط اظم "میں سیلم کے بیان میں بائی جاتی ہے۔"

برٹش فار ماکھیا<sup>(۳)</sup>میں کل اے رشکیجرز آفیشل <sup>(۳)</sup>میں ہیں جن میں سے دو حیوانی ادویہ سے بنائے جاتے ہیں اور تین جمادی ادویہ سے بنائے جاتے ہیں اور باقی ۲۹؍ نباتی ادویہ سے تیار کیے جاتے ہیں۔

ان میں سے کے اس منگیرز تومحض بذریعہ سولیوشن بنائے جاتے ہیں،۲۱ر بذریعہ امے سی ریشن (۱۵)سار بذریعہ پر کولے شن (۱) اور دوبذر بعدے سی ریشن و پر کولیشن بنتے ہیں۔

19 رمنگچرز بنانے میں مختلف طاقت کا یلکوہل استعال کیاجا تا ہے ، چناں چپہ ۲۲ر کے لیے ایلکوہل (۹۰ر فیصاری) ۱۵ر کے لیے ایلکوہل (۷۷؍ فیصدی)،۲۱؍ کے لیے ایلکوہل (۲۰؍ فیصدی)۱۱؍ کے لیے ایلکوہل (۴۵؍ فیصدی)اور ۷؍ میں علاوہ ( ایلکوبل کے آمِقطر بھی اضافہ کیا جاتا ہے۔ ایک تنگیرایتھر <sup>( )</sup> سے بنایا جاتا ہے اور ایک تنگیر ' تنگیر آف اور نج پیل ہے بنایا جاتا ہے یعنی تنکچر آف کونین۔

بہ اعتبار ترکیب کے تنگیریامیل (مفرد) ہوتا ہے، یا کمپونڈ (مرکب) میل تنگیر تووہ ہوتا ہے کہ جس میں صرف ایک دوا ہوتی ہے اور ایک محلل ہوتا ہے۔ جیناں چہ پرٹش فار ماکو پیامیں اس قسم کی ۶۴ مرٹنگچرز ہیں۔ اور کمپونڈٹنگچروہ ہوتا ہے کہ جس میں ایک سے زياده دوائيں ہوتی ہیں۔ جیناں جپہ دئ تنگجرز کمپونڈ تنگجرز کہلاتے ہیں۔

لیکن ان کے علاوہ برٹش فار ماکو پیامیں ۱۲ راور منگچرز بھی ہیں جن میں سے ہرایک میں ایک سے زیادہ دوائیں پڑتی ہیں لیکن وہ کمپونڈ تکچرز نہیں کہلاتے۔ان کے لیے بہتر نام "کمپلیکس ٹنگچر"معلوم ہوتا ہے اس لیے مذکورہ بالاتمام ٹنگچرز مندرجہ ذیل تین جماعتوں میں تقسیم کیے جاتے ہیں۔

(۱) - میل تنگیرز : یعنی تعفنیات مفرده -

<sup>(</sup>۱) – ایلکو ہالک سولیو شن: الکحل کامحلول، الکحل میں حل کی ہوئی دوا۔ ۱۲ن۔

<sup>(</sup>۲)-خساندہ: پانی یاکسی رقیق میں بھگوئی ہوئی دوا کاعرق، یہی عرق جوش دے کر کشید کیا جائے توجو شاندہ کہلا تا ہے۔فرہنگ آصفیہ، ص:۵۸۱، ج:۱، میں اس کامعنی "مجلگوئی ہوئی دوا کا آب زلال" ککھاہے۔ ۱ان۔

<sup>(</sup>m)-برئش فار ماکوبیا: قرابادین برطانیه به برطانیه کی ایک مستند طبی کتاب ہے۔ ۱۲ن-

<sup>(</sup>۴)-آفیشل:رجسٹرڈ،منظور شدہ۔

<sup>(</sup>۵)- ہے تی رایشن۔

<sup>(1)-</sup> پر کولیشن تقطیر، حیصانی میں ڈال کر قطرات ٹیکانا۔ ۱۲ ایڈوانسڈ ٹو کیتھ سیننچری ڈکشنری۔

<sup>(</sup>۷)-ایتھر: بے ہوش کرنے کی ایک دوا۔ اان۔

(۲)-كمپوند منگرز بعنی تعفییات مرکبه -

(٣) - كم پليكس منگجرز ! يعني تعفنيات مختلطه \_ (١٠)

اس کے بعد شمس الاطبانے اے رسمنگیرزیااصباغ کی فہرست مع اجزاو ترکیب وغیرہ پیش کی ہے۔

اب تک کی تمام تفصیلات کاخلاصہ ہیہ ہے کہ صبغہ یعنی ٹنگچرز ،الکحل کے محلوں سے یاتقطیروغیرہ کے ذریعہ تیار ہو تا ہے۔ ادرالکحل ،اسپرٹے سے توجو حکم اسپرٹ کا ہو گاو ،ی الکحل ادر ٹنگچراور تمام مرکب و مختلط اددیہ کا بھی ہو گا۔

الل سنت و جماعت کا موقف: -اسپرٹ کے باب میں علاے اہل سنت وجماعت کاموقف وہی ہے جو فقیہ فقید المثال امام احمد رضاقد سی سرہ کا ہے۔ آپ فرماتے ہیں:

(۱)-"اسپرٹ قطعاً شراب ہے، سمیت کے سبب قابلِ شرب نہ ہونااسے شراب ہونے سے خارج نہیں کر سکتا، بلکہ اس کی سمیت ہی غایت جوش واشتدادو سکر و فساد سے ہے، برانڈیال (۲) کہ بورپ سے آتی ہیں ان کے نشہ کی قوتیں اس کے قطرات سے بڑھائی جاتی ہیں۔ اور شرابیں پینے سے نشہ لاتی ہیں، اور سے بڑھائی جاتی ہیں۔ اور شرابیں پینے سے نشہ لاتی ہیں، اور اسپرٹ صرف سونگھنے سے ۔ تووہ حرام بھی ہے اور پیشاب کی طرح نجاستِ غلیظہ بھی ۔ "کہا ہو الصحیح المعتمد المفتیٰ به " (۲) ۔ انگریزی دواؤل میں جتنی دوائیں رقیق ہوتی ہیں، جنمیں ٹنگچر کہتے ہیں۔ ان سب میں یقیناً شراب ہوتی ہے، وہ سب حرام بھی ہیں، اور ناپاک بھی، ان کا کھانا حلال، نہ بدن پر لگانا جائز، نہ خرید نا حلال، نہ بیخا جائز۔

ان اسبارتو وهي روح النبيذ خمرٌ قطعًا بل من أخبث الخمور فهي حرام و رجس نجس نجاسة غليظة كالبول. (۳)

بے شک اسپرٹ جس کامعنی ٰروح النبیذہ، شراب ہے بلکہ دہ سب سے گندی شراب ہے۔ کیوں کہ یہ حرام بھی ہے اور ناپاک بھی۔اوراس کی نجاست پبیٹاب کی طرح نجاست غلیظہے۔(ن)

(۳)- شراب کسی قسم کی ہومطلقاً حرام بھی ہے،اور پیشاب کی طرح نجس بھی۔برانڈی ہو،خواہ اسپر ہے،خواہ کوئی بلا۔جس دوامیں اس کا جزہو، خواہ کسی طرح اس کی آمیزش ہواس کا کھانا پینا بھی حرام،اس کا بیچنا خرید نابھی حرام۔طبیب کہ اس کا استعمال بتائے مبتلائے گناہ وآثام۔ یہی ہمارے ائم کی کرام کا مذہب صحیح و معتمد ہے۔ ڈاکٹری ٹنگچرز وغیرہ رقیق دوائیس عموماً اسپر ہے کی آمیزش

المراع (١) - مخزن الادوية دُاكثري، ص:١١١، ١١٨\_

<sup>(</sup>۲)-برانڈیاں:برانڈی کی جمع-ایک قسم کی تیز شراب-جان اے ہنٹر لکھتا ہے: "الکھل کی شرابیں تیار ہوتی ہیں،ان شرابوں میں الکھل کی مقدار کافرق ہوتا ہے۔ بیر میں الکھل کم ہوتی ہے،وائن میں اس سے زیادہ،اسپرٹ میں بہت زیادہ وہسکی یابرانڈی کی ایک بوتل میں نصف کے قریب خالص الکھل ہوتی ہے۔(الکھل اور زندگی،ص:۱۷)

<sup>(</sup>٣)-فتاوي رضويه، جلد دهم، نصف آخر، ص:٢٢، رساله: الكشف شافيا، رضا اكيدُمي.

<sup>(</sup>٣)-فتاوي رضويه، جلد دوم، ص: ١٢٠، رساله الاحلى من السُّكر. رضا اكيدْمي.

سے خالی نہیں ہوتیں وہ سب حرام ونجس ہیں۔(۱)

امام احمد رضاقدی سرہ کے ارشادات عالیہ سے یہ معلوم ہوا کہ ٹنگچر، اسپرٹ، الکحل سبھی شراب ہیں اور پیشاب کی طرح ناپاک بھی۔ لہٰذاان کااستعال حرام و گناہ ہے۔

شراب کے اقسام: - شریعت کے نقط نگاہ سے شراب کی چاقسیں ہیں۔ جو حسب ذیل ہیں:

(۱) - خمر: انگور کاکچاپانی جس میں جوش آگر تیزی پیدا ہوجائے اور جھاگ بیصینک دے۔ یعنی جھاگ سے صاف ستھرا ہوکر شفاف اور رقیق ہوجائے۔

صاحبین رحمہااللہ کے نزدیک جھاگ سے صاف ستھراہوجاناخمرہونے کے لیے شرط نہیں،بلکہ صرف تیزی آجانا کافی ہے۔ (۲) - عصیر:انگور کاوہ شیرہ جودھوپ یاآگ پراتنا پکایاجائے کہ وہ تہائی سے کم جل جائے بینی ایک تہائی سے زیادہ باقی رہے۔ اب اس کی دوسمیں ہیں:

(الف)-باذق:-وه عصير جو معمولي يكاياً كيا بو\_

(ب)-منصف: -وه عصير جو يكاكر آدها جلاديا كيابو، اور آدها باقي بو

(m)- نقیع التمر: تر تھجور کاکچایانی جس میں تیزی آجائے اور جھاگ بچینک دے۔اس کا دوسرانام "السکر" بھی ہے۔

(م)- نقیع الزبیب: منقی کاکیا پانی جس میں جوش آگر تیزی پیدا ہو جائے اور جھاگ بھینک دے۔ <sup>(۲)</sup>

"خمر"ابی حقیقت کے لحاظ سے صرف انگور کا کیا پانی حسب تفصیل بالاہے،اس معنی کے ساتھ "خمر" خاص ہے۔ ہیں پر علا ہے ا علا ہے لغت کا جماع ہے،اور بقیہ شرابوں پراس کا اطلاق محض مجازًا ہوتا ہے۔ (۲)

ان شرابول کے احکام میں فرق پیہے کہ:

• خمر کی حرمت قطعی ہے ،اور بقیہ شرابوں کی ظنی واجتہادی۔

خمر کامستحل کافرہے ،اور بقیہ شرابوں کامستحل کافرنہیں۔

خمر کاایک قطرہ بھی فی لینے پر حدواجب ہے لیکن بقیہ شرابوں میں نشہ کی حد تک پینے پر واجب ہے۔

خمر بالاتفاق نجاست غلیظہ ہے لیکن بقیہ شراہیں ایک روایت میں (بعنی شیخین کے زویک) خفیفہ ہیں۔

خمری سے بالا تفاق ناجائز ہے اور بقیہ شرابوں کی سے امام عظم علیہ الرحمة والرضوان کے نزدیک جائز ہے۔

• خمرے تلف کرنے پر بالا تفاق ضان واجب نہیں ،لیکن بقیہ شرابوں کے تلف کرنے پر امام عظم مُثَاثِقَاتُ کے نزدیک

<sup>(</sup>۱) فتاوي رضويه، جلد دهم، نصف آخر، ص:٧.

<sup>(</sup>٢) هدایه، ص:٤٧٦ و ٤٧٩، ج:٤. كتاب الاشربه، مجلس البركات، مباركفور.

<sup>(</sup>٣)٠درمختار و ردالمحتار، ص:٢٧، ج: ١٠ ، كتاب الأشربة، دار الكتب العلمية/ هدايه، ص:٤٧٧، ج: ٤.

ضمان واجب ہے۔(۱)

حتیٰ کہ ظہیریہ وغیرہامیں ہے کہ صحت بیع ،اور تلف کرنے سے مقصود تواب نہ ہو تووجوبِ صان کے سلسلے میں فتویٰ امام عظم ہی کے قول پرہے۔ <sup>(۱)</sup>

ان شرابوں کے در میان خمروغیر خمر کے فرقِ احکام کے باوجود ہمارے ائمہ کرام علیہم الرحمۃ والرضوان کا اتفاق ہے کہ بیہ تمام شرابیں حرام وناپاک ہیں۔

ان جار شرابوں کے علاوہ جو دوسرے مشروبات تیار کیے جاتے ہیں۔ خواہ وہ انگورہ کھجور کے ہوں۔ (جو درج بالاطریقول کے علاوہ بنائے جاتے ہوں) یادوسری چیزوں: مثلاً گیہوں، جو، شہد، دودھ، مہوہ، مکی، انجیرو غیرہ کے، ان کے باب میں اصل مذہب جوشین کا مذہب ہے ہے کہ نشہ کی حد تک ان کا پینا بھی حرام ہے اور اس حدسے کم میں غرض سیحے کے لیے ان کا پینا جائز و حلال ہے کہ یہ مشروبات بجائے خود پاک ہیں۔

کیکن امام محدر حمۃ اللہ علیہ ان مشروبات کو بھی شراب قرار دے کر حرمت و نجاست کا فیصلہ سناتے ہیں۔ بطور سلّہ ذرائع فتویٰ امام محدر حمۃ اللّٰہ علیہ کے ہی مسلک پرہے۔

مسلک شیخین کے متعلق مجد داعظم امام احمد رضاقد س سرہ کا ایک تاثر ملاحظہ سیجیے۔آپ رقم طراز ہیں:

" یسب بربنائے مذہب مفتی بہ تھا۔ اور اصل مذہب کہ شیخین بڑتی کا قول ہے: أعنی طهارة المثلّث العنبی المطبوح التمری و الن بیبی و سائر الاشر بة من غیر الکرم و النحلة مطلقًا و حلّها کلها دون قدر الإسكار و اشابة قول بھی ساقط و باطل نہیں ، بلکہ بہت باقوت ہے ، خود اصل مذہب یہی ہے اور یہی جمہور صحابۂ کرام ، حتیٰ کہ حضراتِ اصحابِ بدر رضی اللہ تعالی نہم سے مروی ہے۔ یہی قول امام عظم ہے ۔ عامة متون مذہب مثل مخضر قدوری و بدایہ و قایہ و نقایہ و کنزوغرر و اصلاح و غیر ہامیں اسی پر جزم و اقتصار کیا ، اکابر ائمۃ ترجیح وضیح مثل امام اجل ابو جعفر طحاوی و امام اجل ابو و قایہ و نقایہ و کنزوغر و اصلاح و غیر ہامیں اسی پر جزم و اقتصار کیا ، اکابر ائمۃ ترجیح وضیح مثل امام اجل ابو جعفر طحاوی و امام اجل ابو کرخی و امام شخ الاسلام ابو بکر خواہر زادہ و امام اجل قاضی خال ، و امام اجل صاحب بدایہ رحمیم اللہ تعالیٰ نے اسی کورائے و مختار رکھا ، بلکہ خود امام مجمد نے کتاب الآثار میں اسی پر فتوئ دیا ، اسی کو به خاخذ فرمایا ۔ علما سے مذہب نے بہت سی کتب معتمدہ میں اسی کی ضحیح فرمائی ، یہاں تک کہ آگر الفاظ ترجیح علیہ الفتوئ سے بھی تذیبل آئی ۔ " " " " " " فیلیا سے کہ آگر الفاظ ترجیح علیہ الفتوئ سے بھی تذیبل آئی۔ " " " " " " " " سائل میں کہ آگر الفاظ ترجیح علیہ الفتوئ سے بھی تذیبل آئی۔ " " " " " سکت سی کتاب الآثار میں اسی کو کہ تندیل آئی۔ " " " " " " " " " " " " نہ بیاں تک کہ آگر الفاظ ترجیح علیہ الفتوئ سے بھی تذیبل آئی۔ " " " " " " نہ بیاں تک کہ آگر الفاظ ترجیح علیہ الفتوئی سے بھی تذیبل آئی۔ " " " " نہ بیاں تک کہ آگر الفاظ تر جی علیہ الفتون سے بھی تذیبل آئی۔ " " " " نہ بیات سی کیا تو تا ہو الفتونی سے سی تنویل آئی ۔ " " " بیان کے کو کو الفتونی سے سی تنویل آئی ہو تا ہو تا ہو تو تا ہو تا ہو

<sup>(</sup>۱) هدایه، ص:۷۹، ج: ٤، كتاب الاشربه، مجلس البركات، مبارك فور.

<sup>(</sup>٢) هنديه، ص: ٤١٢، ج: ٥ كتاب الأشربة، الباب الأول.

<sup>(</sup>٣) ردالمحتار، ص:٣٦، جلد: ١، دار الكتب العلمية، بيروت

 <sup>(</sup>٣) فتاوئ رضو يه، جلد يازدهم، ص:٥٣، ٥٥، رساله الفقه التسجيلي في عجين النار جيلي، رضا اكيذمي.

اس تاثر کے باوجود مجد دانظم نے اپنے بہت سے فتادی میں سدّ ذرائع کی مصلحت کے پیش نظر اسپرٹ اور منگجر کے باب میں امام محمد ڈالٹھنے کا ہی موقف اختیار فرمایا۔

لیکن یہ بھی حقیقت واقعہ ہے کہ جب آپ نے اسپرٹ آمیز بعض امور کے متعلق یہ ملاحظہ فرمایا کہ عامہُ اہل ہنداس میں مبتلا ہو چکے ہیں بعنی فقہی اصطلاح کے مطابق عموم بلول ہو گیاہے تووہاں آپ نے نہ صرف یہ کہ اپنے موقف میں لچک اور نرمی پیدا کی بلکہ اس کے بالکل برخلاف مذہب شیخین پر کئی ایک فتاوی صادر فرمائے۔ان کی تفصیل بیہے:

آب سے استفسار ہوا:

"مصری ایک سرخ رنگ کے کاغذ میں جس کی نسبت قوی گمان ہے کہ پڑیا کے رنگ میں رنگا گیا ہو، بندھی تھی اس کی سرخی فی الجملہ مصری میں آگئی تووہ مصری کھائی جائے یانہیں ؟"

اس کے جواب میں آپ نے ارقام فرمایا:

" پڑیا کی نجاست پر فتو کی دیے جانے میں فقیر کو کلام کثیر ہے مخض اس کا بیہ ہے کہ پڑیا میں اسپرٹ کا ملنااگر بطریق ثابت بھی ہو تواس میں شک نہیں کہ ہندیوں کواس کی رنگت میں ابتلائے عام ہے۔

اور "عموم بلوى" نجاست متفق عليها من باعث تخفيف، حتى في موضع النص القطعي كما في ترشش البول قدر رؤس الإبر كما حققه المحقق على الإطلاق في فتح القدير." (١)

نه که محل اختلاف میں، جوزمانهٔ صحابہ سے عہد مجتهدین تک برابراختلافی حلِاآیا۔

نہ کہ جہاں صاحب مذہب حضرت امام اظم اوام ابو بوسف کا اصل مذہب طہارت ہو، اور وہی امام ثالث امام محمد سے بھی ایک روایت اور اس کو امام طحاوی وغیرہ ائم کر ترجیح تصبح نے مختار و مرجح رکھا ہو۔

نہ کہ ایسی حالت میں، جہاں اس مصلحت کو بھی دخل نہ ہوجو متاُخرینِ اہل فتویٰ کو اصل مذہب سے عدول اور روایتِ اُخراے امام محمد کے قبول پر باعث ہو۔

نه که جب مصلحت النی اس کے ترک، اور اصل مذہب پر افتاکی موجب ہو۔ توالی جگه بلاوجہ بلکہ بر خلاف وجہ مذہب مہذب، صاحب مذہب برفاق کو ترک کر کے مسلمانوں کو ضیق و حرج میں ڈالنااور عامیہ مومنین و مومنات جمیع دیار و اقطار ہندیہ کی نمازیں معاذ اللہ باطل اور انھیں آثم و مُصِر علی الکہ برہ قرار دیناروش فقہی سے یکسر دور پڑنا ہے ۔ و بالله التو قیق (۱) کی نمازیں معاذ اللہ باطل اور انھیں آئم و مُصِر علی الکہ برہ قرار دیناروش فقہی سے یکسر دور پڑنا ہے ۔ و بالله التو قیق (۱) کی نمازیں معاذ اللہ باطل دوسرے فتوے میں آپ نے رخصت کا بین نمونہ پیش کیا:

"بادامی رنگ کے پڑیامیں توکوئی مضائقہ نہیں ،اور رنگت کی پڑیاسے ورع کے لیے بچنااولی ہے ، پھر بھی اس سے نماز نہ ہونے پر فتوی دیناآج کل سخت حرج کا باعث ہے۔ والحر مجہ مدفوع بالنص و عمومُ البلويٰ من مو جبات

<sup>(</sup>۱) فتاوی رضویه، ص:۱۸۹، ج:۲، رضا اکیدمی

<sup>(</sup>۲) فتاوي رضويه، ص:٤٥، ج:٢، باب الانجاس، رضا اكيدهي

التخفيف لاسيما في مسائل الطهارة والنجاسة.

لہٰذااس مسلّہ میں مذہب حضرت امام عظم وامام یوسف بنائی بیلے سے عدول کی کوئی وجہ نہیں ، ہمارے ان اماموں کے مذہب پر پڑیا کی رنگت سے نماز بلاشبہہ جائز ہے۔ فقیراس زمانے میں اسی پر فتویٰ دینا پسند کرتا ہے۔

"وقد ذكرنا على هذه المسئلة كلامًا أكثر من هذا في فتاو ينا وسنحقق الأمر بما لامز يد عليه إن ساعد التوفيق من الله سبحانه وتعالى والله تعالى اعلم." (')

(۳)-انگریزی تنگیروں میں عموماً سپرٹ ہوتی ہے تو کھانے پینے کے سوار نگنے وغیرہ میں جہاں خوداس کا حیونا، لگانا پڑے وہ بھی ممنوع و ناجائز ہے۔ صرف کپڑوں میں فقیر کے نزدیک (بوجہ) "عموم بلویٰ" تعلم طہارت ہے۔ أخذًا بأصل المذهب و التفصيل في فتاوينا. (۲)

اعلی حضرت علیه الرحمة والرضوان نے اپنے درج بالا دوسرے فتوے میں سننے حقق الأمر بما لا من ید علیه سے حرف آخر کی شکل میں جس تحقیق کے پیش کرنے کا وعدہ فرمایا ہے غالبًا اس کا ایفاء اپنے رسالۂ مبارکہ" الفقه التسجیلی فی عجین النار جیلی "میں کیا ہے ، اس حیثیت ہے ، نیز" التعلیل دلیل التعویل "کے پیش نظر غور کیا جائے تو وضح ہوگا کہ اس رسالہ میں بھی آپ کار جمان مسلک شیخین کی طرف ہی ہے مگر افسوس کہ بدر سالہ مکمل محفوظ نہیں رہا۔

سوالات:-ان تفاصیل کے ساتھ درج ذیل سوالات حاضر خدمت ہیں:

- (۱)-الکل،اسپرٹ اور تنگیر کیاشرعی نقطهٔ نگاہ ہے"خمر"ہیں؟
- (۲)-اگریه خمرنهیں ہیں توکیاان شرابوں میں ہے ہیں جن کی حرمت پر ہمارے ائمۂ کرام کا تفاق ہے۔ گووہ حرمت ظنی و اجتہادی ہی ہی ؟
- (۳)- یاان کا شار ان مشروبات سے ہو گا جوشیخین رحمہااللہ کے نزدیک حداسکار سے کم میں اغراض صیحہ کے لیے حلال ہیں۔لیکن امام محدرحمۃ اللّٰہ علیہ کے نزدیک وہ بھی شراب ہیں ادر ناپاک وحرام ؟
- (۴)- شراب کی مختلف فیہ قسم سے ہونے کی تقدیر پر کیا آج کے زمانے میں ایسی شرابوں سے مخلوط دواؤں میں عموم بلویٰ کی حالت پیداہو چکی ہے یانہیں ؟
- (۵)-اگر عموم بلویٰ کی حالت پیدا ہو چکی ہے توکیا آج کے زمانے میں دواؤں کے استعال کی حد تک مذہب شیخین پر عمل اور فتویٰ جائز ہو گایانہیں ؟

(۲)-امام احمد رضاقد س سرہ نے صرف رنگین کیڑوں کے بارے میں تھم طہارت دیا ہے لیکن آج کل دوسری اشیا، مثلاً دیوار، دروازے، کرسیاں، بلنگ، میزوغیرہ بھی مختلف قسم کے رنگوں سے مزین کیے جاتے ہیں،ان کے بارے میں کیا تھم ہوگا؟ امید کہ مسئلے کے تمام گوشوں کا تحقیقی جائزہ لے کرجواب ارقام فرمائیں گے۔

<sup>(</sup>۱) فتاوي رضو يه، ص: ٥٠، ٥، ج: ٢، باب الأنجاس، رضا اكيدُمي

<sup>(</sup>۲) فتاوی رضویه، ص:۸۹، ج:۱۱، کتاب الاشربة، رضا اکیدمی

آپ کی سہولت کے لیے چند جزئیات کی ایک فہرست بھی سوال نامہ کے ساتھ منسلک ہے، ممکن ہے ان سے جواب کی تناری میں کچھ مد د ملے۔

## جزئیات — خمر کی ماہیت تخریج: محد نظام الدین رضوی ،رکن مجلس شرعی

ألخمر: هي النيُّ من ماء العنب إذا غلى واشتدّ وقذف بالزّبد، ولم يشترطا قذفه وبه قالت الثلاثة وقد تطلق الخمر على غير ما ذكر مجازًا. (الدرالمختار)

(وقوله: وقد تطلق) قال في المنح: هذا الإسم خُص بالشراب بإجماع اهل اللغة. ولا نقول: إنّ كلّ مسكر خمر، لاشتقاقه من مخامرة العقل، فإنّ اللغة لايجرى فيها القياس فلا يسمّى الدن قارورة لقرار الماء فيه.

وامّا قوله صلى الله تعالى عليه وسلم: كلّ مسكر خمر، وكل مسكر حرام. وقوله إن من الحنطة خمرا، وإن من الشعير خمرا، ومن الزبيب خمرا، ومن العسل خمرا، فجوابه: أن الخمر حقيقة تطلق على ماذكرنا، وغيره كل واحدٍ له اسم، مثل المثلث والباذق والمنصف ونحوها وإطلاق الخمر عليها مجاز، وعليه يحمل الحديث اله ملخصًا.

اوهو لبيان الحكم لانه عليه الصلاة والسلام بعث له لالبيان الحقائق اه.

أن الثابت في اللغة من تفسير الخمر بالتي من ماء العنب إذا اشتد وهذا مالا يشك فيه من تتبع مواقع استعمالاتهم، ولقد يطول الكلام بايراده، ويدل على أن الحمل المذكور على الخمر بطريق التشبيه قول ابن عمر رضى الله تعالى عنهما حرمت الخمر، وما بالمدينة منها شئ، اخرجه البخارى في الصحيح. و معلوم أنّه انّما اراد ماء العنب لثبوت انّه كان بالمدينة غيرها لما ثبت من قول انس "وما شرابهم يومئذٍ أي يوم حرمت. الا الفضيح البسر والتمر. فعرف ان ما اطلق هو، وغيره من الحمل لغيرها عليها بهو هو كان على وجه التشبيه الخ. (٢)

<sup>(</sup>۱) ردالمحتار، ج: ۱۰، ص: ۲۲، ۲۷، کتاب الأشربة، دار الكتب العلمية، بيروت. / الهداية، كتاب الأشربة، ص: ۷۸، ۶۷، ج: ۲، مجلس البركات، مباركفور.

<sup>(</sup>٢) فتح القدير، ص: ٨٠، ج: ٥، باب حد الشرب/ تكملة البحرائق، كتاب الاشربه، ص: ٢٤٦، ٥٠٠ ل. ح: ٨/ تكملة فتح القدير (نتائج الافكار) كتاب الاشربه، ص: ٢١، ٢١، ج: ٩، عنايه و كفايه و سعدى.

# خمراور غیر خمر شرابوں کے فرق احکام

ألا أنّ حرمة هذه الاشربة (العصير، ونقيعا التمر والزبيب) دون حرمة الخمر.

(۱)- حتى لايكفّر مستحلّها و يكفر مستحلّ الخمر - لان حرمتها إجتهادية وحرمة الخمر قطعية.

(٢)- ولا يجب الحد بشربها حتى يسكر ويجب بشرب قطرة من الخمر.

(٣)- ونجاستها خفيفة في رواية، وغليظة في أخرى ونجاسة الخمر غليظة روايةً واحدةً.

(٤)- ويجوز بيعها، و يضمن متلفها عند أبي حنيفة، خلافًا لهما فيهما.

ولا ينتفع بها بوجهِ من الوجوه لاتّهما محرمة. اه. (١)

وحكى عن الفضلى رحمه الله تعالى أنه قال: على قول أبى حنيفة وأبى يوسف رحمهما الله يجب ان يكون نجسا نجاسة خفيفة والفتوى على انه نجس نجاسة غليظة.

ويجوز بيع الباذق والمنصف والسكر ونقيع الزبيب و يضمن متلفها في قول ابي حنيفة رحمه الله تعالى خلافا لهما. والفتوي على قوله في البيع.

أمّا في الضمان: ان كان المتلفُ قصد الحسبة وذلك يعرف بقرائن الاحوال فالفتوي على قولهما، وان لم يقصد الحسبة فالفتوي على قوله ايضاً. كذا في الظهرية. اه. (٢)

خمری حرمت قطعیہ،بلکہ ضروریاتِ دین سے ہے۔اس کے ایک قطرہ کی حرمت کامنکر قطعاً کافرہے۔باقی مسکرات میں سے منہیں۔(۲)

## غيرسكرات اربعه كاحكم

وقال في الجامع الصغير: وما سوى ذلك من الاشربة (وهو الخمر، والعصير والنقيعان) فلا بأس به.

قالوا: هذا الجواب، على هذا العموم والبيان لايوجد في غيره (أي غير الجامع الصغير)

<sup>(</sup>۱) هدایه، ص: ٤٧٩، ج: ٤، كتاب الأشربة، مجلس البركات، مباركفور.

<sup>(</sup>۲) فتاوی عالم گیری، ص:٤١٢، ج:٥، كتاب الاشربة/ فتاوی عالم گیری، ص:١٤٠، ج:٤، كتاب الاشربة/ وكذا في الدر المختار و ردالمجتار، ص:٣٤، ج:١٠، دار الكتب العلمية، بيروت.

<sup>(</sup>۳) فتاویٰ رضو یه، ص:۸٦، ج:۱۱.

وهو نصّ على أنّ مايتخذ من الحنظة والشعير، والعسل والذرّة حلال عند ابي حنيفة و لا يحد شار به عندة و أن سكر منه و لا يقع طلاق السكران منه بمنزلة النائم.

وعن محمد؛ أنه حرام ويحدشار به اذا سكر منه و يقع طلاقه اذا سكر منه كما في سائر الأشربه المحرمة. وأبو يوسف رجع إلى قول ابي حنيفة فلم يحرم كل مسكر الخ. (١)

وأما ما هو حلال عند عامة العلماء فهو الطلاع وهو المثلث ونبيذ التمر والزبيب فهو حلال شربة مادون السكر لاستمراء الطعام والتداوى للتقوى على طاعة الله لا للتلهى والمسكر منه حرام وهو القدر الذى يسكر وهو قول العامة واذا سكر يجب الحد عليه، ويجوز بيعه ويضمن متلفه عند ابى حنيفة وابى يوسف واصح الروايتين عن محمد، وفى رواية عنه ان قليله وكثيرة حرام ولكن لايجب الحد مالم يسكر كذا فى محيط السر خسى والفتوى فى زماننا بقول محمد حتى يحد من سكر من الاشربة المتخذة من الحبوب والعسل، واللبن والتين لان الفساق يجتمعون على هذه الاشربة فى زماننا و يقصدون السكر واللهو بشربها، كذا فى التبيين. اه. (م)

وأما الأشربة المتخذة من الشعير او الذرة اوالتفاح والعسل اذا اشتد وهو مطبوخ او غير مطبوخ فانه يجوز شربه مادون السكر عند ابى حنيفة وابى يوسف و عند محمد رحمه الله حرام شربه قال الفقيه و به ناخذ كذا في الخلاصة الخ. (٣)

ند ہب شیخین کے دلائل اور مزید تفصیل کے لیے ملاحظہ ہو فتادی رضویہ جلد یازدہم ص:۵۴ تا۸۴، رسالت الفقه

عموم بلوکی: وہ امرعام جس سے بچناد شوار ہواور اس وجہ سے عوام و خواص سبھی اس میں مبتلا ہوں۔"عموم بلوگا"کی تعریف نہیں ملی،البتہ کلام فقہا سے یہی مستفاد ہو تاہے،صرف عوام کااہتلا عموم بلوگی نہیں۔

واضح ہوکہ عموم بلوی کا انز صرف طہارت و نجاست کے ساتھ خاص نہیں بلکہ باب حلت وحر مت میں بھی یہ انزانداز ہوتا ہے جیساکہ فتاوی رضویہ کی مذکورہ عبارت "و عموم البلوی من موجباتِ التخفیف لاسیّما فی مسائل الطہارة و النجاسة " (م) سے معلوم ہوتا ہے۔ نیز فتاوی رضویہ میں اس کی صراحت بھی ہے، رقم طراز ہیں:

التسجيلي

<sup>(</sup>۱) هدایه، ص: ۷۹، ۴۸۰، ج: ٤، کتاب الاشربه، مجلس البرکات، مبارکفور

<sup>(</sup>۲) فتاویٰ عالم گیری،ص:۱۲،۶،ج:۰.

<sup>(</sup>٣) فتاويٰ عالم گيري،ص:١٤،٤،ج:٥.

 <sup>(</sup>٣) فتاوئ رضو یه، جلد دوم، ص: ٥٠، ٥٠ مکتبه رضا اکیائهی

"أنّ عموم البلوي من موجبات التخفيف شرعاً.... و لا يخفى على خادم الفقه أنّ هذا كما هو جاز في باب الطهارة و النجاسة كذلك في باب الإباحة و الحرمة النح" ()

یوں ہی اس کا دائرہ افعال اختیار ہیہ وغیر اختیار ہیسب کوعام ہے جس کے کتب فقہ میں بہت سے شواہد ہیں خود فتاوی رضویہ جلدیاز دہم کے رسالہ مذکور میں ہے:

"عجمًا وعربًا، شرقًا و غربًا عام مومنين بلاد و بقاع تمام دنياكواس حقه نوشى سے ابتلا بے توعدم جواز كاتكم ديناعامهٔ امت مرحومه كومعاذالله فاسق بنانا ہے۔" (۲)\*

کھلی ہوئی بات ہے کہ حقہ نوشی فعل اختیاری ہے ،غیراختیاری نہیں ، نیز تالاب کے اجارہ کے سلسلے میں فتاوی رضوریہ کتاب الاجارہ میں ہے:

"اورجامع المضمرات مين جواز پرفتوكا ديا\_في الدر المختار: جاز اجارة القناة و النهر مع الماء به يفتي لعموم البلوي لابحصول الحواز بعموم البلوي لابحصول الحواز بالتبع اه ملخصًا." (٢)

تالاب کواجارہ پرلیناکوئی ایسافعل نہیں جس میں آدمی بلاقصد داختیار مبتلا ہوجائے بلکہ اختیاری فعل ہے۔ "ان مسائل سے سیر بھی معلوم ہواکہ عموم بلویٰ کے لیے ہر ہر فرد کا ابتلا ضروری نہیں ہے بلکہ اکثرافراد کا ابتلا بھی کافی ہے، کیوں کہ بہت سے لوگ ہیں جو حقہ نہیں پینے، تالاب کواجارہ پر نہیں لیتے۔"

<sup>(</sup>۱) فتاوي رضويه، ص:٤٣، ج: ١١، رساله حقة المرجان لمهم حكم الدخان.

۲) فتاوی رضویه، ص:۴۳، ج:۱۱.

<sup>(</sup>۳) فتاوی رضو یه، ص: ۱۰۸،۱۵۷، ۱۰۹، ج:۸، رضا اکیدُمی.

### خلاصهٔ مقالات ، بعنوان

# الكحل آميز دواؤل اور رنگين چيزوں كااستعال

از: حفرت علامه محمد احمد مصباحی دام ظله

## پہلاموضوع: المریزی دواؤں اورمنوع چیزوں سے مخلوط رکھوں کا حکم

بالعموم انگریزی دواؤل میں ممنوع اشیاکی ملاوٹ کی وجہ سے بیہ سوال پیدا ہو تاہے کہ ان کا استعمال جائز ہے یانہیں؟ اس سوال کے جواب میں جو مقالات موصول ہوئے ،ان میں بعض مبسوط ہیں ، بعض متوسط اور بعض صرف ایک فتوےاور رائے کے طور پر بہم پخضر لکھے گئے ہیں۔

#### مبسوط مقالات درج ذیل حضرات کے ہیں:

(۱)-مولاناآل مصطفیٰ مصباحی

(٢)-مولانابدرعالم مصباحي

(۳)-مولاناعبدالحق رضوي

(۴)-مولانامحمه معراج القادري

(۵)-مولاناانورعلی مصباحی

۱۱رصفحات

الاصفحات

•ارصفحات

•ارصفحات

(١)-مفتى مجيب الاسلام سيم اظمى

(٤)-مولانامحد تيم فيض آبادي

(۸)-مولانار حمت حسين کليمي

#### سرصفحات

۲ر صفحات

۲ر صفحات

#### آراوفتاوي:

ارصفحه

(٩)-علامه عبدالحكيم شرف قادري، لا مور

(۱۰) - مفتی محمد ابوب رضوی ارصفحه
(۱۱) - مفتی خمد ابوب رضوی ارصفحه
(۱۱) - مفتی زین العابدین ٹانڈوی ارصفحہ
(۱۲) - مولانا قاضی فضل احمد مصباحی در بھنگوی ارصفحہ
(۱۳) - مولانا مفتی اختر حسین مصباحی در بھنگوی ارضفحہ
ان مقالات و فتاویٰ کامجموعی رخ جواز کی جانب ہے ،عدم جواز کار جحان رکھنے والے مقالات ہے ہیں:

#### مبسوط وغير مبسوط:

(۱۲) - مولاناتمس الہدی بستوی ۱۵ مرصفحات (۱۵) - مولاناتمزیراحسن رضوی ۱۹۰۰ مولاناتمزیراحسن رضوی ۱۹۰۰ مولاناتمزیراحسن رضوی ۲۵ مرصفحات (۱۲) - مولاناتمزیراحس مبدالواحد شهیدالقادری ۸رصفحات (۱۲) - مولاناتماضی عبدالرحیم بستوی ارصفحہ (۱۸) - مولاناتماضی عبدالرحیم بستوی ارصفحہ (۱۹) - جناب سهیل احمد قادری رضوی ، بلرام پور ارصفحہ (۱۹) - جناب سهیل احمد قادری رضوی ، بلرام پور ارصفحہ (اس میں بعض چیزوں کی توضیح ہے ، کوئی فقہی مسئلہ یا شرعی حکم نہ کورنہیں ۔) متصرہ و خلاصہ: اول الذکر مبسوط مقالات میں زیادتھ صیل اس سلسلہ میں ہے کہ خمر کی اقسام کیا ہیں ؟ اور الن کے براے میں ائمہ کے مذاب اور ادکام کیا ہیں ؟ استفصیل کے خوت بدایے ، عالم گیری ، در مختار ، روالحقار ، فتاوی رضویہ و نحیرہ کسب کے حوالے دیے گئے ہیں ۔

اس بحث کے بعدان مقالات میں مسئلہ شروع ہوتا ہے کہ انگریزی دواؤں کا حکم کیاہے ؟ اورعصرِ حاضر میں ان کے استعال میں کچھ تخفیف ہوگئی ہے یانہیں ؟ جب کہ امام احمد رضا، صدر الشریعہ ، فتی اُظم علیہم الرحمہ نے ان کے عدم جواز کا حکم دیا تھا۔

اس نکتہ کے فیصلہ کے لیے یہ بحث آتی ہے کہ کیااب حالات پہلے سے مختلف ہو چکے ہیں ؟اگر مختلف ہو گئے ہیں توکیا اس حد تک کہ حکم میں تخفیف کے مقتضی ہوں؟

اختلافِ حال ہے متعلق یہ لکھتے ہیں کہ امام احمد رضاقد س سرہ کے زمانے میں طب یو نانی کے ماہر مسلمان اطباموجود سے ،جواس کالحاظ رکھتے تھے کہ دواؤں میں کوئی ممنوع چیز شامل نہ ہو، مگراب ایسے اطباتقریبانایاب ہیں اور اختلاف زمان سے حکم میں تبدیلی ہوتی ہے ،اس سلسلے میں کتبِ فقہ سے کچھ جزئیات اور نظائر بھی بیش کیے گئے ہیں۔ دوسرے امر مے علق یہ بتاتے ہیں کہ اختلافِ حال اور یو نانی اطباویاک ادویہ کی نایانی کے نتیجہ میں اب انگریزی دواؤں

کا ستعال عام ہو دچاہے اور عوام و خواص سب اس میں مبتلا ہیں ،اس لیے حکم میں تخفیف ہونی حیا ہیے ،اس کی دلیل میں بطور خاص سبھی مبسوط مقالات میں فتاویٰ رضویہ کا یہ سوال وجواب پیش کیا گیاہے :

سوال یہ تھاکہ ''مصری ایک سرخ رنگ کے کاغذ میں جس کی نسبت یہ قوی گمان ہے کہ پُڑیا کے رنگ میں رنگا گیا ہو، بندھی تھی،اس کی سرخی فی الجملہ مصری میں آگئی تووہ مصری کھائی جائے یانہیں،اور نہ کھائیں تو پھینک دیں یا کیاکریں؟ جواب یہ ہے کہ:

" " برای نجاست پر فتوی دیے جانے میں فقیر کو کلام کثیر ہے ملخص اس کا بیہے کہ...

(الف) برایامین اسپرٹ کاملنااگر بطریق شرعی ثابت بھی ہو...

(ب) تواس مين شك نبين كه بنديون كواس كى رنكت مين ابتلائها مبداور "عموم بلوى" نجاست متفق عليها مين باعث تخفيف معلى المبدول قدر رؤس الإبر كما حققه المحقق على الإطلاق في فتح القدير."

(ج)نه كه محل اختلاف مين، جوزمانه صحابه سے عهد مجتهدين تك برابراختلافي حلاآيا۔

(د)نه که جہاں صاحب مذہب حضرت امام عظم وامام ابو پوسف کا اصل مذہب طبیارت ہو،اور وہی امام ثالث امام محمد سے بھی ایک روایت اور اس کو امام طحاوی وغیرہ ائم کہ ترجیح وضیح نے مختار و مرجح رکھا ہو۔

(ہ) نہ کہ ایس حالت میں ، جہاں اس مصلحت کو بھی دخل نہ ہوجو متاً خرین اہل فتویٰ کواصل مذہب سے عدول اور روایتِ اُخراے امام محمد کے قبول پر باعث ہو۔

(و) نه که جب صلحت النی اس کے ترک ،اوراصل مذہب پرافتاکی موجب ہو۔ توالیسی جگه بلاوجہ بلکه بر خلاف وجہ مذہب مہذب ،صاحب مذہب بڑافتا کو ترک کر کے مسلمانوں کو ضیق و حرج میں ڈالنااور عاممۂ مومنین و مومنات جمیع دیارو اقطار ہندیہ کی نمازیں معاذاللہ باطل اور آخیس آثم و مُصِر علی الکبیر ، قرار دیناروش فقہی ہے یکسر دور پڑنا ہے۔ "
فتاوی رضویہ یازد ہم ،ص:٣٢ کی یہ عبارت بھی پیش کی گئی ہے:

اقول: ولسنا نعنى بهذا ان عامة المسلمين اذا ابتلوا بحرام حل بل الامران عموم البلؤى من موجبات التخفيف شرعا وماضاق امر الااتسع فاذا وقع ذلك في مسئلة مختلف فيها ترجح جانب اليسر صونا للمسلمين عن العسر ولا يخفى على خادم الفقة ان هذا كماهو جار في باب الطهارة والنجاسة كذلك في باب الاباحة والحرمة. الخ

متوسط مقالات اور مخضر فتاوی میں اقسام واحکام کی تفصیل سے صَرفِ نظر کرتے ہوئے موجودہ حالات میں شخفیف سے متعل خاص طور سے گفتگو کی گئی ہے اور یہ بھی اس امر پر متفق ہیں کہ جواز کا تھم ہونا چاہیے مگر علامہ عبد اکیم شرف قادری مدخلیہ ایک اہم نقطے کی جانب اشارہ کرتے ہوئے فرماتے ہیں کہ مذہب شخیین کو بنامے جواز بنانافتنہ کا باعث ہوگا، اس سے بجائے تداوی

بالحرام متعلق مذهب صاحبين كوبنياد بنانا جامي

مولانابدرِ عالم مصباحی استاذا شرفیہ اور مولاناانور علی مصباحی کے مقالوں میں اس طرف بھی توجہ کی گئی ہے ، اور وہ نزاوی بالحرام کے مسئلہ کو بھی آنگریزی دواؤں کے جواز کی تائید کے طور پر الاتے ہیں۔

اس سلسلہ میں ردالمتحار کی متعدّد عبارتیں پیش کرتے ہیں۔ ردالمتحارمیں خانیہ ، نہایہ ، تہذیب ، ذخیرہ ، تجنیس لصاحب
البدایہ وغیرہ کی عبارتیں لکھی گئ ہیں۔ ان کا حاصل یہ ہے کہ تداوی بالحرام بھی ناجائز ہے ،اور ظاہر مذہب ممانعت ہی کا ہے ،
لیکن ایک قول میں رخصت ہے ، جس کے لیے دو شرطیں ہیں ،ایک یہ کہ دو سری کوئی جائز دواایسی دستیاب نہ ہوجواس ممنور اوا کا
کام کرسکے ، دو سرے یہ کہ مسلمان ماہر طبیب بتائے کہ اس ممنوع دواسے شفاہوجائے گی۔ ان عبار توں کے الفاظ سے معلوم
ہوتا ہے کہ یہ اجازت بھی شفا بھینی ہونے ہی کی صورت میں ہے۔

مولاناانور علی نظامی بیہاں ایک سوال وجواب بھی رقم کرتے ہیں، جوان ہی کے الفاظ میں بیہے:

امام اہل سنت کا یہ تول کہ: "نہ مجرد قول اطباکہ ہرگز موجب یقین نہیں " خاص اور متعین دوا ہے تعلق ہے، جیسا کہ خود فرماتے ہیں: "بارہا اطبان تحقیق کے بیں اور ان کے موافق آنے پراعتاد کلی کرتے ہیں، پھر ہزار دفعہ کا تجربہ ہے کہ ہر گزشیک نہیں اترتے، الخ" (فتادی رضویہ ۱۳۲/۱) گرعام دوایا جنس دوا کے سلسلہ میں بہیں کہا جاسکتا کہ یہ موجب یقین نہیں، کیوں کہ مطلقا انگریزی دوائیں مثلاً عام امراض کے لیے نفع بخش ہیں اور ان کے علاوہ دوسری دوائیں یا تودستیاب نہیں یا ہل الحصول نہیں، اس لیے مذکورہ دواؤں کا استعال جائز ہونا چاہیے۔

الحاصل ان مقالات میں اہم اور بنیادی عضریہ ہے کہ انگریزی دواؤں میں اب نہ صرف ہندوستان اور نہ صرف عوام بلکہ غیرمسلموں کے ساتھ تمام ممالک کے مسلم عوام و خواص بھی اس میں مبتلا ہو چکے ہیں اور دوسری دواؤں کا ملنابہت دشوار ہے ،اس طرح ماہرمسلم بو نانی اطبا کا ملنابھی نہایت مشکل ہے ،اس صورتِ حال کا تقاضایہ ہے کہ دواو علاج میں ان کا استعال جائز ہونا جائے ہے۔

مخلوط چیزوں سے مخلوط رنگوں کے متعلق بھی ابتلائے عام کی وجہ سے جواز ہی کا فیصلہ ان مقالات میں نظر آتا ہے ، بلکہ رنگوں میں دواؤں سے زیادہ شدید ضرورت بیان کی گئی ہے۔

انگریزی دواؤں کے عدم جواز کار جمان رکھنے والے مقالات میں مولا نائمس الہدیٰ بستوی استاذا شرفیہ کا مقالہ زیادہ مسوط ہے، مگراس کازیادہ ترحصہ مُسکرات کی حرمت، اس کی مضرت وشاعت، اس ہے متعلق احادیثِ کریمہ، فد ہبِ اسمہ اور کچھ حکایات کے بیان پرمشمل ہے، بہر حال سوال نامہ ہے جور جمان ملتا تھا یہ اسے مخالف سمت میں ایک کوشش ہے، زیادہ ترفتح الباری للامام ابن حجر الشافعی، المغنی لا بن قدامة الخبلی، احکام القرآن للقر طبی المالکی ہے مد دلی گئی ہے اور فتاوی رضویہ سے وہ عبارتیں نقل کی گئی ہیں جو فد ہب مفتی ہے سے تعلق رکھتی ہیں، اور اس کی مکمل تائید کرتے ہیں، مگریہ بھی آخر میں ممنوع اشیاہے مرکب، انگریزی دواؤں سے متعلق دو شرطوں کے ساتھ جواز واباحت کی بات لکھتے ہیں: (۱) دو سری دواؤں سے کام نہ

ہے (۲) طبیبِ حاذق کامشورہ ہو، در نہ عدم جوازہے۔اس استثناکا حاصل تداوی کامشر وط جوازہے جس کی قدر۔ ے تفصیل مولانا بدرِ عالم کے مقالہ کی تلخیص میں ذکر ہوئی اور مزید آگے آر ہی ہے۔

منوعات سے مخلوط رنگوں سے متعلق ابتلائے عام کی وجہ سے بیجھی جواز کی تصریح کرتے ہیں۔

عدم جواز کے رجحان پرشمل دو سرامبسوط مقالہ مولاناعزیراحسن رضوی کا ہے،اس میں سوال نامہ کاتجزیہ کرتے ہوئے ممنوع مشروبات کے اقسام واحکام بتانے کے بعد"الکعل" بنانے کے طریقوں پر گفتگو کرتے ہوئے بلحاظِ تھم اس کی بھی وقیمیں متعین کی گئی ہیں۔ حاصل کیہ ہے کہ کیسے بیحتی فیصلہ کیا جائے کہ اس دوامیں وقتیم ہے اور اُس دوامیں وقتیم ہے، جب تک بین شوت نہ ملے یہ یہ صورت نہ ملے یہ یہ توسسی مہنگی دونوں دواؤں میں ہرشم کی شراب کا خلط لیکن امور اجتماع حلال و حرام کی صورت میں تغلیب حرام کے قاعدے کے تحت اسے سم اول سے شار کرنامناسب،اگرشم سوم میں شار ہو تو بھی توند ہو تھی اُس پر مطلقاح رام و ناھائز۔

ان دواؤں کی حرمت متعیّن کرنے کے بعداس پہلوپر گفتگوہوتی ہے کہ حرام کے ذریعہ علاج کاکیاتھم ہے، اس سے قبل شروع ہی میں علاج کی شرعی حیثیت متعیّن کی ہے اور رہے بحث فرمائی ہے کہ علاج کرنافرض ہے یاوا جب، یااس سے کم اور رہے ضرورت یا حاجت کے مرتبے میں ہے یااس سے فروتر۔

درج ذیل عبارت سے یہ ثابت کیا گیاہے کہ اگر کوئی شخص علاج نہ کرے توگنہ گار نہیں۔

- (١)-مرض أو رمد فلم يعالج حتى مات لا يأثم كذا في الملتقط.
- (٢)-الرجل إذا استطلق بطنه أو رمدت عيناه فلم يعالج حتى اضعفه ذلك و أضناه و مات منه لا اثم عليه. (٢)
- (٣)-ولو ان رجلا ظهر به داء فقال له الطبيب عليك الدم ، فاخرجه فلم يفعل حتى مات لا يكون أثما ، لانه لم يتيقن ان شفاءه فيه.
- (٤)-امتنع عن الاكل حتى مات جوعاً اثم و إن عن التداوى حتىٰ تلف مرضاً، لا –لان عدم الهلاك بالاكل مقطوع، والشفاء بالمعالجة مظنون.
  - (٥)-الاشتغال بالتداوي لا باس به الخ.

موخرالذكر عبارت سے بياستنادكيا ہے كه علاج سنتِ غير مؤكده بھى نہيں ،كيوں كه" لا بأس "كااستعال اكثر خلاف

<sup>(</sup>۱) عالمگیری، ۵/ ۲۵۵.

<sup>(</sup>٢) ايضاً، عالم گيري.

<sup>(</sup>٣) فتاوى قاضى خال بر هامش هنديه، ٣/ ٢٠٤.

<sup>(</sup>۳) فتاوی بزازیه ، ج: ۳، برهامش هندیه ۲/ ۳۶۷.

<sup>(</sup>۵) عالمگیری.

اولیٰ پر ہوتا ہے اور کبھی مندوب ومستحب پر حبیباکہ فتح القدیر اور ر دالمتحارییں ہے:

(٦)-قال رسول الله صلى الله تعالى عليه وسلم لكل داء دواء فإذا أصيب دواء الداء برء باذن الله تعالى. (١) ان في هذا الحديث اشارة إلى استحباب الدواء وهو مذهب اصحابنا و جمهور السلف و عامة الخلف. (٢)

اس عبارت کے تحت اس پر جزم کیا ہے کہ علاج صرف شخب ہے، ان عبار تول کو میں نے اس لیے نقل کر دیا کہ علاج کو عموما" نشر ورت " ہے کم در جہ میں شار نہیں کیا جاتا، جب کہ فقہا ہے اسلام نے اس کی شرعی حیثیت بس" منفعت " کے در جہ میں ایک اور بہت مفید عبارت جدالمتار ثانی میں ہے، جو میں اپنی طرف نے قل کر دوں توغیر مناسب نہ ہوگا۔ اس کا تعلق ردالمخار ۲۰/۲، باب النفقہ کی ایک عبارت ہے ہے، جس میں نادار بیجے کا نفقہ مع اپنی تمام اقسام کے واجب ہونے کے تحت علامہ شامی نے فرمایا ہے: علاج باپ پر واجب ہے یانہیں ؟ اس کا تذکرہ کہیں نہ ملا، صرف زوجہ سے متعلق علانے ذکر کیا ہے کہ وہ شوہر پر واجب نہیں۔

اس کے تحت امام احمد رضافلہ سرہ نے بیہ اظہار فرمایا ہے کہ جوعلاج قطعی ہواس کا انتظام باپ پرواجب ہے، اور اس کا صرفہ بھی اس کے سرہے، اگر بچے کے پاس مال نہ ہواور اس کے علاوہ علاج جو غیر قطعی اور ظنی قشم کا ہوواجب نہیں، کیوں کہ بیاس پر نیودا ہے لیے واجب نہیں، تواس کے عیال کا اس پر کسے واجب ہوگا، حدیث میں ہے:" ابتدا اپنی ذات سے کرو، پھر ان سے جو تمھاری کفالت میں ہوں۔" اس کے مجھ آگے یہ عبارت ہے جو ہندیہ میں فصول عمادیہ سے منقول ہے۔ ضرر کو دور کرنے والے اسباب تین قشم کے ہیں ① قطعی، یقینی، جسے پانی، روٹی آگئی: جسے فصد اور بچھنالگوانا،

ضرر نودور کرنے والے اسباب بین قسم کے ہیں ( ) تطعی، جیسے پالی، رولی ( ) فنی: جیسے فصد اور چچپناللوانا،
یوں ہی مسہل اور سارے ابواب طب سے موہوم: جیسے داغنا اور جھاڑ بھونک، جوقطعی ہے اسے ترک کرنا توکل میں داخل نہیں، بلکہ موت کا خطرہ ہو تواس کا ترک حرام ہے۔ اور جو موہوم ہے اسے ترک کردینا شرط توکل ہے۔ اس لیے کہ رسول اللہ بیان فی مایا۔ اور جو ظنّی ہے وہ خلاف توکل بھی نہیں اور اس کا ترک بھی ممنوع نہیں، بلکہ بعض حالات میں بعض اشخاص کے لیے اس کا نہ کرنا، کرنے سے اصل ہوتا ہے۔ اص

اس کے بعدامام احدرضالکھتے ہیں:

"ہاں وہ شخص جواپی ذات کے لیے ہلکی سے ہلکی بیاری کی وجہ ہر علاج و دواکی طرف دوڑ ہے، اور اکثر عوام ایسے ہی ہیں،
وہ اگر اپنے نیچے کاعلاج نہ کرے اور بچہ جو تکلیف جھیل رہاہے اس کی پر وانہ کرے تواس کی دوہ ہی وجہیں ہوں گی، یا توشد تِ بخل
اور بخل موت ہے، یا بچہ کے ساتھ شفقت و رحمت کا فقد ان ، اور بیہ شفقت کسی بد بخت ہی کے قلب سے سلب ہوتی ہے، تو
اسے چاہیے کہ اپنے نیچے کاعلاج کرے تاکہ خود اس کے نفس کاعلاج ہوا ور اس کی بری بیاری دور ہو، خدا ہی سے سلامتی کا

<sup>(</sup>۱) مسلم شریف، ۲/ ۲۲۶

<sup>(</sup>۲) شرح نووي

سوال ہے۔" اُنہیٰ

دراصل عربی عبارت کتاب میں ہے جوابھی زیر طبع ہے اور مذکورۂ بالاحاصل میری درج ذیل مطبوعہ کتاب میں شامل ہے: "امام احمد رضاکی فقہی بصیرت، جدالمتار کے آئینے میں" (ص:۱۱و۱۱۱)

اس اضافے کی وجہ سے بات طویل ہوگئی مگر بے فائدہ نہ رہی، خیر مذکورہ مقالے میں علاج کو در جیُراستجاب میں بنانے کے بعد علاج بالحرام سے متعلق بحث کی گئی ہے، جس کا حاصل ہے ہے کہ جب ایسی کسی دواسے شفا کا ایسایقین ہوجائے جو بیاسے کو پانی چینے اور بھو کے کو کھانا کھانا کھانے سے جان نی جانے کے بارے میں ہوتا ہے اور دو سری دوا دستیاب نہ ہوتواس کا استعال جائز ہے، اس سے متعلق درج ذیل حوالے دیے گئے ہیں۔ درِ مختار برہامش ردالمتار ۳۲۸/۳، ایضاً ہامش 8/۲۷۵، بہارِ شریعت ۲۱/۲۵۱۔

آگے لکھتے ہیں بعلم سے یقین مراد لینے پر تیم تحریر ہوا، اگر کم سے مراد ظن و کمان لیاجائے جیسا کہ فقہاے کرام کے کلام میں علم سے ظن و گمان مراد لینا شائع و ذائع ہے تواس صورت میں ناجائز و حرام چیزوں کوان کے نزدیک بطور دوااستعال کرنا، جائز دروا ہوگا، اس کے تحت کیے عبارتیں ہیں:

—والظاهر ان التجربة يحصل بها غلبة الظن دون اليقين ، الا ان ير يد وابا لعلم غلبة الظن ، وهو شائع في كلامهم. (١)

الافھو بمعنی المنع (۲)
 المنع (۳)
 الرناجائز کودوا کے لیے استعال کرناجائز بھی ہو تووہاں کہ اس کے سوادوانہ ملے ،اور بیدام طبیبِ حاذق مسلمان غیرفاس کے اخبار سے معلوم ہواور بیدونوں امریباں متحقق نہیں۔ "(۳)

آگے لکھتے ہیں:" حاصل ہیہ ہے کہ اس صورت میں بھی شرط نہ پائے جانے کی وجہ سے ناجائز چیزوں کوبطور ووااستعمال کرناجائز وروانہ ہوگا۔"

اب سوال به پیدا ہوتا ہے کہ ان دواؤں میں ابتلاے عام کے باعث تخفیف کیم ہوگی یا نہیں ؟اس کے تحت بہ لکھتے ہیں کہ ابتلاے عام کی دو صور تیں ہیں، ایک به کہ اے لوگوں نے عام طور پر کرنا شروع کر دیا، دو سری به کوگ اس کے کرنے پر مجبور ہول اور نہ کرنے پر حرج و دشواری میں پڑجائیں، دو سری ہی صورت باعث تخفیف اور ججت ہے. یتعذر الاحتر از عنه ووقع الحرج فی الحکم. (م) "والبلوی فیما یسبق دون مایتعمد"کے تحت به عبارت: "فیه البلوی

<sup>(</sup>۱) رد المحتار، ۲/ ۲۳۸

<sup>(</sup>۲) رد المحتار، ۲/ ٤٣٨

<sup>(</sup>٣) فتاوي رضو يه، ج!١٠، نصف اول، ص:١٤

<sup>(</sup>۳) حلى كبير، ۱٦٢/۱

لحصوله بغير فعله، فجاز ان يجعل معذورا بخلاف العمد .<sup>(١)</sup>

پہلی صورت کا کچھاعتبار نہیں ورنہ محرمات کا دروازہ کھل جائے گا،اس کی نظیر میں غیبت میں ابتلاے عام کے باوجود حکم حرمت کا برقرار رہنا پیش کیا ہے۔اس طرح بلا ضرورت شرعیہ تصویر شی میں ابتلاے عام کے باوجود حرمت قائم رہنے کی مثال دی ہے۔

پھر دو سری صورت کا تجزیہ دوصوں میں کرتے ہیں: (۱) - جس کے کرنے پرمجبور ہوں (۲) نہ کریں تو حرج میں پڑیں۔ وہ لکھتے ہیں کہ لوگ اس پرمجبور نہیں ، دو سری او نانی دوائیں اور ایسی انگریزی دوائیں فراہم ہیں جو پاک ہوں ، رہی جلدیا دیر میں شفایا بی کی بات توفقہا ہے کرام فرماتے ہیں کہ اگر سلم کیم کہے کہ حرام چیز کے استعمال سے جلد شفاطے گی تو فہ ہے تماریہ ہے کہ جائز نہیں ۔ (عالم گیری ورد المحار)

ابرہایہ کدنہ کریں توحرج میں پر جائیں،اس سے متعلق لکھتے ہیں کہ حرج دوقتم کے ہیں:

 - حرجِ شرعی - س- حرجِ جانی - حرجِ شرعی موجود نہیں اس لیے کہ علاج واجب نہیں صرف مستحب ہے ،نہ کرنے پر کوئی مضایقہ و گناہ نہیں ، حرجِ جانی بھی نہیں کیوں کہ ایسی بو نانی اور انگریزی دوائیں جو پاک ہوں ، قریب قریب ہر جگہ دستیاب ہیں ۔

یں ہوجائے ہیں کہ اگران میں ممنوع اشیا کی ملاوٹ شرعی طور پر ثابت ہوجائے توبوجۂموم بلویٰ تھم طہارت دیاجائے گا۔

مولا ناعبدالرحمٰن بستوی اور مولا ناعبدالواحد جبل بوری کے مضامین میں بھی عدم جواز کار جحان ہے مگر زیادہ مربوط استدلال اور تمام ضروری گوشوں کااحاطہ کرتے ہوئے باضابطہ فقہی وعقلی گفتگوصرف مولا ناعزیراحسن کے مضمون میں ہے۔

یہاں تک دونوں قسم کے مضامین کی تلخیص ہوئی، اب دونوں کا جائزہ لیتے ہوئے جوامور تقیح طلب نظر آنے ہیں وہ حسب ذیل ہیں:

- ۔ کیاایسی دوائیں بکٹرت دستیاب ہیں جوممنوع کی آمیزش سے ہر طرح پاک ہوں اور ان سے علاج میسر ہے؟ ۔ الفرض ممنوع آمیز دوائی کر استعال کی نویہ تہ آئی توکہ الوگ اسپرای خیال سیر ترک کر سکتہ ہیں کہ علاج
- ﴿ بالفرض ممنوع أميز دوا بى كے استعال كى نوبت آئى توكيالوگ اسے اس خيال سے ترك كرسكتے ہيں كہ علاج صرف متحب ہے، ترك ميں كوئى گناہ نہيں ؟
- —عموم بلویٰ کامعنیٰ کیاہے؟ انگریزی میں دواؤں میں جوابتلاے عام نظر آتاہے، وہ باعثِ تخفیف ہے یانہیں؟ امام احمد رضاقدس سرہ کے فتاویٰ سے کیا طے ہوتاہے؟
- ﴿ اگراس طور پر تخفیف کی صورت نہیں توکیا مذہب شخین کو بنیا دبنانا درست ہو گا جب کہ مذہب امام محمد پر بعد

171

والوں کا اجماع ہو دیاہے جو بعد اختلاف متقرر ہونے کی وجہ سے اجماع ظتی ہے۔

• ۞-ترکِّ علاج یاد پر طلب علاج آدمی کے دین و دنیاوی کاموں کے تعطل اور بہت سے مالی وغیر مالی نقصا نات کا باعث ہو تاہے ، بعض مقامات پر ایسے نقصانات کی وجہ سے رخصت آئی ہے ، مثلاً پانی قیمتِ مثل سے زائد پر ملے توتیم جا

، ہے۔ یوں ہی زیادتی مرض کا خطرہ ہو توقیم کا جواز ہے ، کیااس طرح کے مسائل سے زیر بحث مسئلہ پر کچھ روشنی پڑتی ہے ؟

بحث کا دور آیا توزیادہ بحث عموم بلوی کے معنی کی تعیین میں ہوتی رہی ، اکٹرلوگوں کاکہنا سے تھاکہ جب عوام وخواص کسی

امر میں مبتلا ہوجائیں توعموم بلویٰ ہو گیااور بعض حضرات نے فرمایا کہ عموم بلویٰ اس صورت میں ہو گاجب لوگ کرنے پرمجبوط ہوں اور نہ کریں توحرج میں پرمجائیں ،اس پر فریق اول نے کہا کہ تو پھر سب خواص وعوام کے عصیان اورسق بالاعلان کا حکم ہونے

جاہیے، یہی بحثیں کچھ دیر جاری رہیں مگر تنقیح نہ ہو سکی اور وقت ختم ہو گیا، اس لیے یہ مسئلہ فیصل بورڈ کے سپر دکر دیا گیا۔

مجلس شرعی جامعہ اشرفیہ مبارک بور کے پہلے فقہی سیمینار میں بحث و مذاکرہ کے لیے منتخب موضوعات میں ہے ایک اہم موضوع ہے: "الکحل آمیز دواؤں کا استعال" اس کے سوال نامہ کی ترتیب کا کام محقق مسائل جدیدہ حضرت مفتی محمہ نظام الدین رضوی نے انجام دیا ہے، مجلس شرعی کو اس سے متعلق جو مقالات موصول ہوئے ان کی مجموعی تعداد ۱۸ر ہے، حضرت مفتی صاحب قبلہ سوال نامہ میں نفت کے بیں۔ ان میں حضرت مفتی صاحب قبلہ سوال نامہ میں نفت کے بیں۔ ان میں پہلا سوال میہ تفاکہ:

الکحل،امپرٹ اور نگلچرکیاشری نقطہ نظر ہے"خمر" ہیں؟

أَسُ كَ جُوابِ مِينَ دَرِنْ ذِيلَ نَظِرِيات سامنے آئے۔

پہلا نظریہ: یہ ہے کہ الکحل، اسپر ف، نگیر حقیقی خمر نہیں، کیوں کہ ان پر خمر کی تعریف صادق نہیں آتی ہے ہاں ان پر خمر کا اطلاق مجازًا ہو تا ہے۔

اس موقف کے حامل درج ذیل حضرات ہیں:

(۱) - حضرت مولاناعبدالحكيم شرف قادرى (۲) - حضرت مفتى آلِ مصطفیٰ مصباحی (۳) - حضرت مفتی بدرعالم مصیاحی (۳) - حضرت مولانا قاضی شرف قادری (۵) - حضرت مصباحی (۲) - حضرت مولانا قاضی شل احمد مصباحی (۵) - حضرت مولانا افردی قادری (۵) - حضرت مصباحی (۱۱) - مولانا انور نطای مصباحی (۸) - مولانا انور نطای مصباحی (۸) - مولانا انور نطای مصباحی (۱۱) - مفتی محمد الیوب نعیمی (۱۰) - مولانا عبد الحق رضوی مصباحی (۱۱) - مفتی محمد معراج القادری -

ان حضرات نے درج ذیل فقہی عبارات سے اپنے موقف کا مبر بن کیا ہے: تنویر الابصار میں ہے:

"الخمر- هي الني من ماء العنب إذا غلى واتشد وقذف بالزبد." (ا) فتاوي عالم يرى ميں ہے:

"وقذف بالزبد وسكن عن الغليان عند أبي حنيفة رحمه الله تعالى و عندهما إذا غلى واشتد

(۱) تنوير الابصار، ص: ۲٦، ج: ١٠ ، كتاب الأشربة، دارالكتب العلمية، بيروت

از: مولاناعارف سین قادری مصباحی، استاد دار العلوم قادری، قادری مگر، سون تجدر

فهو خمر وإن لم يقذف بالزبد. "(۱) فتح القدير مين ہے:

"إن الثالث في اللغة من تفسير الخمر بالنئى من ماء العنب إذا اشتد وهذا مما لا يشك فيه من تتبع مواقع استعمالاتهم ويدل على أن الحمل المذكور على الخمر بطريق التشبيه قول ابن عمر "(٢) ورمختار من عند ورمختار من عند المناسبة عند المناسبة المناسب

"وقد تطلق الخمرة على غير ما ذكرنا مجازاً."

اس کے تحت روالمحارمیں ہے:

"قال في المنح هذا الإسم خص بهذا الشراب باجماع أهل اللغة ولا نقول أن كل مسكر خمر لإشتقاقه من مخامرة العقل فان اللغة لايجري فيها القياس. "(")

دوسرانظريد: بيرے كەالكىل،اسپرىك ادر ئىكىچرىقىقى خرىس ـ

اس نظریے کے حامل درج ذیل حضرات ہیں:

(۱)- حضرت مولانا قاضی عبدالرحیم (۲)- حضرت مفتی مجیب الاسلام (۳)- حضرت مولاناتمس البدی مصباحی ـ ان حضرات نے درج ذیل احادیث مبار کہ سے استناد کیا ہے:

"عن ابن عباس عن النبي ﷺ قال كل مخمر خمر وكل مسكر حرام."

"عن قيس بن سعد بن عباده قال سمعت رسول الله ﷺ يقول ألا كل مسكر خمر وكل خمر حرام."(م)

نیزان حضرات میں سے بچھ نے مجد داظم امام احدر ضاقدس سروالعزیز کی درج ذیل عبارت سے بھی استدال کیا ہے:

"إن اسبار تو وهي روح النبيذ خمر قطعًا بل من اخبث الخمور. "(٥)

تيسرانظريد: مولانارحت حسين كليمي كاب، موصوف اس سليل مين تفصيل كرتے ہيں۔ لكھتے ہيں:

(۱)-الکحل،اسپرٹ،منگجرانگور کاکچاپانی جس میں جوش آکر تیزی سے پیدا ہوجائے اور جھاگ بیھینک دے اگراس سے تیار شدہ ہو توبلا شبہ خمر ہے ور نہ خمر نہیں۔

(٢)- عصير، نقيع التمع، نقيع الزبيب جن مخصوص چيزوں اور جن مخصوص طريقوں سے تيار ہوتے

<sup>(</sup>١) فتاوي عالم كيري، ص:٩٠٩، ج:٥، كتاب الأشربة الباب الأول

<sup>(</sup>۲) فتح القدير، ص:۸۰ ج:٥

<sup>(</sup>٣) ردالمحتار ص: ٢٦، ج: ١٠، كتاب الأشربة، دارالكتب العلمية، بيروت

<sup>(</sup>٣) سنن أبي داؤد، ص:١٨ ٥، ج:٢، باب ماجاء في السكر من كتاب الأشربة

<sup>(</sup>۵) فتاوي رضويه، ص: ١٢٠، ج: ٢، رساله: الأحلى من السكر، مكتبه رضا اكيذمي

ہیں اضیں چیزوں اور انھیں طریقوں سے الکحل، اسپرٹ، ننگچر تیار کیے گئے ہوں توخمر نہیں بلکہ مسکرات ثلاثہ سے ہوں گے۔
(۳) - الکحل جو دواؤں میں استعال کیا جاتا ہے وہ اپنے اجزاے ترکیبیہ کے لحاظ سے نہ توخمر ہے نہ مسکرات ثلاثہ میں سے ہے بلکہ مختلف فیہ مشروبات سے ہے۔ تقریباً یہی موقف مولاناعزیر احسن صاحب کابھی ہے۔

چوتھا نظریہ: مفتی اخر حسین صاحب راجستھان کا ہے۔ موصوف کے نزدیک الکحل خمر ہے مگر اسپرٹ اور منگچر خمر نہیں۔

دو مراسوال میر تھا کہ: اگریہ[الکحل،اسپرٹاور ٹنگچر]خمر نہیں ہیں توکیاان شرابوں میں سے ہیں جن کی حرمت پر ہمارے ائمہ کا اتفاق ہے گووہ حرمت ظنی واجتہادی ہی ہی ؟

**اور تبیسرا سوال میہ نھا کہ:** یاان کاشار ان مشروبات سے ہو گاجوشیخین رحمہااللہ کے نزدیک حداسکار سے کم میں اغراض صیحہ کے لیے حلال ہیں۔لیکن امام محمد ڈلٹنٹیلٹٹے کے نزدیک وہ بھی شراب ہیں اور ناپاک و حرام ؟ ان سے متعلق درج ذیل آراسامنے آئے:

مہملی رائے: یہ ہے کہ الکحل، اسپرٹ، منگجر ہیانہ توخمر ہیں اور ان شرابوں سے ہیں جن کی حرمت پر ہمادے ائمہ کا اتفاق ہے بلکہ بیان مشروبات سے ہیں جن کا استعال شیخین کے نزویک حداسکار سے کم میں اغراض صححہ کے لیے، حلال ہے اور امام محمد رَالنَّظِیٰ ہے کے نزدیک وہ بھی شراب ہیں اور نایاک و حرام۔

اس رائے کے حامل درج ذیل حضرات ہیں:

(۱)-مولاناعبدالحکیم شرف قادری(۲)-مفتی محمد نظام الدین رضوی (۳)-مفتی آلِ مصطفیٰ مصباحی (۴)-مفتی بدرِ عالم مصباحی (۵)-مفتی محمد ابوب نعیمی (۲)-مولاناصدر الوری قادری (۷)-مولانار حمت حسن کلیمی (۸)-مولانا قاضی فضل احمد مصباحی (۹)-مفتی محمد نیم مصباحی (۱۰)-مولانا باشم نعیمی (۱۱)-مولانا انور نظامی (۱۲)-مفتی محمد معراج القادری (۱۳)-مولاناعبدالحق رضوی (۱۲)-مولانازین العابدین-

مفتی آلِ مصطفیٰ مصباحی اینے موقف کومبر بن کرتے ہوئے لکھتے ہیں:

"الکحل،اسپرٹ اور ٹنگچر" کے تعلق سے جو تفصیلات جواب(۱) میں مذکور ہوئیں،ان کی روشنی میں یہ شراہیں نہ تو عصیر ہیں،اور نہ ہی نقیع التمراور نہ نقیع الزبیب۔الکحل عصیر نہیں ہے۔

اولاً: اس لیے کہ عصیر صرف انگور کے شیرہ کا ہو تا ہے۔ لہذا وہ الکحل جو انگور کے علاوہ گنا، مہوہ، چقندر، آلو وغیرہ شیریں مادوں سے بنتا ہے عصیر ہوہی نہیں سکتا۔

**ٹانیا:** اگرانگور کاشیرہ ہوجب بھی الکحل کو عصیر نہیں کہاجاسکتا۔ کیوں کہ عصیر کے لیے مخصوص درجۂ حرارت لینی دو تہائی سے کم تک جلاناضروری ہے۔ یہی وجہ ہے کہ وہ عصیر جس کے دو تہائی جصے جلادیے گئے ہوں، اور صرف ایک تہائی باقی ہواس میں جوش پیدا ہونے کے باوجود شیخین کے نزدیک حلال ہے۔ ہاں امام محمد جلائے گئے کے نزدیک حرام بلکہ خود امام

محمد طرانستان ہے اس سلسلے میں مختلف روایتیں آئی ہیں ، ایک روایت میں حلال دو سری روایت میں مکروہ ، تیسری روایت میں یہ ہے کہ وہ اس سلسلہ میں توقف فرماتے ہیں۔

ہداریہ میں ہے:

"وعصير العنب اذا طبخ حتى ذهب ثلثاهٔ وبقى ثلثهٔ حلال و ان اشتد وهذا عند الى حنيفة وأبى يوسف وقال محمد و مالك والشافعى حرام... وعن محمد مثل قولهما و عند انه كره ذلك و عنه انه توقف فيه. ملخصًا."(۱)

**خالثا:** الکحل کو جدید طریقهٔ کشید میں بھاپ کے ذریعہ مقطر کیا جاتا ہے۔جس سے عصیر اور الکحل کی نوعیت ہیں ایک گونااختلاف توضر ورپایا جاتا ہے۔

نقیع التمر: یاسکر، کیج تھجور کا کیا پانی ہوتا ہے۔ جیسا کہ تعریف میں لفظ "نیُ" سے ظاہر ہے۔ اور الکحل تیار ہونے کے لیے آگ پریکاناضروری ہے۔ لہذا دونوں کی ماہیت مختلف ہوئی۔

نقیع الزبیب: خشک انگور کاکیا پانی ہوتا ہے۔ کہا مرّ انفا. لہذا الکال کی ماہیت نقیع الزبیب سے میل نہیں کھاتی۔

ان تنقیحات ہے واضح ہوگیا کہ الکحل وغیرہ مذکورہ بالا شرابوں سے ہرگز نہیں۔ لہٰذاان کے وہ احکام نہ ہول گے، جو ان شرابوں کے ہیں۔"

و مری رائے: مولانااخر حسین صاحب راجستھان کی ہے، موصوف کے نزدیک اسپر ف اور تنگیران شرابول ہیں سے ہے جن کی حرمت پر ہمارے ائمہ کرام کا اتفاق ہے، گر مولاناموصوف نے اس پر کوئی دلیل پیش نہیں فرمائی۔ چوتھا سوال میہ تھا کہ: [الکحل، اسپر ٹ، تنگیر] شراب کی مختلف فیہ قسم سے ہونے کی تقدیر پر کیا آئ کے زمانے ہیں ایسی شرابوں سے مخلوط دواؤں میں عموم بلویٰ کی حالت پیدا ہو چکی ہے یانہیں ؟

مولا ناعزیراحسن صاحب کے علاوہ تقریباً تمام حضرات اس بات کے قائل ہیں کہ شرابوں سے مخلوط دواؤں میں عموم بلوئ کی حالت پیدا ہوچکی ہے۔

مولاناعزیراحسن صاحب نے ابتلائے عام کی دو صور تیں تفصیلاً ذکر کرنے کے بعد فرمایا کہ دوسری صورت بی تخفیف احکام کے باعث ہے ، موصوف لکھتے ہیں:

"میری نظر میں ابتلاے عام کی دوصورت ہی باعثِ تخفیف احکام ہونی چاہیے۔اور یہ وہ امرہے جس کے کرنے پر لوگ مجبور ہوگئے ہوں اور نہ کرنے پر حرج و دشواری میں پڑجائیں۔ نہ عوام کے از خود مبتلا ہونے کا امتبار اور نہ ہی خواص کے توالکحل آمیز دواؤں کے استعمال پر لوگ مجبور نہیں ہوئے ہیں کہ اس کے سواطبی دوائیاں اور کچھ انگریزی دواجر الکحل

<sup>(</sup>۱) هدایه، ج: ٤، ص: ٤٨١، كتاب الأشربة، مجلس البركات، مباركفور

کے اختلاف سے پاک ہوتی ہیں فراہم ہیں۔"

پانچوال سوال میہ تھاکہ: اگر عموم بلویٰ کی حالت پیدا ہو چکی ہے توکیا آج کے زمانے میں دواؤں کے استعمال کی حد تک مذہب شخین پر عمل اور فتویٰ جائز ہو گایانہیں ؟

مقالات اور فتاوے کے مطالعہ کے بعد درج ذیل موقف سامنے آئے۔

**پہلا موقف:** یہ ہے کہ آج کے زمانے میں شرابوں سے مخلوط دواؤں کے استعمال کی حد تک مذہب شیخین پرعمل اور فتویٰ جائز۔اس موقف کے حامل درج ذیل حضرات ہیں:

(۱)- حضرت مولانا قاضی عبدالرحیم (۲)- مولانا عبدالحکیم شرف قادری (۳)- مفتی محمد نظام الدین رضوی (۴)- مفتی محبب الاسلام (۵)- مفتی آلِ مصطفیٰ مصباحی (۲)- مفتی بدر عالم مصباحی (۷)- مفتی معراج القادری (۸)- مولانا رحمت حسن کلیمی (۹)- مفتی محرنیم مصباحی (۱۰)- مولانا قاضی فضل احمد مصباحی (۱۱)- مولانا عبد الحق رضوی (۱۲)- مولانا اخر حسین راجستهان (۱۳)- مفتی محمدالیوب نعیمی (۱۲)- مولانا محمد باشم نعیمی (۱۵)- مولانا زین العابدین (۱۲)- مولانا نور نظامی مفتی آل مصطفیٰ مصباحی لکھتے ہیں:

"جب بیبات ثابت ہو چکی کہ آئ کے زمانہ میں ان شراب آمیز دواؤں کے استعمال میں عرف و تعامل یا بلفظ دیگر عموم بلوی ہو دیا ہے، توبلا شبہ دفع حرج اور عرف و تعاول (جو اسبب ستہ میں سے ہیں) کی بنا پر مذہب شیخین (امام عظم، امام ابو یوسف علیہ الرحمہ) پرعمل اور فتوی جائز ہو گا۔ عرف و تعامل، ابتلاے عام، عموم بلویٰ کی بنا پر احکام شرعیہ میں تبدیلی فقہ حفی کا ایک سلمہ ضابطہ ہے۔ جس کے گر د بہتیرے مسائل گردش کرتے ہیں۔ اور فقہی دفاتر میں اس کے خاصے نظائر بھی ملتے ہیں۔ "
ایک سلمہ ضابطہ ہے۔ جس کے گر د بہتیرے مسائل گردش کرتے ہیں۔ اور فقہی دفاتر میں اس کے خاصے نظائر بھی ملتے ہیں۔ "
و مر اموقف: حضرت مولا ناصدر الور کی قاور کی کا ہے، حضرت اپنے موقف کی وضاحت کرتے ہوئے لکھتے ہیں:
"اگران دواؤں سے ضرورت ہوری ہوجائے جن میں الکھل و غیرہ کی آمیزش نہیں ہوتی مثلاً پیلٹ و کسپول و غیرہ توافیس دواؤں کو استعمال کی امیزش ہوتی مثل کی آمیزش ہوور نہ ۲۵ ہم فیصد کے مان دواؤں کے استعمال نظر طرقت بھی ہوں دواؤں کے استعمال میں تعامل بات کے دواؤں کے استعمال میں تعامل بات کے دواؤں کے استعمال میں تعامل ناس محقق ہے اس لیے بقدر ضرورت یعنی عدار کا دھی کی ایس تعامل بشرط ترتیب مذکور جائز ہونا چاہیے۔ "
میں تعامل ناس محقق ہے اس لیے بقدر ضرورت یعنی عدار کا دیا کہ استعمال بشرط ترتیب مذکور جائز ہونا چاہیے۔ "
میں تعامل ناس محقق ہے اس لیے بقدر ضرورت یعنی عدار کا دیا کہ استعمال بشرط ترتیب مذکور جائز ہونا چاہیے۔ "

حچیٹا سوال میر تھاکہ: امام احمد رضاقد س سرہ نے صرف رنگین کپڑوں کے بارے میں حکم طہارت دیا ہے لیکن آج کل دو سری اشیا– مثلاً دیوار، دروازے، کر سیاں، پلنگ، میزوغیرہ بھی مختلف قسم کے رنگوں سے مزین کیے جاتے ہیں، ان کے بارے میں کیا حکم ہوگا؟

جوابات کے مطالعہ کے بعد درج ذیل آراسامنے آئیں:

مہلی رائے: یہ ہے کہ دواؤں کے علاوہ دوسری اشیا- مثلاً دیوار ، دروازے ، کرسیاں ، میزوغیرہ کی رنگت میں

# (جدید مسائل پر علما کی رائیں اور فیصلے (جلداول)

ابتلائے عام ہے اس لیے ان چیزوں میں بھی تعاملِ ناس اور د فع حرج کی بنا پر حکم طہارت ہو گا۔ یہ موقف درج ذیل حضرات کاہے۔

سرات ہے۔ (۱)-مفتی آلِ مصطفیٰ مصباحی (۲)-مفتی مجیب الاسلام (۳)-مفتی محمد ابوب نعیمی (۴)-مفتی نیم مصباحی (۵)-مولانا قاضل فضل احمد مصباحی (۲)-مولانار حمت حسین کلیمی (۷)-مولانا ہاشم نعیمی (۸)-مولانا عزیرِ احسن (۹)-مولاق

زين العابدين\_

یہ جب یہ دومری رائے: یہ ہے کہ تعامل ناس کی بنا پران اشیامیں اگر الکحل ، اسپرٹ ، تنگچر استعال کرنا جائز ہو بھی جائے تب بھی احتراز اولیٰ ہے۔

يه موقف دوعلمات كرام كاس

(I)-مولاناصدر الورى قادرى (Y)-مولاناشمس البدى مصباحى \_

تیسری رائے: بیہے کہ تھم طہارت صرف کیڑوں میں ہوگا باقی دوسری چیزوں میں نہیں۔

یررائے مولانااخر حسین [راجستھان] کی ہے۔

چو محمی رائے: مولانا انور نظامی کی ہے۔ موصوف لکھتے ہیں:

"امام اہلِ سنت نے رنگین کپڑوں سے متعلق تھم طہارت دیا ہے اور ساتھ ہی ساتھ دیوار ، دروازے اور پلنگ وغیرہ سے متعلق بیراشارہ فرمایا کہ جہاں خود حجونا، لگانانہ پڑے جائز ہے۔"

# شركاك سميناركي قرار داد ونتيجير بحث

شر کا ہے سیمینار نے تمام مقالات کی ساعت اور بحث و سمحیص کے بعد ریہ " بیجیر بحث فيصل بورة كوپيش كيا-

میز،کرسی، د بوار وغیرہ میں جورنگ استعال ہوتے ہیں اگربطریقِ شرعی ثابت بھی ہو کہ ان میں اسپرٹ کی آمیزش ہے تو بھی اب بوجیہ عموم بلویٰ و دفع حرج حکم طہارت ہے ، حبیہاکہ رنگین کیڑوں کے بارے میں مجد داظم اعلیٰ حضرت (امام احمد رضا) قدس سرہ نے بوجہ عموم بلوی فتاوی رضوبیه[ص۸۹،ج۱۰،مطبوعه رضااکیڈی،مبئ] میں حکم طہارت دیاہے

الکحل آمیز دواؤں کا استعمال جائزہے یانہیں محل غورہے ،اکٹرنٹسر کا کار جحان جواز کا

# لکحل آمیز دواؤں –اور –رنگین چیزوں کااستعال سارس رشعبان المعظم ۱۲اساه مطالق ۱۱ر جنوری ۱۹۹۳ء بروزیک شنبه وشب دوشنبه ۵

بسم الله الرحمن الرحيم نحمده و نصلي على رسوله الكريم

مجلس شرعی کی ساری ابحاث اور حضرات مفتیان کرام کے موصولہ مقالات پر غور کرنے کے بعد فیصل بورڈ ال منتج پر پہنچاہے:

اس عہد میں (اسپرٹ یاالکحل آمیز) انگریزی دواؤں کا استعال عموم بلویٰ کی حد تک پہنچ حیاہے ، مجد داخطم اعلیٰ حضرت قدس سرہ نے پڑیا کی رنگت کے بارے میں عموم بلویٰ اور دفع حرج کی بنیاد پر طہارت اور جواز کا فتوی دیا ہے جبیاکہ فتاوی رضویہ جلد دوم ص۵۴،اور ص۵۰ نیز فتاوی رضویہ جلد دہم ص۵۴ رسالہ "الفقه التسجیلی فی عجين النار جيلي " ميں ہے،اس ارشاد كى روشنى ميں فيصل بورڈ كے ار كان اس بات پرشفق ہيں كه مذكورہ انگریزی دواؤں کے استعال کی بھی بوجہ عموم بلویٰ ( دفع حرج کے لیے ) اجازت ہے، البتہ یہ اجازت صرف آخییں صور تول کے ساتھ خاص ہے جن میں ابتلاے عام اور حرج محقق ہو۔

فتاوی رضوبی میں ہے:

<sup>🤝</sup> بیمهٔ زندگی کا فیصله شب پنج شمنبه ۵ر جمادی الاولی ۱۲۴ها ۱۵ مطابق ۲۱ر اکتوبر ۱۹۹۳ء کو هوا تها، اوریه مجلس شرعی کاسب سے پہلا فیصله تها، پھر اس کے تین ماہ بعد سار شعبان بک شنبہ و شب ۴ رشعبان ۱۲ اس مطابق ۱۹ رجنوری ۱۹۹۴ء کوالکھل آمیز دواؤں پھر بیمۂ اموال کا فیصلہ ہوا۔ یہاں بیمهٔ جان ومال کے احکام کوایک ساتھ رکھنے کے لیے ترتیب میں سب سے پہلے الکعل آمیز دواؤں کے احکام کور کھا گیاہے۔

اقول: ولسنا نعني بهذا أن عامة المسلمين إذا ابتلوا بحرام حَلَّ، بل الأمر أن عموم البلوى من مو جبات التخفيف شرعا، وماضاق أمر إلا اتسع فإذا وقع ذلك في مسألة مختلف فيها ترجح جانب اليسر صونا للمسلمين عن العسر ولايخفي على خادم الفقه أن هذا كها هو جارٍ في باب الطهارة والنجاسة، كذلك في باب الإباحة والحرمة. ولذا تراه من مسوغات الإفتاء بقول غير الإمام الأعظم رضي الله تعالى عنه كها في مسألة المخابرة وغيرها ... بل هو من مجوزات الميل إلى رواية النوادر على خلاف ظاهر الرواية كها نصوا عليه ... في ردالمحتار في مسألة العلم في الثوب هو أرفق بأهل هذا الزمان لئلا يقعوا في الفسق والعصيان. اه... فاندفع ماعلى أن يوهم من قول الفاضل اللكنوي أن عموم البلوى إنما يؤثر في باب الطهارة والنجاسة لا في باب الحرمة والإباحة، صرح به الجماعة. اه. (1) والله تعالى أعلم.

(۲)-میز، کرسی، دلوار وغیرہ میں جو رنگ استعال ہوتے ہیں، اگر بطریق شرعی بیہ ثابت بھی ہو کہ ان میں اسپرٹ کی آمیزش ہے تو بھی اب بوجیہ عموم بلوی و دفع حرج تھم طہارت ہے، حبیبا کہ رنگین کیڑوں کے بارے میں مجد دِاعظم اعلیٰ حضرت قدّیمۃ نے بوجیہ عموم بلویٰ تھم طہارت دیا ہے۔ (۲) واللہ تعالیٰ اعلم۔

### وستخط فيصل بورو

(۱)- فقير محمد اخترر ضا قادرى از ہرى غفرله (۲)- جلال الدين احمد الا مجدى (۳)- فياء المصطفىٰ قادرى عفى عنه (۳)- ضياء المصطفىٰ قادرى عفى عنه

وستخط ديكرعلما بحكرام ومفتيان عظام

(۲)- قاضی عبدالرحیم بستوی غفرله

(۴)-محدمعراج القادري

(۱)-محد شریف الحق امجدی

(m)-محمد نظام الدين رضوي

<sup>(</sup>۱) - فتادیٰ رضویه، ج:۱۱،ص:۳۴۳، مطبوعه رضااکیڈی،ممبئ

<sup>(</sup>۲)- فتاوی رضویه، ج: ۱۰،ص: ۸۹ ،مطبوعه رضااکیدی،مبنی

جان ومال کا بیمیه اور

# سوال نامه

# حان و مال کا بیمه اور ان کی شرعی حیثیت

# ترتیب:مفتی محرنظام الدین رضوی، رکن مجلس شرعی جامعه اشرفیه، مبارک بور

بیمہ فارسی زبان کے لفظ "بیم" سے ماخوذ ہے، جس کامعنی خوف واندیشہ ہے۔ معاہدہ بیمہ سے اس لفظ کی تھوڑی س مناسبت سیے کہ اس میں معاشی زبوں حالی، یا مالی نقصانات کے اندیشہ سے تحفظ وامان حاصل ہوتا ہے اس لیے اسے عہد قدیم میں "بیمہ" کے نام سے موسوم کیا گیا۔ اردوزبان کی مستند لغت "فرہنگ آصفیہ" میں ہے۔

بیمہ:از بیم ۔اندیشۂ ضرر کاذمیہ، ضانت،جب سوداگر لوگ نقذی یاجنس وغیرہ کہیں بھیجتے ہیں تووہ اس شخص کوجواس کے ضائع یا تلف ہوجانے پر دام بھر دینے کااقرار کر تاہے کچھ کمیشن دیتے ہیں اور اس شرط، یااطمینان کو بیمہ کہتے ہیں۔'

انگریزی زبان میں اس کا متبادل لفظ انشور (INSURE) ہے جس کامعنی "یقین دہانی" ہوتا ہے اور عربی میں اسے "عقدالتامین" کہتے ہیں معنی "معاہدہ امان" بیمہ، انشور اور تامین سب میں حفظ واَمان کامفہوم قدرشِترک کے طور پر پایاجا تاہے۔ "بیمه" کی تاریخ بہت پرانی ہے، لیکن ہم اس تفصیل میں نہ جاکر عضر حاضر کے رائج بیمہ کاایک جائزہ پیش کرتے ہیں۔ آج کارائج بیمه دوبنیادی حصول میں بٹاہواہے۔

(۱) "بيمة زندگى " جيع وف عام مين لائف انشورنس كهاجاتا ہے۔

(٢) "بيرة اموال" اسے عرف عام ميں جزل انشورنس كہتے ہيں

پھر ہر بیمہ کی مختلف اقسام ہیں جن کی قدرے تفصیل ہم ''کامرس'' اور ''ایجنٹ سے نودل، بھار تیہ جیون بیمہ نگم'' کے الفاظ میں یہال نذر قاریکن کرتے ہیں۔

علم معاشیات کی ایک ابتدانی کتاب" کامرس" میں بیانکشاف کیا گیا۔"

<sup>(</sup>۱) فربنگ آصفیه، ص: ۲۹۸، ج:۱، ترقی ار دو بورو، د، لمی

<sup>(</sup>۲) کامرس، ص: ۵۷ تا، ص: ۲۸، ترتی اردوبیورو، دالی

#### بيميه

انسان کی زندگی اور اس کی املاک کو نقصان و بربادی کے بے شار خطرات لاحق رہتے ہیں۔ اپنی بیوی بچوں کو لاچار و بے مددگار چھوڑ کرایک خاندان کا کمانے والا کسی بھی وقت دنیا سے رخصت ہو سکتا ہے۔ کسی بھی شخص کا شاندار مکان چند کھات میں آگ کی نذر ہو کرخاک کا ڈھیر بن سکتا ہے۔ کسی بھی تاجر کا مال واسباب سے لدا ہوا جہاز سمندری طوفان کی زدیاں آکر غرق ہو سکتا ہے ، یا بھاری نقصان کا سبب بن سکتا ہے۔ اسی طرح کسی بیوپاری کا مال سیلاب، زلزلہ بچلی، چوری یادھو کہ دہی کا نذر ہو سکتا ہے۔ وہ لوگ جوایا نے نقصان ای زدیاں آجاتے ہیں انہیں مالی اعتبار سے بے حدنقصان اٹھانا پڑتا ہے اور بعض او قات تو وہ عملی طور پر بالکل ہی تباہ در باد ہوجاتے ہیں۔ ایسے خطرات سے بچاؤ کے لیے بیمہ کا طریقہ جاری کیا گیا ہے۔

اس حقیقت کواچھی طرح بجھ لینا چاہیے کہ بیمہ کسی نقصان کے خطرے کو ہر گزٹال نہیں سکتابلکہ بیمہ تونقصان کو مختلف لوگوں پر بانٹنے کا ایک طریقہ ہے ور نہ دو سری صورت میں وہ نقصان صرف ایک شخص پر پڑتا۔ ایک معمولی سی راتم کی ادائیگی کے معاوضے میں ایک کمپنی کسی خاص حادثے کے پیش آ جانے پر ایک مقررہ رقم کی ادائیگی کااقرار کرتی ہے۔

جیمہ میں "ساخ تعاون (SOCIAL-CO OPERAT loxi) کا اصول کار فرماہے۔ اس کو اس مثال کے ذریعہ بخوبی واضح کیا جاسکتا ہے۔ فرض سیجے کہ کسی شہر میں ایک ہزار مختلف مالکوں کے ایک ہزار مکانات ہیں۔ گزشتہ تجربہ سے مین فاہر ہو تاہے کہ ہرسال دو مکان آگ گئے سے تباہ ہوجاتے ہیں۔ لہذا سے کہا جاسکتا ہے کہ ایک ہزار مالکوں میں سے کوئی دو مالک اپنے مکان سے ہاتھ وھو بیٹھیں گے۔ لیکن مید دو لوگ کون ہوں گے ؟ قبل از وقت نہیں کہا جا سکتا۔ ایسی غیر تقینی صورتِ حال میں ایک ہزار مالکوں میں سے ہرایک کو اپنے اپنے مکان کا خطرہ محسوس ہوتا ہے۔ اگر ایک مکان کی قبت ہیں ہزار روپے ہے تودو مکانوں کی مجموعی قبت چالیس ہزار روپے ہوگی۔ اس چالیس ہزار روپے کے نقصان کے تدارک کے لیے ایک ہزار مالکوں میں سے ہرایک چالیس روپے کی مساوی قسط فراہم کر سکتا ہے۔ اور مکانوں کو آگ لگ جانے کی صورت میں دونوں مالکوں کو ہیں ہیں ہزار روپے اس مشتر کہ فنڈ سے ادا کیے جاسکتے ہیں۔ اس طرح ایک مالک مکان اپنے ہیں ہزار روپے کے غیر تقینی نقصان سے پورا کر سکتا ہے۔ یہ طریقہ کے غیر تقینی نقصان سے پورا کر سکتا ہے۔ یہ طریقہ کس قدر عمدہ ہے۔ نقصان نہ صرف بہت سے لوگوں پر، بلکہ برسوں کی طویل مذت پر پھیلادیاجا تا ہے۔

اس کیے بیمہ کوایک ایسامعاہدہ کہاجاسکتا ہے کہ جس کے ذریعہ ایک فریق اس پر رضامند ہوجاتا ہے کہ تھوڑی سی رقم کے معاوضے میں دوسرے فریق کوسی خاص حادثہ کے پیش آجانے پر ایک مقررہ رقم اداکرے گاوہ فریق جوسی جوھم یا خطرے سے دوسرے فریق کا تحفظ یا بچاؤکر تا ہے اس کو بیمہ کاریا بیمہ کنندہ کہتے ہیں اور وہ فریق جس کا جوھم سے تحفظ کیا جائے اس کو بیمہ پالیسی کر انے والا یا بیمہ شدہ کہتے ہیں جس دستاویز میں بیمے کے معاہدہ کی شرائط درج ہوتی ہیں اس کو بیمہ پالیسی اور جس رقم کی بیمہ پالیسی کر انے والا یا بیمہ شدہ رقم کہتے ہیں۔ وہ رقم بیمہ کر انے والا بیمہ کار کوقسط کی شکل میں اداکر تا ہے اس کو پر یمیم کہاجاتا ہے۔ اور بیمہ کر انے والے کا بیمہ شدہ چیز سے جو مفادوابستہ ہوتا ہے اس کو «بیائی نفاد" کہتے ہیں۔

## بیمے کے بنیادی اصول

بیے کا معاہدہ بھی دوسروے معاہدوں ہی کہ طرح ہوتا ہے اور اس پر ہندو سانی قانونِ معاہدہ کا اطلاق ہوتا ہے۔ اس معاہدہ کو مکمل ہونے کے لیے بھی حسبِ ذیل عام شرائط کا ہونا ضروری ہے: مثلاً (۱) کسی راضی نامہ کا وجود (۲) فریقین کا اہل ہونا۔ (۴) جائز آئینی معاوضہ (۵) قانونی مقصد وغیرہ ۔ لیکن ان شرائط کے علاوہ بیمہ کے معاہدہ میں درج ذیل مزید خصوصیات کا ہونا بھی لازمی ہے۔

## مكمل صدق نيت

بیدایک مکمل باہمی اعتاد دوسیائی کامعاہدہ ہوتا ہے۔ بیمہ کار اور بیمہ کرانے والے دونوں سے بیمہ سے متعلق جملہ بادی
حقائق کو بالکل صاف اور واضح طور پر ایک دوسرے سے ظاہر کر دینا چاہیے۔ ایک مادی حقیقت ہے جس کی بنیاد پر دوسر افرایق
ہے، جو دوسرے فریق کے جوھم کو قبول کرنے، یا جوھم سے انکار کرنے کا فیصلہ پر، یا پر بیم کی شرح مقرر کرنے کے فیصلے پر اثر
انداز ہوسکتی ہے۔ بددیا بتی اور حقائق کو چھپانے سے بیمہ پالیسی منسوخ ہوجاتی ہے۔ کسی عام معاہدہ میں بھی غلط بیانی نہیں ہونی
عاصل ہوتا ہے وہ چاہے تومعاہدہ کو منسوخ کر سکتا ہے۔ بیمہ
عاہدہ کی صورت میں نہ صرف سے غلط بیانی ہی شہوبلکہ فریقین کے لیے یہ بھی ضروری ہے کہ وہ معاہدہ سے متعلق کسی مادّی
حقیقت کو جوان کے علم میں ہوایک دوسرے سے نہ چھپائیں ، کسی اصلیت یا حقیقت کو چھپانے سے ، خواہ ارادہ کے طور پر ہو، یا
انقاقیہ بیمہ پالیسی منسوخ ہوجاتی ہے۔

بیمہ کے معاہدے میں بیمہ کرانے والے کو فوقیت حاصل ہوتی ہے ، بیمہ شدہ چیز کے بارے میں بیمہ کمپنی کی بہ نسبت اسے بہترعلم ہو تاہے۔للبندااس کا بیہ فرض ہوجا تاہے کہ بیمہ سے متعلق ان تمام حقائق کوجن سے وہ واقف ہوواضح طور پر بیمہ کمپنی پرظاہر کردے۔

مثال: سیٹھ شیام لال نے اپنی دو کان کی آگ کا بیمہ کراتے وقت بیمہ کمپنی پریہ بات ظاہر نہیں کی تھی کہ ان کی دو کان کے نزدیک ایک پیٹرول پہپ میں آگ لگ جانے کے حادثہ میں شیام لال کی دو کان بھی جل کر راکھ ہوگئ۔ لہذا صحیح حقیقت ظاہر نہ کرنے کی بنا پر پالیسی منسوخ ہوئتی ہے۔

#### (۲) تاوان کامعاہدہ

زندگی بیمہ اور شخصی حادثہ بیمہ کے علاوہ باتی تمام بیموں کے معاہدات تاوان کامعاہدہ کہلاتے بیں کیوں کہ ان کی شرائط کے مطابق بیمہ کار بیمہ کرانے والے کو مقررہ جو تھم سے ہونے والے نقصان کی صورت میں اصل نقصان کا تاوان اداکرنے کی ذمہ داری لیتا ہے۔ جور قم واقعی بیمہ کرانے والے کے اصل نقصان ہی کے بیش آنے پراداکی جاتی ہے وہ بیمہ کرانے والے کے اصل نقصان ہی کے برابر ہوتی ہے۔ اصل نقصان سے نہ کم نہ زیادہ۔

مثال: ایک مکان پر پچاس ہزار روپے کا آگ کا بیمہ کرایا گیا۔ اس سے مکان کو آگ لگ گئے۔ بیمہ کمپنی کے تخمینہ کے مطابق تیس ہزار روپے کی رقم بیمہ کرانے مطابق تیس ہزار روپے کی رقم بیمہ کرانے والے کو تاوان کے طور پراداکی جائے گی۔

تاوان کے اصول کی بنیاداس نظریہ پرر کھی گئ ہے کہ بیمہ کرانے والے کو بیمہ کے معاہدے کے ذریعہ صرف اصل نقصان کی تلافی کی جاسکے اور یہ بیمہ اس کے لیے منافع کا ذریعہ نہ بن سکے۔ پس تاوان کے اصول کے پیش نظر بیمہ کے ذریعہ اصل مالیت سے زیادہ یا کم بیمہ کرانے کوروکنا ہے۔

### (۳) قابل بیمه مفاد

دراصل بیمہ کاکوئی بھی اصل معاہدہ بلا قابل بیمہ مفادی موجودگی کے مکمل نہیں ہوسکتا۔ بیموں کے بغیر عدالت کی نظر میں اس کے اس معاہدے کی کوئی قیمت نہ ہوگی۔ اس کا واضح مطلب میہ ہے کہ بیمہ کرانے والے کو بیمہ شدہ چیز سے ایساتعلق ہوکہ اس چیز کی تباہی یانقصان سے چیز کی تباہی یانقصان سے چیز کی تباہی یانقصان سے بیمہ کرانے والے کو مالی نقصان ہوتا ہے۔ پس بیائی تعلق بیمہ شدہ چیز سے بحض ایک جذباتی تعلق نہیں ہے بلکہ یہ ایک ایسا مالی تعلق ہے جس کا نقصان کی صورت میں روپے بیسے میں شار ہوسکے۔

- (۱)ایک شخص کااپنی زندگی ہے بہائی مفادوابستہ ہوتا ہے۔
- (۲) ایک بیوی اینے شوہر کی زندگی میں بیائی مفادر کھتی ہے۔
- (۳) ایک تا جر کواینے کاروباری املاک یااپنے تجارتی مال سے بیائی مفاد ہوتا ہے۔
- (۴) ایک قرض خواہ کو قرض کی رقم کی حد تک اپنے قرضدار کی اندگی ہے بیائی تعلق ہو تا ہے۔
- (۵) بیائی مفاد کاجن او قات میں ہونالاز می ہے ،اُن کا بیمہ کی حسب ذیل نوعیتوں پرانحصار ہو تا ہے۔
  - (۲)آگ اور حادثہ کے بیمے: بیمہ کرانے کے وقت سے لے کر نقصان ہونے کے وقت تک۔
- (۷) زندگی بیمہ:جس وقت بیمه کرایاجائے، کیکن ضروری نہیں ہے کہ مطالبہ کرتے وقت بھی یہ صورت ہوجاتی ہو۔
  - (۸)سمندری بیمہ: صرف نقصان کے وقت

## بيمه كالسميل

بیمہ کی گئت میں ہیں۔ بیشک آج کل سب ہی قسم کے خطرات یاجو کھموں کے لیے بیمہ کرایا جاسکتا ہے۔ بیمہ کی چند خاص قسموں کا بیان درج ذیل ہے۔

(۱) زندگی بیمہ: بیدایک ایسا بیمہ ہے جس کے تحت بیمہ کمپنی بیمہ کرانے والے کی موت پریاایک مقررہ ملات گزر عالی میں ہے۔ جیساکہ جہلے بیان کیا گیا ہے۔ جانے کے بعد، ان میں سے جو بھی پہلے واقع ہو، ایک مقررہ رقم کی ادائیگی کی ذمہ داری لیتی ہے۔ جیساکہ جہلے بیان کیا گیا ہے۔

زندگی کا بیمہ تاوان کامعاہدہ نہیں ہے۔اس کی وجہ بیہ ہے کہ موت سے جو حقیقی نقصان ہو تا ہے اس کانہ ابدازہ لگایا جا اور نہ اس کی تلافی ہوسکتی ہے،اس لیے کوئی بھی شخص اپنی زندگی کا بیمہ کسی بھی رقم کاکراسکتا ہے۔اور موت واقع ہونے کی شکل میں اس کامطالبہ کیا جاسکتا ہے۔

زندگی بیمہ جو تھم یا خطرے سے تحفظ کا اور روپے بیسے کے جمع کرانے کا بہترین ذریعہ ہے۔ ایک مقررہ قسط یا پریمیم کی
ادائیگی کے بعد بیمہ کرانے والا شخص دو فائدہ کا حقد ار ہوجاتا ہے۔ پہلا فائدہ توبیہ کہ اس کی موت واقع ہوجانے پر ایک مقررہ رقم
اس کے وارث کومل جائے گی۔ لہذا زندگی بیمہ یہ تحفظ کا عضر ہوا۔ دو سرافائدہ یہ ہوتا ہے کہ جور قم پریمیم کی شکل میں وہ جمع کرتا
ہے اس پر سود در سود کے حساب سے سود ہی نہیں ملتا بلکہ وہ انتہائی سے کم سیکورٹی کی شکل میں جمع رہتی ہے اور مقررہ مدّت کے
بعد مع منافع واپس مل جاتی ہے۔ لہذا اس میں سرمایہ کاری کا عضر بھی شامل ہوتا ہے۔

1956 میں زندگی بیمہ کے کاروبار کو قومی ملکیت میں لے لیا گیا ہے۔اس وقت سے ہندوستان میں زندگی بیمہ کا کاروبار لائف انشورنس کار پوریشن آف انڈیا کے ذریعہ عمل میں آتا ہے۔

(۲) آگ بیمہ: آگ بیمہ: آگ بیدے معاہدہ کے ذرایعہ بیمہ پین ایک مقررہ حد تک بیمہ شدہ جائداد کی آگ کے ذرایعہ ہونے والے نقصانات کی تلاقی کرنے کی ذمہ داری لیت ہے۔ بیمہ کرانے والا اپنی عمارت یا گودام کا آگ بیمہ کرانے کے بعدا یک واجبی رقم بیمہ کپنی کو پر بیم کی شکل میں اداکرنے کی ذمہ داری لیتا ہے۔ اس کے معاوضہ میں بیمہ کپنی اقرار کرتی ہے کہ وہ بیمہ شدہ جائیداد کو ایک مقررہ مدت دس نقصان کی تلاقی کردے گی۔ آگ بیمہ پالیسی کی مدت دس دن راندر آگ ہے نقصان ہونے کی صورت میں مقررہ حد تک نقصان کی تلاقی کردے گی۔ آگ بیمہ پالیسی کی تجدید بھی ہو عالی کر بارہ مہینے تک کی ہو سکتی ہے۔ لیکن مقررہ میعاد کے ختم ہوجانے کے بعد ضروری پر بیم کی ادائی گی پر بیمہ پالیسی کی تجدید بھی ہو عالی کرانے والا نقصان بونے پر بیمہ شدہ رقم کے اندر صرف اصل نقصان بی کے تاوان کا حق دار ہو تا ہے۔ اس ہے اس کو کوئی منافع حاصل کرنے کی اجازت نہیں دی جاستی تاکہ کوئی منافع حاصل کرنے کی اواز تی بیمہ کہنی ہوں ہے آگ بیمہ کرا کرا در اسے آگ لگا کر بیمہ کمپنی سے منافع ماصل کرنے کی مادن کی دیمہ کمپنیوں سے آگ بیمہ کرایا گیا ہے تو ایک صورت میں بھی بیمہ کرانے والے کو جملہ بیمہ کمپنیوں سے مقررہ حدے اندر اصل نقصان شدہ جائداد کے حقوق (نقصان کی حد تک ) بیمہ کمپنی کے نام معاوضہ مل جاتا ہے تو وہ ایسی نقصان شدہ جائداد کے حقوق (نقصان کی حد تک ) بیمہ کمپنی کے نام منتقل کردیتا ہے۔

آگ بیمہ میں باہمی اعتاد اور سچائی کے اصول پر نہ صرف بیمہ کراتے وقت ہی کاربند ہوناضروری ہے بلکہ بیمہ کی پوری مدت و میعاد اور مطالبہ کرتے وقت بھی اس پر کاربند ہوناانتہائی ضروری ہے۔ بیمہ کرانے کے بعداگر کوئی ایسی تبدیلی آ جائے جس سے جو تھم بڑھ جاتا ہے توفوراً ہی بیمہ کمپنی کواس تبدیلی کی اطلاع دین چاہئے اس کے علاوہ بیمہ کرانے والے کی بیبنیادی ذمہ داری ہے کہ وہ جائیداد کو نقصان سے بچانے کے لیے ایمانداری کے ساتھ بوری پوری کوشش کرے۔

ہے بیاسکیم جنتا کے کمزور طبقوں میں بہت مقبول ہور ہی ہے۔

(۳) عاد شہیمہ: عاد شہیمہ: عاد شہیمہ ایک ایسامعاہدہ ہوتا ہے جس کے ذریعہ بیمہ کمپنی ہے ذمہ داری لیتی ہے کہ عاد شے بیمہ پالیس عام انسان کے کسی عضو کو یاا ملاک کو نقصان چہنچ توالیے نقصانات کی تلانی بیمہ کمپنی کی طرف ہے کی جائے گی۔ عاد شہیمہ پالیس عام طور پر کار ، اسکوٹر اور اسکوٹر اور اسکوٹر اور اسکوٹر کے حاد ثات عام طور پر آئے دن پیش آتے رہتے ہیں اور لوگ انتہائی زخمی ہوجاتے ہیں، توالیے جو تھم کو عاد شہیمہ کار اور اسکوٹر کے حاد ثات عام طور پر آئے دن پیش آتے رہتے ہیں اور لوگ انتہائی زخمی ہوجاتے ہیں، توالیے جو تھم کو عاد شہیمہ کے ذریعہ گاڑیوں اور ڈر ایکوروں کا بیمہ کرکے کم کیا جاسکتا ہے اور اس طرح سے حاد شہدے نقصانات کی تلائی کی جاسکتی ہے۔ اگر حاد شہر ایک مقررہ مدت کے اندر پیش نہیں آتا توحاد شہیمہ پالیسی کے تحت بیمہ کرانے والے کوکوئی معاوضہ نہیں سالے گا۔ حاد شہیمہ بیس پر بیمیم کی رقم پیشگی اداکی جاتی ہے۔ عام طور پر حاد شہبیمہ پالیسیاں بارہ ماہ کی مدت سے زیادہ عرصہ کے لیے جاری نہیں کی جاتیں ۔ حال ہی میں حکومت ہند نے وزیر اعظم کے بیس نکاتی اقتصاد کی پروگرام کے تحت حاد شہیمہ کی نئی آئیسی حاصل کی جاتی ۔ اس آئیسی حاصل کی جاتی اے بعد جنتا حاد شہیمہ کہ باجاتا ہے اس آئیسی کے تحت پر بیمیم کی واجبی رقم کی ادائی گی کے بعد جنتا حاد شہیمہ کی ان ایکیسی حاصل کی جاتی حاد شہیمہ کی اور بیکی کی واجبی رقم کی ادائی گی کے بعد جنتا حاد شہیمہ کی انسان کی میں کی کو تعت کی در میتا حاد شہیم کی واجبی رقم کی واجبی تھی کی واجبی تھی کی واجبی تھی کی در جنتا حاد شہیم کی واجبی تو کی واجبی تھی کی واجبی تھی کی واجبی تھی کی واجبی تھیں کی واجبی تھی کی واجبی تھی کی واجبی تو کی واجبی تو کی واجبی تھی کی واجبی تھی کی واجبی تو کی واجبی تو کی واجبی تھیں کی واجبی تو کی واجبی کی واجبی تو کی واجبی

بھار تیہ جیون بیانگم کی کتاب ''ایکینٹ ئے نُووَل'' میں خاص طور پر''زندگی بیمہ'' کے متعلق جو تفصیلات درج ہیں ان کے ضروری اقتباسات ہم یہاں نقل کرتے ہیں: (ہندی سے ترجمہ)

زندگی بیمہ مہنی اس مینی کی بنیاد پارلیامنٹ کی ایک دفعہ کے ذریعہ رکھی گئے ہے جسے صدر جمہوریۂ ہندنے ۱۸ رجون ۱۹۵۷ وکواین منظوری دی ، مید دفعہ کیم جولائی ۱۹۵۷ء سے نافذی گئی ،اور کمپنی نے کیم سمبر ۱۹۵۷ء سے کام کرنا شروع کیا، اس دن سے مپنی کو "زندگی بیمہ" کے کاروبار میں اختیار حاصل ہواہے۔

اس کمپنی کے بندرہ (۱۵)ممبر ہیں،اس کاصدر دفتر ممبئ میں ہے اور پانچ دفتر ذیلی ہیں جومبئی،کلکتہ، د تی، کانپور،اور مدراس میں ہیں جن کی تعداد نوسوہے۔اس کے علاوہ ملک کے باہر لندن، فجی،اور مارشیش میں بھی تین برانچ ہیں۔

بیمہ داروں کے ذریعہ پالیسی میں کمپنی کو دیا گیار و پیہ بونس کے ساتھ کمل محفوظ رہتا ہے کیوں کہ اس کی حفاظت کی گارنٹی حکومتِ ہند دیتی ہے کمپنی کے لیے بیہ ضروری ہے کہ کم سیم دوسال میں ایک بار اپنی کاروباری افتضادی حالت کی جانچ اور ذمہ دار یوں کاتجزیہ بیمہ آفیسر کے ذریعہ کرائے اور ان کے ذریعہ تیار کی گئی رپورٹ حکومتِ ہند کودے۔

اپن جانج پڑتال کے بعدروشی میں آنے والی بچت رقم میں سے پنچانوے (۹۵) فیصد، یا حکومت کی منظوری کے مطابق اس سے بھی زیادہ رقم مین کے بیمہ داروں میں یا توبانٹ دی جائے گی یاان کے لیے محفوظ کر دی جائے گی۔ بقیہ رقم میں سے ''زندگ بیمہ قانون '' کی دفعہ نو (۹) کے اندر آنے والی کمپنی کے اختیار کے متعلق اخراجات کی مدوں کو پوراکرنے کے بعد جور قم بچگ وہ یا تو حکومت کو دی جائے گی، یا حکومت کے ذریعہ جاری کیے گئے منصوبہ (آئیم) کے لیے اس کے ذریعہ بنائے گئے طریقہ سے استعمال میں لایاجائے گا۔ بیمہ داروں کے لیے مختص کی گئی رقم کا بٹوار اان کے در میان کیا جائے۔ اس بات کا فیصلہ تجزیہ کرنے والے دُگام یا

<sup>(</sup>۱) کامرس، ص:۵۵ تا، ص:۹۴، ترتی اردوییورو، دبلی

آفیسروں کے ذریعہ کیاجائے گا۔

زندگی بیمه کمیاہے؟ زندگی بیمه ایک قراریامعاہدہ ہے،اس کامطلب بیہ کہ خاص حادثہ کے ہونے پربیمہ داروں و،یا اس کے دارث کوکوئی طے شدہ رقم دے دی جائے گی۔ جیسے ایک خاندان میں ایک آدمی کام کر تاہے،اچانک حادثہ ہوجائے پر پریشانی، ہوجاتی ہے،زندگی بیمہ اس پریشانی کو آسانی میں تبدیل کر دیتا ہے۔

پالیسی کی ساکھ اور اس پر قرض دینے کی آسانی: کچھ وقت تک پالیسی جلانے کے بعد اگر بیمہ داراہے آئدہ جاری نہ رکھ سکے تودہ اس کی نقد قیت فوراً حاصل کر سکتا ہے ،اس کے علاوہ وہ اپنی پالیسی کی ضانت پر فوراً قرض لے کر تھوڑے وقت کی اقتصادی دشواری کوختم کر سکتا ہے ، بازار میں کاروبار کے واسطے قرض کے لیے بھی زندگی بیمہ پالیسی کو بھی بھی ضانت کی شکل میں منظور کر لیاجا تاہے۔

**اِکم ٹیکس سے چھوٹ:**اِکم ٹیکس قانون کے تحت زندگی بیمہ کے لیے دی گئ قسط پرانکم ٹیکس میں خاصی دل چسپ چھوٹ دینے کا انتظام ہے۔انکم ٹیکس کی اس چھوٹ پر غور کرنے سے بیہ معلوم ہو گا کہ بیمہ دار سے ہر قسط کچھ کم رقم کی لی جار ہی ہے۔

جائداد فیس، یاملیت نگیس: ملکیت نگیس چائے کے لیے زندگی بیمہ سب سے اچھاذر یعہ ہے۔" زندگی بیمہ"کرا لینے کے بعد نقدرو بہ کی کمی میں ملکیت نگیس یا جائداد فیس اداکرنے کے لیے کم داموں پر جائداد کو بیچنے کی حاجت نہیں پیش آ آل۔ کیوں کہ جیسے ہی کسی مال دار آدمی کی موت ہوئی اور جائداد فیس یا ٹیکس اداکرنے کی ضرورت ہوئی ویسے ہی بیمہ پالیسی کور دپیہ حاصل ہوجا تاہے۔

بیمہ کا قرار کیاہے؟ بیمہ کا قرار سچاعتاد کی بنیاد پرہے، کہ تمام متعلقہ امور کو سیح سیح بتادیاجائے، یہ قانون ہر قسم کے بیمہ کی بنیاد ہے۔

بیمہ کے بھی قرار ناموں میں بید ذمہ داری بیمہ دار کی ہے کہ وہ نہ صرف وہ باتیں جواس کی فہم کے مطابق اہمیت کی ہوں، بلکہ تجویز کے متعلق ساری باتیں کمپنی کے سامنے بیان کر دے ،کسی بھی دستاویز میں غلط بیانی راز چھپاکر، یا دھوکہ بازی کر کے،اگر کمپنی سے تجویز کی منظوری لے لی گئی تواپسے قرار نامے سے پیداشدہ دعوے خود بخودر دہوجائیں گے ،اور کمپنی اس کے لیے ذمہ دار نہیں ہوگی۔

یہ ٹھیک ہے کہ بیمہ قانون ۱۹۳۸ء کی دفع ۴۵ کے تحت بیمہ کرانے کی تاریخ سے دوسال گزر جانے کے بعد پالیسی کوکوئی خطرہ نہیں ہو تا، اور اس بات کی بنیاد پراس کے دعوے کور دنہیں کیا جاسکتا کہ " تجویز فارم" اور دوسرے فار موں میں غلط بیانی کی گئی ہے لیکن اگر کمپنی میہ بات ثابت کر سکے کہ غلط بیانی یا معاملہ کا چھپانا ضروری باتوں سے تعلق رکھتا ہے اور بیمہ کرتے وقت جان بوجھ کر، اور دھوکہ دینے کے ارادے سے میہ کام کیا گیا توغیر خطرہ کی میہ دفعہ نافد نہیں ہوگی اور دعویٰ دوسال بورا ہونے کے بعد بھی مستر دہوجائے گا۔

#### بيمه كامقصد:

(۱)خاندان کے لیے اقتصادی حفاظت کا انتظام۔

(۲) بڑھائے کے لیےرقم کا تظام۔

(٣) ماليت كانتكس دينے كيے رويے كاانتظام

کسی خاص بیمے کی تجویز میں ہیمہ کا مقصد یہ بھی ہوسکتا ہے۔

(4)۔(الف) تعلیم عاصل کرنے کی غرض سے لیے گئے قرض کے لیے ضانت کا کام کرنا۔

(ب)ساج کی فلاح و بہبود کے ادارے۔اسپتال،اسکول وغیرہ کے لیے رقم کا انتظام۔

(۵) اگر بیمہ کا مقصد یہ ہوکہ اس کی بنیاد پر کاروبار کے لیے قرض لیاجا سکے توالی تجویز کی منظور کی یانا منظور کی بیمہ دار کے تجویز بیش کرنے کے کردار ومالی حالت پڑخصر ہے ،کسی بیمہ دار کی تجویز منظور ہوسکتی ہے ،اور دو سرے کی نہیں۔اس طرح کی تجویز بیش کرنے والوں کی طرف سے کمپنی کویہ بقین دلانا ہوگا کہ اس کے پاس بیمہ کی قتط ،قرض کی قسط اور اس پرعائد ہونے والے سود کی قسط ادا کرنے کے لیے کافی مالی واقتصادی ذرائع ہیں ،اس کے علاوہ کمپنی کے پاس تجویز پیش کرنے والے کویہ خبر بھی بھیجنی ہوں کہ کتنی رقم کا قرض لیا گیا ہے اور کتنی رقم لینے کی خواہش ہے ،قرض لینے والی پارٹی کیا بیمہ کی قسط خود دے گی ، یا کیا قرض کی ضانت صرف بیمہ پالیس ہے ؟

(۱) انکم ٹیس کے چھوٹ کے متعلق بھی بیمہ پالیسیاں لی جاتی ہیں اگر بیمہ صرف انکم ٹیس کے چھوٹ کے لیے لیاجائے تو یہ چھوٹ خالص" بندوبستی بیمہ پالیسی" یا" لمبے عرصے کے لیے اداشدہ قسط" پر بھی ملتی ہے جس میں کوئی خطرہ نہیں ہے۔

(ایجنٹ مے نوول، ص۳تاص و تلخیص)

تیکس قانون، اور زندگی بیمہ: نیکس کوئی قسطول میں بانٹاجاسکتا ہے، سبسے زیادہ مشہور دوسمیں ہیں۔ ڈائرکٹ، یا ظاہری نیکس۔اوران ڈائرکٹ یاباطنی نیکس۔

(۱) ڈائرکٹ، یاظاہری تیکس: یہ تیکس آمدنی، یادولت پرلگائے جاتے ہیں، ان ٹیکسوں کی شرح، یادر تیکس و بندہ کی ذاتی حالت وغیرہ کالحاظ کرکے متعیّن کیاجا تاہے، اس کے زمرے میں متعدّد ٹیکس آتے ہیں۔ جیسے

(الف)آمدنی نیکس (ب) دولت نیکس (ج) به یا تخفه نیکس (د) ملکیت نیکس وغیره

(۲)ان دائر کث، باباطنی تیس : اشیای سع، کاروبار اور درآمد وبرآمد نیس \_آبکاری تیس، فروخت تیس وغیره \_

ہندوستان میں اس وقت "ظاہری ٹیس قانون" خاص مرکزی ٹیس قانون ہے۔ قانون اکم ٹیس، قانون ملکیت ٹیس، قانون ملکیت ٹیس، قانون ہبہ ٹیکس اور قانون جائداد ٹیکس، ان بھی قوانین کے تحت ٹیس دینے کی کافی اہمیت ہے۔ اور مختلف قسم کی بچت میں حوصلہ دے نے کے لیے ان ٹیکسوں کے متعلق قوانین میں خاص مراعات اور چھوٹ دینے کا اہتمام ہے۔ اس قسم کی بچت میں زندگی بیمہ

۔ پالیس کے ذریعہ کی جانے والی بچت بھی شامل ہے۔

قانون کی دفعہ ۵ (۱) (۲) کے مطابق کسی ہیمہ پالیسی (جس کی ادائگی کا وقت نہ آیا ہو) سے حاصل شدہ رقم نگیس دہندہ کی اوائگی کا وقت نہ آیا ہو) سے حاصل شدہ رقم نگیس دہندہ کسی وصلی دولت میں شامل نہیں کی جائے گی ہدت دس سال ، یااس نے زیادہ ہو،اگر قسط دینے کی مدت دس سال سے کم ہے تونیس دہندہ کواسی کے حساب سے پالیسی کی رقم کے لیے چھوٹ دی جائے گی ۔ یہ چھوٹ، نگیس اور اس کی شرح دونوں ہی کے لیے جے۔ (ایجنٹ مے نوول ص ۲۷ تاص ۲۰ ۔ ہندی سے ترجمہ)

واضح رہے کہ زندگی بیمہ کی وجہ سے مختلف اقسام کے شیکسوں میں چھوٹ،اور اس کے علاوہ دیگر فوائد بیمہ کے ساتھ ساتھ اس میں کچھ نقصانات بھی جوزندگی بیمہ کی ایک بنیادی اور لازمی شرط کے وجود دعدم پر گردش کرتے ہیں وہ شرط مجھے خاص زندگی بیمہ کے کئی ایجنٹول کے ذریعہ معلوم ہوئی،اوروہ بیہ ہے۔

## زندگی بیمه کی ایک لازمی مکر خطرناک شرط:

بیمہ دار کے لیے تین سال کی تمام قسطیں جب قرار داد" بیمہ کمپنی" جمع کرنی ضروری ہیں، اگر کسی وجہ سے پھے قسطیں جمع
ہونے سے رہ گئیں تواسے نہ جمع ہونے کی پہلی میعاد سے مزید پانچ سال کی مہلت بیمہ دار کودی جاتی ہے کہ وہ چاہے تواس مدت میں
کہی بھی بقی قسطیں یک مشت مع سود جمع کر کے اپنی پالیسی جاری کر لے ، لیکن اگر یہ توسیع میعاد بھی گزر کئی اور بیمہ دار باتی ماندہ قسطیں
جمع کرنے سے قاصر رہا تواس کا کھاتہ بند کر کے اس کی تمام جمع شدہ رقم ضبط کر لی جاتی ہے ، یا بیمہ کمپنی کی اصطلاح میں وہ رقم سنت
ہوجاتی ہے جو خود بیمہ کمپنی کی ملک ہوجاتی ہے۔ ہاں اگر تین سال کی تمام قسطیں مقررہ یا موسعہ میں جمع کر دی گئیں تو بیمہ کی مدت
بوری ہوجانے پر اسے وہ تمام رقم مع بونس واپس مل جائے گی۔ البتہ ایک ایجنٹ نے یہ بھی بتایا کہ تینوں سال کی قسطیں ایک ساتھ دبھی
جمع کی جاسکتی ہیں ، کمپنی اسے جمع کر کے رسید دے دی گی مگر اس پر کوئی بونس نہ ملے گا، اور ربیر بھی پی لینی کلٹ گی ہوئی نہ ہوگی ، رسید
کی بنیاد پر جمع شدہ ذاکر تم بھی واپس لی جاسکتی ہے۔

بیمہ شرکی نقطہ نظر سے: "بیرزندگی" اور "بیراموال" کاجوتعارف گزشته اوراق بیں پیش کیا گیا ہے اس کے پیش انظر بادک النظر بیں ایسامحسوس ہوتا ہے کہ یہ معاملات دینوی منافع کے ساتھ ساتھ غرر، جہالت، تمار اور رباجیسے مفاسد بیشتمل بیں جو شرکی نقطہ نظر سے جائز نہیں قرار دیے جاسکتے، لیکن جمیں یہ نکته لطیف یہاں فراموش نہیں کرنا چاہیے کہ ہمارے یہ معاملات ایسی حکومت کے زیرانظام کمپنیوں سے تعلق رکھتے ہیں جن پر بلاشبہ یہاں کے غیرسلموں کا تغلب و تسلط ہے، بلفظ دیگر حقیقت میں یہ حکومت عملی حیثیت سے انہیں غیرمسلموں کی ہے اور کم از کم آج کے حالات میں توکسی کو بھی اس حقیقت سے انکار نہیں ہونا چاہیے۔ اور یہاں کے غیرمسلموں سے تمام عقود فاسدہ بشمول رباو قمار جائز ہیں کیوں کہ فقہ حقی کی شرائط کے مطابق وہ عقود محض ظاہری شکل وشاہت کے لحاظ سے فاسد ہیں، یار ہا اور قمار ہیں ور نہ حقیقت میں یہ بچھ بھی نہیں۔ اس کی کامل تحقیق فتاوی رضویہ جلد سابع، کتاب الربامیں ہے جو آپ سے فقی نہیں۔ اس لیے آپ سے درج سوالوں کے جواب مطلوب ہیں۔

#### سوالات:

(۱)-"بیمهٔ اموال" اور بیمهٔ زندگی کی شرع حیثیت کیاہے؟ لیعنی وہ قرض ہیں یاامانت یا پھھ اور؟ نیز قرض کی تقدیر پر سی "ربا" اور بہرحال" قمار" ہیں یانہیں؟

(۲)-اگریہ بیمے رہابیں تو یہال کی کمپنیوں سے (جو حکومت کی ہوں، یاخالص غیرمسلموں کی) ایساعقد یا معاہد ، جائز ہے یا نہیں؟ اور قمار ہونے کی صورت میں کسی ایسی شرط کے ساتھ جس کے ہوتے ہوئے نفع کا حصول مظنون بظن غالب ہو، ان بیموں کی اجازت دی جاسکتی ہے یانہیں؟ جواب اثبات میں ہوتو شرط کی بھی صراحت فرمائیں۔

(۳)-کیاان عقود کوضان خطر طریق، ضان درک، یا حضرت شامی ڈائٹٹلٹٹنے کی بیان کردہ سوکرہ کی جائز شکل سے کمحق کیا جاسکتا ہے، یانہیں ؟ (ضان دسوکرہ کے مسائل منسلک جزئیات میں مصرح ہیں)

(۷) - بیول کے عدم جواز کی تقدیر پرانکم تیک اور ان کے علاوہ دوسرے ٹیکسوں سے بیچنے کے لیے بیمہ کی اجازت ہوگی کا نہیں ؟ جبکہ ٹیکسوں کے لزوم کی صورت میں جتنے مال کا استحصال منتقن یا مظنون بظن غالب ہے،اتنے یااس سے کم مال کا ضیاع قما کی تقدیر پرمحض موہوم و متر ددہے؟

(۵)-بعض صور توں میں قانونی حیثیت سے بیمہ کرانالازمی ہو تاہے توان کے بارے میں حکم شرع کیا ہوگا؟ (۷)۔ سال میں عقب سے میں دکت ت

(۲)-بہرحال ان عقود کے عدم جواز کی تقدیر پر:

(الف) کیایہ جائز ہو گاکہ ان کے ذریعہ حاصل ہونے والی اضافی رقم یا بونس کو فرقہ وارانہ فسادات میں ناحق ضائع ہونے والے جان ومال کاعوض قرار دے کر وصول لیں ،اور اپنے مصرف میں خرچ کریں ؟

(ب) یابہرحال (خواہ عوض مانیں یانہ مانیں) اسے لینا اور اپنے دینی و دنیوی امور میں استعمال کرنا جائز ہوگا؟ کیوں کہ وہ مال فی الواقع مال مباح ہے جوبلاغدر و فریب و صول ہور ہاہے۔

اب آئندہ اوراق میں فقہ حنفی کے چند جزئیات بھی ملاحظہ فرمالیں ممکن ہے کہ ان سے مسائل کے حل میں کچھ مد دیلے۔ آپ کاخیر اندیش

محرنظام الدین رضوی خادم دار العلوم اشرفیه مصباح العلوم، مبارک بور • سار رجب سااس اه (ایک بج شب)

ww.waseemziyai.com

#### جزئيات

تين سال تك كے ليے تيخ لم جائز ہے، بشرطے كما س پورى مت ميں مسلم فيه وستياب ہونے كاظن غالب ہو۔
قال: ولا يجوز السلم حتى يكون المسلم فيه موجودا من حين العقد إلى حين المحل (أي محلا الدين) حتى لو كان منقطعا عند العقد موجودا عند المحل أو على العكس أو منقطعا فيما بين ذلك لا يجوز — لنا قوله عليه والسلام: لا تسلموا في الثمار حتى يبدو صلاحها ، ولأن القدرة على التسليم بالتحصيل فلا بد من استمرار الوجود في مدة الأجل ليتمكن من التحصيل. (۱)

ولا(يصح السلم) في طعام قرية بعينها ، أو ثمرة نخلةٍ بعينها لأنه قد يعتريه آفةٌ فلا يقدر على التسليم وإليه أشار عليه والسلام حيث قال: أرأيت لو أذهب الله تعالى الثمر بما يستحل أحدكم مال أخيه، ولو كانت النسبة إلى قريةٍ لبيان الصفة لا بأس به على ما قالوا كالخشمراني ببخارى والبساخي بفرغانة .اه

وأما الكفالة بالمال فجائزة معلوما كان المكفول به أو مجهولًا إذا كان دينًا صحيحًا مثل أن يقول تكفلت عنه بألف أو بما لك عليه أو بما يدركك في هذا البيع لأن مبنى الكفالة على التوسع فيتحمل فيها الجهالة ، وعلى الكفالة بالدرك إجماع وكفى به حجةً ، وصار كما إذا كفل لشجة صحت الكفالة وإن احتملت السراية والاقتصار ، وشرط أن يكون دينا صحيحا ومراده أن لا يكون بدل الكتابة. اه (م)

و يجوز تعليق الكفالة بالشرط مثل أن يقول ما بايعتَ فلانًا فعلي ، و ما ذاب لك عليه فعلي أو ما غصبك فعلي ، و الأصل فيه قوله تعالى "ولمن جاء به حمل بعير وأنا به زعيم . والإجماع منعقد على صحة ضمان الدرك ، ثم الأصل أنه يصح تعليقها بشرط ملائم لها مثل أن يكون شرطا لوجوب الحق.

' کفالتِ مال کوشرط پرمعلق کرنے کی وضاحت بہارِ شربیعت حصہ ۱۳، متعلقہ باب میں ہے: درِ مختار میں ہے:

<sup>(</sup>۱) هدایه، ص:۷۷، ج: ۳، باب السلم، مجلس البركات، مبارك فور.

<sup>(</sup>٢) هدایه، ص:٧٩، ج: ٣، باب السلم، مجلس البركات، مبارك فور.

<sup>(</sup>٣) هدایه، ص: ٩٩، ١٠٠، ج: ٣، باب الكفالة، مجلس البركات، مبارك فور.

<sup>(</sup>٣) هدایه، ص: ١٠٠، ج: ٣، باب الكفالة، مجلس البركات، مبارك فور.

و يضمن المسلم قيمة خمره و خنزيره إذا أتلفه و تجب الدية عليه إذا قتله خطاءً و يجب كف الأذى عنه. اه

ردالمخار، ص:٣٤٣، ج:٣، فصل في استعمال الكافر اسباب المستامن مير ي:

الأصل أنه يجب على الإمام نصرة المستأمنين ما داموا في دارنا ، فكان حكمهم كأهل الذمة إلا أنه لا قصاص على مسلم أو ذمي بقتل مستأمن ، و يقتص من المستأمن بقتل مثله ، و يستوفيه وارثه إن كان معه وذكر أيضا أن المستأمن في دارنا إذا ارتكب ما يوجب عقو بة لا يقام عليه إلا ما فيه حق العبد من قصاص ، أو حد قذف ، وعند أبي يوسف : يقام عليه كل ذلك إلا حد الخمر كأهل الذمة ، ولو أسلم عبد المستأمن أجبر على بيعه ، ولم يترك يخرج به ولو دخل مع امرأته ومعهما أولاد صغار، فأسلم أحدهما أو صار ذميا فالصغار تبع له ، بخلاف الكبار ، ولو إناثا لانتهاء التبعية بالبلوغ عن عقل ، ولا يصير الصغير تبعا لأخيه أو عمه أو جده ولو كان الأب ميتا في ظاهر الرواية ﴿ وَفِي رُواية الحسن : يُصير مسلما بإسلام جده والصحيح الأول إذ لو صار مسلما بإسلام الجد الأدني ، لصار مسلما بإسلام الجد الأعلى ، فيلزم الحكم بالردة لكل كافر لأنهم أولاد آدم ونوح عليهما السلام ، ولو أسلم في دارنا وله أولاد صغار في دارهم لم يتبعوه إلا إذا أخرجوا إلى دارنا قبل موت أبيهم ا هـ ملخصا وسنذكر عنه أن تبعية الصغير تثبت وإن كان ممن يعبر عن نفسه ، وذكر في موضع آخر أن المستأمن لو قتل مسلما ولو عمدا أو قطع الطريق أو تجسس أخبارنا ، فبعث إليهم أو زني بمسلمة أو ذمية كرها أو سرق لا ينتقض عهده اه. ملخصا . وحاصله : أن المستأمن في دارنا قبل أن يصير ذميا حكمه حكم الذمي إلا في وجوب القصاص بقتله ، وعدم المؤاخذة بالعقو بات غير ما فيه حق العبد ، وفي أخذ العاشر منه العشر وقدمنا قبل هذا الباب أنه التزم أمر المسلمين فيما يستقبل. مطلب ما يؤخذ من النصاري زوار بيت المقدس لا يجوز أقول: وعلى هذا فلا يحل أخذ ماله بعقد فاسد ، بخلاف المسلم المستأمن في دار الحرب ، فإن له أخذ مالهم برضاهم ، ولو بربا أو قمار لأن مالهم مباح لنا إلا أن الغدر حرام ، وما أخذ برضاهم ليس غدرا من المستأمن ، بخلاف المستأمن منهم في دارنا لأن دارنا محل إجراء الأحكام الشرعية فلا يحل لمسلم في دارنا أن يعقد مع المستأمن إلا ما يحل من العقود مع المسلمين ، ولا يجوز أن يؤخذ منه شيء لا يلزمه شرعا وإن جرت به العادة ، كالذي يؤخذ من زوار بيت

المقدس كما قدمناه في باب العاشر عن الخير الرملي . وسيأتي تمامه في الجزية . مطلب مهم فيما يفعله التجار من دفع ما يسمى سوكرة وتضمين الحربي ما هلك في المركب و بما قررناه يظهر جواب ما كثر السؤال عنه في زماننا : وهو أنه جرت العادة أن التجار إذا استأجروا مركبا من حربي يدفعون له أجرته ، و يدفعون أيضا مالا معلوما لرجل حربي مقيم في بلاده ، يسمى ذلك المال : سوكرة على أنه مهما هلك من المال الذي في المركب بحرق أو غرق أو نهب أو غيره ، فذلك الرجل ضامن له بمقابلةما يأخذه منهم ، وله وكيل عنه مستأمن في دارنا يقيم في بلاد السواحل الإسلامية بإذن السلطان يقبض من التجار مال السوكرة(١) وإذا هلك من مالهم في البحر شيء يؤدي ذلك المستأمن للتجار بدله تماما ، والذي يظهر لي : أنه لا يحل للتاجر أخذ بدل الهالك من ماله لأن هذا التزام ما لا يلزم .فإن قلت : إن المودع إذا أخذ أجرة على الوديعة يضمنها إذا هلكت قلت ليست مسألتنا من هذا القبيل لأن المال ليس في يد صاحب السوكرة بل في يد صاحب المركب ، وإن كان صاحب السوكرة هو صاحب المركب يكون أجيرا مشتركا قد أخذ أجرة على الحفظ ، وعلى الحمل ، وكل من المودع والأجير المشترك لا يضمن ما لا يمكن الاحتراز عنه كالموت والغرق ونحو ذلك .فإن قلت : سيأتي قبيل باب كفالة الرجلين قال لآخر اسلك هذا الطريق ، فإنه آمن فسلك ، وأخذ ماله لم يضمن ولو قال : إن كان مخوفا وأخذ مالك فأنا ضامن ضمن وعلله الشارح هنالك بأنه ضمن الغار صفة السلامة للمغرور نصا ا ه أي بخلاف الأولى ، فإنه لم ينص على الضمان بقوله فأنا ضامن ، وفي جامع الفصولين الأصل أن المغرور إنما يرجع على الغار لو حصل الغرور في ضمن المعاوضة أو ضمن الغار صفة السلامة للمغرور فيصار كقول الطحان لرب البر: اجعله في الدلو فجعله فيه ، فذهب من النقب إلى الماء ، وكان الطحان عالما به يضمن ؛ إذ غره في ضمن العقد وهو يقتضي السلامة .اه .قلت : لا بد في مسألة التغرير من أن يكون الغار عالما بالخطر كما يدل عليه مسألة الطحان المذكورة ، وأن يكون المغرور غير عالم إذ لا شك أن رب البر لو كان عالما بنقب الدلو يكون هو المضيع لمالة باختياره ، ولفظ المغرور ينبئ عن ذلك لغة لما في القاموس غره غرا وغرورا فهو مغرور وغرير خدعه وأطمعه بالباطل فاغتر هو . ا هـ .

<sup>(</sup>۱) سوکرۃ: یہ لفظ معرب ہے، لفظ SECURITE (سیکورٹی) کاجس کامعنیٰ امان واطمینان ہے۔ اس مناسبت سے عربی میں اس کا ترجمہ "عقد التامین "کیا گیا ہے۔ ۱۲ محمد نظام الدین۔

ولا يخفى أن صاحب السوكرة لا يقصد تغرير التجار، ولا يعلم بحصول الغرق هل يكون أم لا، وأما الخطر من اللصوص، والقطاع فهو معلوم له، وللتجار لأنهم لا يعطون مال السوكرة إلا عند شدة الخوف طمعا في أحذ بدل الهالك، فلم تكن مسألتنا من هذا القبيل أيضا، نعم: قد يكون للتاجر شريك حربي في بلاد الحرب، فيعقد شريكه هذا العقد مع صاحب السوكرة في بلادهم، و يأخذ منه بدل الهالك، و يرسله إلى التاجر فالظاهر أن هذا يحل للتاجر أخذه لأن العقد الفاسد جرى بين حربيين في بلاد الحرب، وقد وصل إليه مالهم برضاهم فلا مانع من أخذه، وقد يكون التاجر في بلادهم، فيعقد معهم هناك، و يقبض البدل في بلادنا أو بالعكس، ولا شك أنه في الأولى إن حصل بينهما خصام في بلادنا لا تقضى للتاجر بالبدل، وإن لم يحصل خصام ودفع له البدل وكيله المستأمن هنا يحل له أخذه لأن العقد الذي صدر في يكون قد أخذ مال حربي برضاه وأما في صورة العكس بأن كان العقد في بلادنا، والقبض في بلادهم فلا فيكون قد أخذ مال حربي برضاه وأما في صورة العكس بأن كان العقد في بلادنا، والقبض في بلادهم في في عبر هذا الطاهر أنه لا يحل أخذه، ولو برضا الحربي لابتنائه على العقد الفاسد الصادر في بلاد الإسلام، فيعتبر حكمه هذا ما ظهر لي في تحرير هذه المسألة فاغتنمه فإنك لا تجده في غير هذا الكتاب. (ا)

<sup>(</sup>۱)- ردالمحتار، ص: ۲۸۱،۲۸۰، ج: ۲، باب المستامن، من كتاب الجهاد، دار الكتب العلمية، بيروت

# خلاصهٔ مقالات بعنوان: "حیان و مال کا بیمیه اور ان کی شرعی حیثیت"

# تلخيص نگار: حضرت علامه محمد احمد مصباحی دام ظله

اس موضوع کے تحت بیمہ اور اس کی صمول ہے تعلق سوال نامہ میں کافی معلومات فراہم کی گئی تھیں جو سبھی مقالہ نگاروں کے لیے کار آمد ثابت ہوئیں۔ مرتب سوالات حضرت مولانامفتی محمد نظام الدین رضوی ہیں۔ بیمہ کے نظام کار کی نصیل کے بعد درج ذیل سوالات پیش کیے گئے تھے:

(۱)-"بیرئداموال" اور "بیرئه زندگی" کی شرعی حیثیت کیاہے؟ بعنی وہ قرض ہیں یاامانت یا پچھاور؟ نیز قرض کی تقدیر پر سید "ربا" اور بہر حال" قمار" ہیں یانہیں؟

(۲)-اگریہ بیمے رہاہیں تو یہاں کی کمپنیوں سے (جو حکومت کی ہوں، یاخالص غیرمسلموں کی) ایساعقد یامعاہدہ جائزہے یا نہیں ؟اور قمار ہونے کی صورت میں کسی ایسی شرط کے ساتھ جس کے ہوتے ہوئے نفع کا حصول مظنون بظن غالب ہو،ان بیموں کی اجازت دی جاسکتی ہے یانہیں ؟جواب اثبات میں ہوتوشرط کی بھی صراحت فرمائیں۔

(۳) - کیاان عقود کو ضانِ خطر طریق، ضانِ درک، یا حضرت شامی راستی کی بیان کرده سوکره کی جائز شکل سے کتی کیا جاسکتا ہے، یانہیں ؟ (ضان وسوکرہ کے مسائل منسلک جزئیات میں مصرح ہیں)

(۳) - بیوں کے عدم جواز کی تقدیر پرانکم ٹیکس اور ان کے علاوہ دوسرے ٹیکسوں سے بیچنے کے لیے بیمہ کی اجازت ہوگی یا نہیں ؟ جبکہ ٹیکسوں کے لزوم کی صورت میں جتنے مال کا استحصال متنقن یا مظنون بظن غالب ہے ، اتنے یا اس سے کم مال کا ضیاع قمار کی تقدیر پرمحض موہوم و متر ددہے ؟

- (۵)-بعض صور توں میں قانونی حیثیت سے بیمہ کرانالازی ہو تاہے توان کے بارے میں حکم شرع کیا ہوگا؟
  - (٢)-بهرحال ان عقود کے عدم جواز کی تقدیر پر:
- (الف) كيابيه جائز ہو گاكہ ان كے ذريعہ حاصل ہونے والى اضافى رقم يابونس كو فرقہ وارانہ فسادات ميں ناحق ضائع ہونے

والے جان ومال کاعوض قرار دے کروصول لیں،اوراینے مصرف میں خرچ کریں؟

(ب) یابهرحال (خواه عوض مانیس یانه مانیس) اسے لینااور اپنے دینی و دنیوی امور میں استعمال کرناجائز ہوگا؟ کیوں کہ وہ مال

فی الواقع مال مباح ہے جوبلاغدر وفریب وصول ہورہاہے۔

بيميه ميتعلق مقالات:

درج بالاسوالات سے متعلق موصول ہونے والے مقالات وجوابات کی تفصیل حسب ذیل ہے:

(۱)\_\_\_\_مفتی محمد نظام الدین رضوی

(۲) مولاناتمس الهدي بستوي ۱۸

(m)\_\_\_\_مولاناآل مصطفیٰ مصیاحی ۲۱رصفحات

(۴) \_\_\_\_\_\_ مولاناعبدالحق رضوي

(۵) \_\_\_\_مولانامعراج القاوري

(۲)\_مولاناعزيراحسن رضوي

(۷) سے المہ عبدالحکیم شرف قادری

(۸) \_\_\_\_ مولانامحد حسين خال

(۹)\_\_\_\_مولاناانورعلی نظامی

(۱۰) ــــمولانامحرتسيم فيض آبادي

(۱۱)\_\_\_\_مولانار حمت سين کليمي

(۱۲)\_\_\_\_مولانابدرعالم مصباحی

آراوفتاوی:

(۱۳) \_\_\_\_مولانا قاضی عبدالرحیم بستوی

(۱۲)\_\_\_\_مفتی زین العابدین ٹانڈوی

(۱۵) ــــمفتی اختر حسین رضوی در بھنگوی

(۱۲)\_\_\_\_مفتی محمدالوب رضوی

تبصره وخلاصه:

بعض مخضر مقالات بھی بہت جامع اور تمام ضروری گوشوں پر حاوی ہیں ، مثلاً علامہ عبدالحکیم شرف قادری اور مولانا عزیراحسن رضوی کے مقالات اسی طرح مولانار حمت حسین کلیمی نے بھی ہر گوشے پر بحث کی کوشش کی ہے ،اگر چہ ان کی بعض باتیں تمام مقالہ نگاروں سے جداگانہ ہیں۔ مولاناشمس الہدی بستوی کا مقالہ ۱۸ سفحات کا ہے جن میں ۲ رصفحات سودو حرمت، اس کی مضرت اور اس مے علق آیات واحادیث اور بعض حکایات پرشمل ہیں صفحہ ۷ سے فعہ ۶ تک حربی سے سودو قمار کی حیثیت پر گفتگو کی گئے ہے، جس کا حاصل ہے ہے کہ وہ سود و قمار نہیں اور جائز ہے۔ صفحہ ۱۰ رواا رپر ربا القرض و ربا النسیئه کا تعارف ہے صفحہ ۱۲ رسے لائف انشونس پر گفتگو شروع ہوتی ہے۔ حاصل ہے ہے کہ اس میں منافع سے زیادہ مفاسد، خطرات اور نقصانات ہیں، جونفع متوقع ہے اس کا حصول انتہائی مشکل ہوتا ہے، اور طرح طرح کے ثبوت و شواہد کی فراہمی لازم کردی جاتی ہے جوانتہائی دشوارہے، اس لیے اس کا جوازنہ ہوگا۔

مر جزل انشونس معلق رقم طراز ہیں کہ:

"انشورنس کی سوسائل کا مزاج رضا و رغبت سے مل کر بنا ہو تاہے ، اس میں فریب کاری، دھو کا بازی سے دور کا بھی واسطہ نہیں ہے ، لہٰذا جزل انشورنس کے جواز میں کوئی کلام نہیں۔"

جن صورتوں میں قانوناً بیمه ضروری ہے، انھیں بھی "الضرور ات تبیح المحظور ات" کے تحت جائز کہتے ہیں۔ علامہ عبدالحکیم شرف قادری کے فاضلانہ، جامع اور مختفر ضمون کا حاصل بیہ ہے کہ:

"(الف): بیمهٔ زندگی کے علاوہ دوسرہے بیموں میں کئی طرح غرر اور دھو کا پایاجا تاہے ،اس لیے وہ ناجائز ہیں ،اور غرر کی کچھ صورتیں بیمهٔ زندگی میں بھی ہیں ،اس لیے اس کا بھی جو آزنہیں ،غرر کی صورتیں بیہیں:

- (۱)-كيارقم ملے گى ؟وه موجودومتعيّن نہيں، پيغرر في الوجو د والتعيين ہے۔
  - (۲)-خطره مواتو ملے گی ورنه نہیں، پیغور فی الحصول ہے۔
- (٣)-مقدار کیا ہوگی؟اس کا تعلق نقصان کے حساب سے ہوگا، پیغور فی المقدار ہے، جب کہ بیمہ کی قسط فوری طور پراداکردی جاتی ہے۔
- (۷) کب رقم ملے گی؟اس کا کوئی وقت متعیّن نہیں، بیمۂ زندگی میں بھی متعیّن نہیں، کیوں کہ موت اور حادثے کاوقت متعیّن طور پر ہمیں معلوم نہیں، پیغرر فی الاجل ہے۔

(ب) پھریہ قمارہے اور اس میں ربابھی ہے ، عقدِ فاسد بلاعذر کی اجازت اس شرط سے مشر وط ہے کہ ہر طرح اپنا ہی نفع ہواور بیالی کمپنیوں میں کسی طرح متوقع نہیں۔ (فتاوی رضوبیہ)

(ج) نیکسول سے بیچنے کے لیے ایسے ناجائز کاارڈ کاب جائز نہیں، کیوں کہ ان میں حالتِ اضطرار نہیں۔اگر قانونی طور پر بیمہ کراناجائز ہو تو یہ لکھ دیاجائے کہ مجھے یامیرے وارث کواتن ہی رقم لین ہے جتنی جمع کی ہے، کتابوں کے حوالے آخر میں درج فرمائے ہیں۔

مولانا عبدالحق رضوی بیمئہ جان و مال کور باو قمار پرمشمل بتاتے ہیں ، چوں کہ زندگی بیمہ میں جورقم جمع ہوتی ہے اس

سے زائد کا حصول شرط و عہد کے ساتھ ہوتا ہے اور بیمۂ اموال حاد ثدرونما ہونے پر موقوف رہتا ہے ، حادثہ نہ ہوا تورقم ضائع ہوجاتی ہے ،اس لیے وہ قمار ہے۔

مگرزندگی بیمہ کامعاملہ حربی سے ہوااور نفغ سلم ہی کا ہو تواسے جائز بتاتے ہیں،اس کے بعد (۱) کفار کی شمیں (۲) سود تے حقق کے لیے صمتِ بدلین کی شرط۔ (۳) ہندو ستان کا دار الاسلام اور یہاں کے کفار کا حربی ہونا (۴) پھر حربی کے ساتھ عقود فاسدہ کا جواز، جارمقدمات قائم کر کے تفصیل کے ساتھ بیان کرتے ہیں۔

آخر میں واضح کرتے ہیں کہ زندگی بیمہ ایک قرض کا معاملہ ہے جس میں ربایایاجا تاہے ، اور ایسے عقدِ فاسد کے توسط سے حربی کا مال لیاجا سکتا ہے۔ رہاتین سال تک فیطیں جمع نہ کرنے کی صورت میں ضیاعِ قم کا خطرہ تو اس کا دفعیہ یہ بتائے ہیں کہ تینوق طیں ایک ساتھ جمع کر دی جائیں ، یااس کا جواز اس کے حق میں خاص کیاجائے جواپنی آمدنی کے لحاظ سے طنِ غالب رکھتا ہو کہ میں قسطیں جمع کر لوں گا۔

بیمہ اموال مے علق نقصانِ حال کازیادہ رجمان پائے جانے کی وجہ سے عدم جواز کی جانب اپنامیلان ظاہر کرتے ہیں۔
مولانا آلِ مصطفیٰ، مولانا معراج القادری اور مولانا عزیز احسن رضوی سوال نامے کے بیش نظر بیمۂ زندگی کا امانت و
کفالت نہ ہونا تفصیل سے بیان کرتے ہیں ،اس طرح کہ چہلے ان کی تعریفیں کتب فقہ سے قبل کرتے ہیں ، پھر بتاتے ہیں کہ بیمہ
ان تعریفات کے تحت نہیں آتا، مگر ایک فرق سے ہوتا ہے کہ مولانا آلِ مصطفیٰ بیمۂ زندگی کو قرض مع ربا مانتے ہیں اور مولانا عزیر
احسن و مولانا معراج القادری اسے قرض نہیں مانتے قرض نہ ہونے کی دلیل سے دیتے ہیں کہ:

۔ بیمہ کے معاملہ میں قرض کی نیت نہیں ہوتی۔ ﴿ -قرض مقررہ میعاد سے پہلے طلب کیا جاسکتا ہے۔ ﴿ -قبل میعاد مطالبہ پرواپسی لازمی ہوتی ہے۔ ﴿ -قرض سوخت نہیں ہوتا اور بیمئز ندگی ان سب کے برخلاف ہے۔

مگراس میں رہای شکل ہونے پر سبھی متفق ہیں ،اسی طرح اس کے قمار ہونے پر بھی متفق ہیں۔ان مقالات میں قمار کی تعریف و توضیح کے بعداس کا انطباق زندگی بیمہ کی صورت پر دکھایا گیا ہے ، آخر میں تھم بیہ ہے کہ حربی کے ساتھ اس کا جواز ہونا چاہیے ،بشر طے کہ نفع مسلم ہی کا ہو ،اس طرح کہ قسطول کے سوخت ہونے کا خطرہ نہ ہو ، مثلاً ایسی آمدنی والا ہوکہ اسے ابتدائی تین سال کی قسطیں جمع کر لینے کاظن غالب ہویا یہ قسطیں جمع کر دے۔

ان مقالات میں بیمۂ اموال سے تعلق گفتگو نہیں، البتہ ہندوستان کا دار الاسلام ہونا اور یہاں کے حربیوں سے بذریعہ عقدِ فاسد مال لینے میں رباو قمار کا تحقق نہ ہونادلائل اور حوالوں کے ساتھ مولانا آلِ مصطفیٰ ومولانا معراج القادری کے مقالوں میں مفصل بیان کیا گیا ہے۔ اسی طرح مفتی نظام الدین صاحب نے بھی ان باتوں کوبسط کے ساتھ بیان کیا ہے۔ ان کے مقالہ کا ایک خلاصہ یہاں ذکر کرتا ہوں، اسی سے مولانا عبد الحق رضوی، مولانا آلِ مصطفیٰ مصباحی، مولانا معراج القادری اور مولانا عزیز احسن رضوی کی بہت سی تفصیلات کا اندازہ ہو جائے گا، کیوں کہ اکثر باتین شترک ہیں، مآخذ اور حوالے کی کتابوں، عبار توں اور بسط

وتفصیل میں کچھ کمی بیشی اور زبان وبیان کافرق ضرورہے ،وہ لکھتے ہیں:

- ۔ پریمیم امانت نہیں ،کیوں کہ امانت میں صرف راس المال کی واپسی ہوتی ہے ،اور ضیاعِ مال پرامین تاوان نہیں دیتا۔اور بیمہ کمپنی تاوان کی ذمہ دار ہوتی ہے اور اصل مال پرایک طے شدہ اضافہ دیتی ہے۔
- —مضاربت بھی نہیں ،کیوں کہ مضاربت میں خسارے کا تنہاذ مہ دار ربُ المال ہوتا ہے اور نفع میں دونوں شریک ہوتے ہیں اور راس المال مضارب کے پاس امانت ہوتا ہے ، جب کہ بیمہ دارسی خسارے کا ذمہ دارنہیں ہوتا اور ضیابُ مال کی صورت میں تاوان کا حق دار ہوتا ہے۔
- اس بیرہ میں جمع شدہ مال کی شرعی حیثیت قرض کی ہے ، اس میں شل مال کی واپسی لازم ہوتی ہے اور اس پر اضافہ کا معاہدہ کمپنی کی دنیا میں رائج ہے۔، رہیں وہ شرطیں جن کی بنیاد پر بیمہ قرض سے جداگانہ نظر آتا ہے (جیساکہ مولاناعز براحسن رضوی و مولانا معراج القادری کے مضامین میں ہے ) توفتح القدیر وغیرہ کے حوالے سے نقل کرتے ہیں کہ قرض شروطِ فاسدہ سے فاسد نہیں ہوتا۔ ہال یہ صورتِ رہاکی وجہ سے عقدِ فاسد ہے۔
- بیمہ دار کو قرض پر جواضافہ ملتاہے وہ ظاہری کیل میں سودہے مگریہاں حقیقة سُودِقق نہیں ،اس لیے کہ سود صرف مسلم اور ذمی و مستامن نہیں اور کی طور پر مسلم اور ذمی و مستامن نہیں اور کی طور پر حکومت بھی ان ہی کی ہے۔

اعلیٰ حضرت قدس سرہ سے سوال ہواکہ گور شمنٹ قرض کاجومنافع دیتی ہے اس کالیناجائزہے یانہیں؟

تواعلیٰ حضرت علیہ الرحمہ نے جواب دیا کہ سود کی نیت سے لینا جائز نہیں۔ اگریہ تصور کرکے لے کہ ایک جائز مال برضائے مالک بلاغدر و بدعہدی مل رہاہے تولینا جائزہے مگر اہل تقوی اور دینی پیشواؤں کو ناواقفوں کے جانب سے سود خواری کی تہمت کے اندیشہ کے باعث اس سے بچنا چاہیے۔ (فتاویٰ رضویہ: ۱۲۳/۷)

- ۔ ہندوستان کی حکومت اور یہال کے غیرمسلموں سے مسلمان کا کوئی معاملہ جیسے سود نہیں ہوتا اپنی شرعی حقیقت کے لحاظ سے قمار بھی نہیں ہوتا۔ البتہ شرط جوازیہ ہے کہ نفع وغلبہسلمان ہی کے حق میں ہواس طرح کہ اس کا بقین باظن غالب ہو۔
- ک-بیمہ دار کے دیوالیہ ہونے کا احمال نوا در سے ہے اس لیے قابل اعتبار نہیں۔ اس خصوص میں سلم فید کے صوبے یا ملک سے غائب ہونے کا احمال بطور نظیر پیش کیا ہے جو نوا در میں سے ہونے کے باعث صحت سلم پر اثرانداز نہیں ہوتا۔
   کہ اس کی صورت ایسے قمار کی ہے جس میں محرومی کا گمان غالب ہے اور یہ نادر

نہیں بلکہ کثیرالو قوع ہے اس لیے اس کا جواز نہیں۔

ایک انتزاہ یہ ہے کہ فرقہ وارانہ فسادات پر قابوپانے اور جان ومال کے لیے تحفظ فراہم کرنے کو بیمہ کے جواز کی بنیاد بنانا درست نہیں۔ کیوں کہ ضرورت شرعیہ تے حقل کے لیے شرط یہ ہے کہ اس ممنوع کے بغیر کام نہ بن سکتا ہواور ممنوع کے ذریعہ کام بن جانے کا بقین باظن غالب ہو۔ فسادات پر قابوپانے کاحل بیمہ کرانا نہیں بلکہ اس کی وجہ سے فسادات بھیانک ٹرخ بھی اختیار کر سکتے ہیں اس طرح کہ پوراکنبہ بی صاف کر دیا جائے کہ کوئی بیمہ کی رقم وصول کرنے والا بھی نہ رہے۔ یا ایک بار قم دے دی جائے بھر دوسری بار لوٹ لی جائے وغیر ذلک۔ ہاں زندگی بیمہ کا جواز ایک دوسری دلیل کی بنیاد پر مشروط طور پر ہے، جیسا کہ بیان ہوا۔

آخرمیں ترتیب دارجوابات کا حاصل اس طرح ہے:

ا- استیم قرض مع قمار اور شمول ربای وجہ سے ایک عقد فاسد ہے لیکن اس کے باوجود زندگی بیمہ جائز ہونے کی وجہ یہ ہے کہ حربی کامال اس کی رضا ہے مل رہا ہے جس میں عدم عصمت کے باعث ربانہیں ہوتا۔ ہاں اگر سودیا قمار سمجھ کرلے تونا جائز ہے یہ اس لیے کہ اس کے نیت ارتکاب ممنوع کی ہوئی اگر چہ فی الواقع وہ امر ممنوع نہ تھا جیسے دور سے نظر آنے، والی سی شکل کونامحرم عورت سمجھ کردیکھتار ہا جالاں کہ فی الواقع وہ عورت کی شکل نہیں کچھاور ہے۔

- جیمه کوضان خطر طریق وضان درک ہے محق نہیں کیا جاسکتا۔
- الكم تيكس وغيره سے بیخے کے لیے بیمۂ زندگی کی اجازت بقدر ضرورت ہوگی۔
  - @-جن صور توں میں قانوناً بیمہ ضروری ہے وہ تحکم اگراہ ہو کر مطلقامباح ہیں۔
- 🗨 -جس صورت میں بیمہ کی رقم لینا جائز بتایا گیاہے اس میں دور قم ایپنے دینی و دنیوی مصرف میں لاسکتا ہے۔

مولانا محرنسیم کے مضمون میں بھی بہت اختصار کے ساتھ چند حوالے پیش کرتے ہوئے بیتنایا گیا ہے کہ بیمہ کی حیثیت قرض کی ہے اور نفع مشروط کی وجہ سے بربا، اور خطرہ ضیاع کی وجہ سے قمار بھی ہے۔ اور یہال غیم سلموں یا حکومت سے عقود فاسدہ کے ذریعہ بلا غدر و بدعہدی جو مال ملے اس کالینا جائز ہے اس لیے بیمہ میں ملنے والی زائدر قم کا بھی ان سے لینا جائز ہے اور جب این نفع کا ظن غالب ہو تو بیمہ کا معاملہ کرنا بھی جائز ہے۔

ظن غالب کون سُمامعترہے اس سلسلے میں فتاوی رضویہ دوم کے حوالہ سے بتایا ہے کہ ظن غالب کالفظ دومعنوں میں بولاجاتا ہے اور ملحق بہ یقین وہ ہے جس میں جانب راجے پر قلب کواس در جہاعتاد و توق ہوکر جانب دیگر کو نظر سے بالکل ساقط اور محض ناقابل النفات سمجھے مگروہ جس میں جانب رائح پر اس در جہو توق نہ ہواور جانب مرجوح کو محض صلحل نہ سمجھے بلکہ ادھر بھی فران جائے اگر چہ بضعف وقلت تو یہ صورت ملحق بہ یقین نہیں اگر چہ کلمات علما میں کبھی اسے بھی ظن غالب کے نام سے یاد کیا جاتا ہے مگر حقیقة یم محض ظن خالب کے نام سے یاد کیا جاتا ہے مگر حقیقة یم محض ظن خالب نہیں۔

مولاناانورعلی کے مختفر ضمون کا حاصل میہ ہے کہ جولوگ کمی تکام ملاز مت یاعمدہ تجارت سے داہت ہیں ان کے لیے تین سال والی شرط سے نقصان صرف موہوم ہے اور نفع کاظن غالب ہے اس لیے ایسے لوگوں کے حق میں زندگی بیمہ جائز ہے۔ جو تحص معاشی اعتبار سے تکام نہیں وہ بیمہ پالیسی نہ لے اور اگر لینا ہی ہے تو تین سال کی تسطیں ایک ساتھ جمع کر دے میہ بھی نہ ہو سکے توان کمپنیوں سے بیمہ پالیسی لے جن کے یہاں یہ شرط نہیں مثلاً پیرلیس کمپنی۔

انھوں نے بینۂ اموال کو کفالت وضانت بتاکراس سے ملنے والی رقم کوجائز کہاہے۔اور مولانار حمیت سین کلیمی نے فرمایا ہے کہ بیمۂ اموال تھوڑ امال دے کر زیادہ مال کے لیے تحفظ فراہم کرنے کی حیثیت رکھتاہے اس لیے پچھ نقصان کے باوجو داس کاجواز ہوناچاہیے۔

مولانا قاضی عبدالرحیم بستوی زندگی بیمه کو جائز بتاتے ہیں جب کہ نفع مسلم ہی کا ہو، اور جزل انشونس سے علق آکھتے ہیں کہ اس کی اکثر صورت بنی ناجائز ہیں کیونکہ عموماً رقم ڈوب جاتی ہے اگر ملنے کی صورت بھی بنی تو پوری قم ملتی نہیں اور رشوت بھی دنی پر تی ہے۔ اس کے لیے مکرو فریب بھی کرتے ہیں جو ناجائز ہے۔ حربی کے ساتھ بھی روانہیں۔ غدر و بدعہدی ناجائز ہے،۔
مفتی محمد ابو ب رضوی فرماتے ہیں کہ بیمۂ زندگی اور بیمۂ مال بظاہر ربا میں داخل ہیں اور موجودہ وقت میں حرام نہیں ہو نا چاہیے علامہ شامی کی بیان کر دہ صورت سوکرہ مستامی سے متعلق ہے اور یہاں معاملہ حربی سے ہے اس لیے جواز ہوگا۔
مفتی زین العابدین صاحب بھی ہر طرح اپنانع ہونے کی صورت میں یہاں جواز کے قائل ہیں فتی اخر حسین صاحب کی بھی یہی دائے ہے۔

مولانابدرعالم فیض آبادی نے بھی اپنے مقالہ میں تفصیلی گفتگو کی ہے بہت سی باتیں بیان ہو چکیں مگراس میں کچھ زائد ہاتیں بھی نظر آئیں۔اتفاق سے ابتداءً یہ میرے ہاتھ نہ آیا اس لیے مشقلاً ذکر کرر ہاہوں غایت اختصار پھر بھی ملحوظ ہے۔

— امانت (یه ودیعت سے عام ہے) اس سامان کو کہتے ہیں جو کسی طرح کسی کے قبضے میں آجائے مالک کا اس میں قصد ہویانہ ہو۔ و دیعت اس سامان کو کہیں گے جو قصد اکسی کی حفاظت میں دیاجائے۔ کفالت ضم الذمة الی الذمة فی المصالبة ۔ یعنی مطالبہ ایک خص کے ذمہ تھا دوسرے نے بھی مطالبہ اپنے ذمہ لے لیاخواہ وہ مطالبہ س کا ہویا بین کا۔

مضاربت ایسا عقد ہے کہ ایک جانب سے مال ہو، دوسری جانب سے کام اور تفع میں جانبین کی شرکت۔ ان تعریفات کے بعد باتفصیل بے ثابت کیا ہے کہ بیمہ پران میں سے کوئی بھی تعریف صادق نہیں۔ پھر کھا ہے کہ بیہ دئین کی صورت ہے کیوں کہ اس میں شال کی واپسی کمپنی کے ذمہ واجب ہوتی ہے البتہ یہاں کچھ زائد دینے کا عہد ہوتا ہے اس لیے سود کی تعریف اس پرصادق آتی ہے۔ مگر حربی کا مال عقد فاسد کے ذریعہ لینا جائز ہے اس لیے جواز ہے۔ یہاں کفار کی اقسام اور ہند کا دار الاسلام ہونا اور ربائے تحقق کی شرائط وغیرہ تفصیلاً بیان کی ہیں۔ جیسا کہ بعض دوسرے مقالوں کے تحت ذکر ہوا مگر سود سمجھ کر لینانا جائز ہے وجہ وہی ہے جومفتی نظام الدین صاحب کے مقالے کے تحت نقل ہوئی۔

- بیمۂ ملازمت کاذکرکرتے ہوئے لکھاہے کہ یہ خواہ جبری ہویاا ختیاری جائزہے۔ صورت یہ بتائی ہے کہ گورنمنٹ ایک ختینہ رقم ماہانہ وضع کرتی ہے اور ملازمت کے اختتام یا ملازم کے انتقال پر ایک خطیر رقم دیتی ہے۔ اس کی تائید میں فتاوی رضویہ (۱۰۰/۷) سے ایک اقتباس بھی نقل کیا ہے۔

— بیمۂ املاک میہ کمپنی بیمہ ہولڈر کے کسی سامان وجائداد کے ستقبل میں تلف ہونے یانقصان لاحق ہونے کی صورت میں تلافی کاذمہ لے اور بیمہ دار قسط وار کچھر قمیں جمع کرے نقصان ہوا توبقدر نقصان تلافی کرے گی ور نہ جمع شدہ رقم واپس نہ ملے گی۔

اس کی دوقسیں بتائی ہیں۔(۱)جبری(۲)اختیاری

جبری ہے کہ گور نمنٹ کی جانب ہے پابندی ہوکہ اپنی گاڑیوں یا تجار توں کا بیمہ کرائیں ورنہ گاڑیاں روڑ پر اور سامات تجارت بازار میں نہیں آسکتے۔

اختیاری یہ کہ موہوم خطرات و نقصانات کی تلافی کے لیے اپنی مرضی سے بیمہ کرائیں۔ پھر اختیاری کے عدم جواز پر تفصیلی بحث کی ہے کیوں کہ اس میں غرر ،خطراور قمار کی حالت ہے۔ اور نفع سلم کاظن غالب نہیں بلکہ نقصان کاغلبۂ ظن ہے۔ پھر لاز می جبری بیمہ پر گفتگو کرتے ہوئے بوجہ مجبوری اسے جائز بتایا ہے ایسے ہی ملاز مت میں جبری بیمہ کی ایک صورت بتاتے ہوئے اس جائز اور سلم کے حق میں ذریعہ نفع بتایا ہے۔

#### بيمئه زندگی میں تنقیح طلب امور

- 🛈 بیمهٔ زندگی کون ساعقدہے؟
- 🕩 بیمهٔ زندگی عقد شرعی ہے یاعقد فاسد؟
- تین سال متواتر جس نے بیمہ کی قسطیں جمع نہیں کیں اسے تاریخ بیمہ سے پانچ سال کی مہلت دی جاتی ہے کہ وہ باقی ماندہ اقساط مع سود جمع کرکے اپنا بیمہ جاری رکھے اس صورت میں:

الف: شکل قمارہے جس میں رقم سوخت ہونے کا خطرہ ہے توکیا جو شخص موجودہ حالات کے بیش نظرتین سال متواتر جمع کرنے کا گمان رکھے تواس کے لیے جائزہے یانہیں؟ اور اس کا بین غالب ظن محق بہ یقین ہے یانہیں؟

ب: جو تخص ابتدا کے بعد بند کردے تومدت موسعہ میں مع سود جمع کرنار باے ممنوع ہے یاقرض بہ نیت واپسی کا جزہے؟ ح: بیمہ سے حاصل شدہ زائدر قم رباہے یامالِ مباح؟

و: اس ظنّ غالب کے ساتھ بیمہ شروع کیا کہ تین سال جمع کرے گالیکن ایک دوسال میں ترک کر دیا تواب تضییع مال کی وجہ ہے آثم ہو گایانہیں ؟

الرمال مباح ہے توز کوۃ کتنے مال کی اداکرے اور کب ہے؟

### تزييل

مجلس شرعی جامعہ اشرفیہ کے بہلے نقہی سیمینار میں بحث و مذاکرہ کے لیے جن موضوعات کا انتخاب ہوا تھا ان میں سے ایک موضوع ہے: " جان و مال کا بیمہ اور ان کی شرعی حیثیت " اس موضوع کا سوال نامہ حضرت مفتی محمد نظام الدین صاحب رضوی نے مرتب کیا ہے۔ مجلس شرعی کو اس سے متعلق کل ۱۱ ار مقالات موصول ہوئے، حضرت مفتی صاحب قبلہ نے مندوبین کی بارگاہ میں اس سے متعلق ۲ رسوالات پیش فرمائے ہیں:

ان میں سے ایک سوال میہ تھا کہ: بیمۂ اموال اور بیمۂ زندگی کی شرعی حیثیت کیاہے؟ لیعنی وہ قرض ہیں، یاامانت ہیں، یا کفالت وضانت یا پچھاور؟ نیز قرض کی تقدیر پر میہ ربا۔ اور بہر حال" قمار" ہیں یانہیں؟

اس سے متعلق مقالات ، آراءاور فتاویٰ کے مطالعہ کے بعد درج ذیل موقف سامنے آئے۔

پہلا موقف: یہ ہے کہ بیمدُ اموال اور بیمدُ زندگی کی شرعی حیثیت قرض کی ہے۔ یہ موقف درج ذیل علاے کرام

کاہے

' (۱) - حضرت مفتی محمد نظام الدین رضوی (۲) - مفتی آلِ مصطفیٰ مصباحی (۳) - مفتی بدرِ عالم مصباحی (۴) - مفتی محمد نسیم مصباحی (۵) - مولاناانور نظامی (۲) - مولانا محمد سین خان (۷) - مولانا عبد الحق رضوی (۸) - مفتی ایوب نعیمی (۹) -مولانا ہاشم نعیمی ۔

ان میں مقدم الذکر حضرت مفتی صاحب قبلہ نے قرض کے ساتھ قمار لیعنی''قرض مع قمار'' ماناہے اور یہی قول مفتی آلِ مصطفیٰ مصباحی کابھی ہے مفتی محدمعراج القادری، مولانار حمیت سین کلیمی اور مولاناعزیر احسن بھی ہیم کال اور بیمر؛ زندگی کو قمار مانتے ہیں۔

دوسرا موقف: بیے کہ بیمۂ مال اور بیمۂ زندگی شرع حیثیت "بیج الدین بالدین" کی ہے یہ موقف حضرت مولانا عبدالحکیم شرف قادری کا ہے۔

دو مراسوال بیر تفاکہ: اگریہ بیمے رہاہیں تو یہاں کی کمپنیوں سے [جو حکومت کی ہوں یاخالص غیر مسلموں کی ] ایسا عقد ٔ یا معاہدہ جائز ہے یانہیں ؟ اور قمار ہونے کی صورت میں کسی ایسی شرط کے ساتھ جس کے ہوتے ہوئے نفع کا حصول مظنون بظن غالب ہوان ہیموں کی اجازت دی جاسکتی ہے یانہیں ؟

اس سلسلے میں مقالہ نگار حضرات ورج ذیل موقف کے حامل ہیں:

از: مولاناعارف سین قادری مصباحی، استاذ دارالعلوم قادری، قادری نگر، سون بهدر

پہلاموقف: بیے کہ بیاجے جائز ہیں۔ بیم موقف درج ذیل علاے کرام کا ہے:

(۱)- حضرت مولانا قاضی عبدالرحیم (۲)- حضرت مفتی محد نظام الدین رضوی (۳)-مفتی آلِ مصطفیٰ مصباحی (۴)- مفتی محد نظام الدین رضوی (۳)-مفتی محد الوب نعیمی (۸)-مفتی اختر مفتی محد معراج القادری (۵)-مفتی بدرِ عالم مصباحی (۲)-مفتی محد معراجی القادری (۵)-مفتی اختر حسین مصباحی، راجستهان (۹)-مولانا رحمی میسین کلیمی (۱۰)-مولانا عبد الحق رضوی (۱۱)-مولانا باشم نعیمی (۱۲)-مولانا عبد الحق رضوی (۱۱)-مولانا باشم نعیمی (۲۰)-مولانا عبد الحق رضوی (۱۳)-مولانا با تعمل میسین کلیمی عزیراحسن (۱۳)-مولانا با تعمل میسین کلیمی (۱۰)-مولانا و رنظامی -

ان حضرات کے دلائل درج ذیل نصوص فقہیہ ہیں:

ہداریہ میں ہے:

"لأن مالهم مباح في دارهم فباي طريق اخذه المسلم أخذ مالاً مباحاً إذا لم يكن فيه غدر بخلاف المستامن لأن مالهم صارمخطورا بعقد الأمان."(١)

در مختار میں ہے:

"فيحل برضاه مطلقًا بلا غدر."(٢)

فتح القدير ميں مبسوط كے حوالے ہے ہے:

"اطلاق النصوص في المال المحظور وإنما يحرم على المسلم إذا كان بطريق الغدر فاذا لم بأخذ غدرا فبأى طريق اخذه حل بعد كونه رضا. "(p)

طحطاوی علی الدر میں ہے:

"ومن شرائط الربا عصمة البدلين وكونها مضمونين بالاتلاف فعصمة احدها وعدم تقومه به الآخر لايمنع."(م)

دوسراموقف: یہے کہ یہ بیمے جائز نہیں۔اس کے قائل درج ذیل علاے کرام ہیں:

(۱)-مولاناعبدالحكيم شرف قادري (۲)-مولانامجرهسين خان (۳)-مولاناشمس الهدي مصباحي-

ان حضرات کی دلیل کا حاصل بیہ ہے کہ ان بیوں میں رہاتقق ہے اور رہاو سود مطلقاً مسلم ،غیر مسلم سب سے ناجائزو ناروا ہے کہ نصوص تحریم مطلق ہیں۔ان میں مؤخر الذکر حضرت مولاناتشمس الہدی مصباحی لکھتے ہیں:

"اگر غیرمسلموں سے ربامباح ہوتا توقبل اسلام یا حرمت سود کے اعلان سے پہلے کا سودی بقایا شارع علیہ الصلاقہ والسلام کیوں کرباطل قرار دیتے:

<sup>(</sup>۱) الهدایه، ج: ۳، ص: ۷۰، باب الربا، من کتاب البیوع، مجلس البرکات

<sup>(</sup>٢) درمختار، ج:٧، ص:٤٢٣، كتاب البيوع، باب الربا، دارالكتب العلمية، بيروت

<sup>(</sup>٣) فتح القدير، ج:٧، ص:٣٨، كتاب البيوع، بركات رضا پور بندر، گجرات

<sup>(</sup>٣) حاشية الطحطاوي على الدر المختار، الجزء السابع، كتاب البيوع، باب الربوا

کہا یدل علیه خطبة الوداع و آیات القرأن الکریم" وَ ذَرُوْاهَا بَقِیَ مِنَ الرِّبَوافَانْتَهٰی فَلَهُ هَاسَلَفَ." تیسرا سوال بیر تھا کہ: کیاان عقود کوضان خطر طریق، ضان درک یا حضرت علامہ شامی عَلاِیْجُنْهٔ کی بیان کردہ سَرَّرہ کی جائز شکل ہے کمی کیا جاسکتا ہے یانہیں ؟

اب سے متعلق جوابات کا مطالعہ کرنے کے بعد درج ذیل آراسامنے آئیں:

مریکی رائے: بیہ کہ بیہ عقود ضان خطر طریق، ضان درگ یا حضرت علامہ شامی رحمہ اللّٰہ کی بیان کردہ سوکرہ، کسی سے بھی کئی نہیں کیے جائے ہے۔ سے بھی کئی نہیں کیے جائے ہے۔

یه موقف درج ذیل علاے کرام کاہے:

(۱) - حضرت مولانا قاضی عبدالرحیم صاحب (۲) - حضرت مفتی محد نظام الدیم رضوی (۳) - مولانا شمس البدی مصباحی (۴) - مولانا عزیراحسن صاحب (۵) - مفتی نیم مصباحی (۲) - مولانار حمت حسین کلیمی (۷) - مولاناحسین خان به مول نار حمت حسین کلیمی اینے موقف کی وضاحت کرتے ہوئے لکھتے ہیں:

"(الف) ان عقود کو ضان خطر طریق ہے کئی نہیں کیا جاسکتا کیوں کہ ضان خطر طریق میں کفیل کی جانب ہے اگر تغریر ہو تو کفیل پر ضان واجب ہوتا ہے اور عدم تغریر کی صورت میں نہیں جیسا کہ علامہ شامی ڈالٹنظیلیّے نے ضان خطر طریق کے مسئلے میں بیان فرمایا ہے:

"بخلاف قوله اسلك هذا الطريق والحال انه مخوف فإن الطريق المخوف يوخد فيه المال عالى على عليه ولعلهم اجاز عالم المنع فيه للمامور فقد تحقق فيه التغرير فاذا اضمنه الامر نصار جع عليه ولعلهم اجاز والضمان فيه جهل المكفول عنه زجراعن هذا الفعل كما في تضمين الساعي الله سبحانه اعلم."(١)

اور بیمہ میں کفیل چوں کہ حکومت ہے اور اس کی طرف سے تغریر نہیں۔ ور نہ حکومت کی طرف سے جاری کر دہ تمام د ستاویز نامعتبر ہوجائیں ، للبذا بیمہ کا ضان طریق سے الحق درست نہ ہوگا۔

(ب) بیمیہ کا الحاق صانِ درک سے بھی نہیں ہوسکتا ہے ، کیوں کہ بیچ کی صورت میں یہ عقد صَرف میں داخل ہو گا اور عقد صَرف میں تقابض بدلین شرط اور وہ یہاں مفقو د۔

(5) علامہ شامی کے بیان کردہ سوکرہ کی جائز شکل سے بھی کمی نہیں کیا جاسکتا کیوں کہ اضوں نے جواز گی جو صورت بتائی ہے وہ یہ ہے۔ مسلمان تاجر دارالحرب میں کسی حربی کواپنی تجارت میں شریک کرلے اور اس کا شریک حربی کسی حربی سے سوکرہ کرے اور مال تلف ہونے کی صورت میں وہ حربی صاحب سوکرہ سے تلف شدہ مال کاعوض لے کراپنے شریک تاجر کو دے دے تو تاجر کے لیے اس مال کا لینا جائز ہے اور یہاں بیمہ کی رائج صورت میں کوئی حربی بیمہ کرانے میں کسی مسلمان کاشریک نہیں ہوتا۔

<sup>(</sup>١) ردالمحتار، ج:٦، ص:٢٨١، باب المستامن، كتاب الجهاد، دارالكتب العلمية، بيروت

سوکرہ وکیل مستامن کی وجہ ناجائزہے چوں کہ اس میں التزام مالا یلزم لازم آتا ہے اگر وکیل مستامن کو سوکرہ سے نکال دیا جائے توسوکرہ جائز ہوناچاہیے۔ جائے توسوکرہ جائز ہوناچاہیے۔ اور بیمہ میں چوں کہ مستامن نہیں ہوتا ہے اس لیے اس صورت میں بیمہ بھی جائز ہوناچاہیے۔ دو مرکی رائے مفتی اختر حسین صاحب کی ہے۔ موصوف نے ان عقود [بیول] کو حضرت علامہ شامی رائے مفتی ہے۔ بیان کر دہ سوکرہ سے محق کیا ہے۔ اس پر موصوف نے کوئی دلیل نہیں پیش فرمائی ہے۔

چوتھا سوال ہیہ تھا کہ: بیوں کے عدم جواز کی تقدیر پرانکم ٹیکس اور اس کے علاوہ دوسرے ٹیکسوں سے بیخے کے لیے بیمہ کی اجازت ہوگی یانہیں؟ جب کہ نیکسوں کے لزوم کی صورت میں جتنے مال کا استحصال متبقین یا مظنون بظن غالب ہے، استے یااس سے کم مال کا ضیاع تمار کی تقدیر پرمحض موہوم و متر ددہے؟

اس کے بارے میں مقالہ نگار حضرات دو نظریے کے حامل ہیں:

پہلا نظرید: بیہ کہ انکم ٹیکس اور دوسرے ٹیکسول سے بیخے کے لیے بیمر، زندگی بقدر ضرورت جائز ہے۔ بیہ نظریہ درج ذیل ارباب فقہ وافتا کا ہے:

(۱)- حضرت مفتی محمد نظام الدین رضوی (۲)- مفتی تیم مصباحی (۳)- مولانار حمت حسین کلیمی (۴)- مفتی اختر حسین ،راجستھان (۵)- مولانامحمد حسین خان \_

یں ارا استفال رہا ہوں ہوں ہوں ہوں ہوں ہے۔ دو مرانظر میں: میہ کہ اکم ٹیکس وغیرہ سے بیچنے کے لیے بھی بیمہ کی اجازت نہیں۔ میموقف درج ذیل علماے کرام کا ہے: (۱) - حضرت مولانا قاضی عبد الرحیم صاحب (۲) - حضرت مولانا عبد الحکیم شرف قادری (۳) - حضرت مولانا شمس البدی مصباحی ۔

اہمدی طباق۔ البتدان میں اول الذکر حضرت قاضی عبدالرحیم صاحب عکیس سے بچنے کے لیے بیمریز ندگی کے جواز کے قائل ہیں۔ پ**انچوال سوال میہ تفاکہ:** بعض صور توں میں قانونی حیثیت سے بیمہ کرانالازی ہو تاہے توان کے بارے میں حکم شرعی کیا ہوگا؟

اس کے جواب میں درج ذیل علاے کرام جواز پر متفق ہیں: بقیہ حضرات خاموش نظر آتے ہیں:

(۱) - حضرت مفتی محمد نظام الدین رضوی (۲) - مولانا عبد انگیم شرف قادری (۳) - مولاناشس الهدی مصباحی

(۲) - مفتی محمد نیم مصباحی (۵) - مولانار حمت حسین کلیمی (۲) - مفتی اختر حسین، راجستھان (۷) - مولانامحم حسین خان 
حجیثا اور آخری سوال بیر تھا کہ: (الف): کیا بیہ جائز ہوگا کہ ان کے ذریعہ حاصل ہونے والی اضافہ رقم یابونس کوفرقہ

وارانہ فسادات میں ناحق ضائع ہونے والے جان ومال کاعوض دے کروصول کرلیں اور اپنے مصرف میں خرج کریں 
ورانہ فسادات میں ناحق ضائع ہونے والے جان ومال کاعوض دے کروصول کرلیں اور اپنے مصرف میں خرج کریں 
ورمال فی الواقع مباح ہے جوبلاعذر وقریب وصول ہورہاہے ؟

اس سوال کے جواب میں بہت سارے مقالہ نگار حضرات خاموش نظر آتے ہیں۔ جز (الف) سے متعلق علماہے

کرام کے دوموقف ہیں:

پہلا موقف: بیے کہ اس اضافی رقم یا بونس کو وصول کرنا اور اپنے مصرف میں خرچ کرنا جائز ہے یہ موقف درج ذیل علامے کرام کا ہے:

ُ (۱)-حضرت مفتی محمد نظام الدین رضوی (۲)- مفتی بدرِ عالم مصباحی (۳)-مفتی اختر حسین، راجستهان (۴)-مهند نه درو

روں ، روٹ ں۔ **دوسرا موقف:** بیہ ہے کہ اس اضافی رقم یابونس کو وصول کرکے اپنے مصرف میں خرچ کرنا جائز نہیں ۔ یہ موقف درج ذیل تین علماے کرام کاہے:

(۱)-مولاناعبدالحكيم شرف قادري (۲)-مولاناتمس الهدي مصباحي (۳)-مولانار حمت حسين كليمي \_

ان میں مقدم الذکر دو حضرات نے بیہ فرمایا کہ اس مال کونہ لینا بھی خالی از حماقت نہیں اس لیے بہتر ہیہ ہے کہ وہ مال وصول کرے اور تحقین میں تقسیم کر دے۔

جز (ب) مے علق بھی علمائے کرام کے دونظریے ہیں:

پہلا نظرید: بیہ کہ اس مال کولینااور اپنے دنی و دنیوی امور میں استعال کرنارواہے اس نظریے کے حامل در بھے ذیل علامے کرام ہیں:

ویں محاہے مرہ ہابیں. (۱) - حضرت مفتی محمد نظام الدین رضوی (۲) - مفتی بدرِ عالم مصباحی (۳) - مفتی اختر حسین ، راجستھان (۴) -مولا نار حمت حسین کلیمی (۵) - مولا ناانور نظامی \_

عولانار حمت مین یکی ردی) مسولانا اور نظای مصباحی کا ہے۔ موصوف کے نزدیک اس رقم کولے کراپنے دنی و دنیوی امور میں مصرف کرنا ناجائز ہے تاہم وہ اس بات کا قول کرتے ہیں کہ اسے چھوڑ دینا مناسب نہیں بلکہ لے کر دفع ظلم کی کسی راہ پر لگایا جائے یاصدقہ کردیا جائے۔

ww.waseemziyai.com

## شرکایے سیمینار کی قرار داد ونتیجہ بحث

ر جبری جنرل انشورنس میں جواز رائج نظر آتا ہے۔ انہ

اختیاری جزل انشورنس کا جواز محل نظر ہے، بلکہ زیادہ تر حالات میں صرف تضییع مال() ہے۔

<sup>(</sup>۱) تضییع مال: مال کوبر باد کرنا۔ اور به شرعاً حرام و گناه ہے۔ مرتب غفرله

### نیسلے

### بیمۂ زندگی کے شرعی احکام

#### ٧٧ جمادي الاولي ١٣١٨ ه مطابق ٢١ را كتوبر ١٩٩٣ء بروزينج شنبه

بسم الله الرحمٰن الرحيم

بيمة زندگى عقد قرض بشرط ر باشتل برعقد قمار ہے۔(١) والله تعالیٰ اعلم

الف:عقد قرض رباکی وجہ سے عقد فاسداور عقد قمار بھی عقد فاسد ہے۔ واللہ تعالیٰ اعلم۔ بندگی لائف انشورنس کمپنی کے ساتھ عقود فاسدہ بشرط نفع مسلم مباح ہیں۔ واللّہ تعالیٰ اعلم۔

🕝 درج ذیل لوگوں کے لیے بیمئه زندگی جائزہے۔

الف: وہ ملازم جس کی تنخواہ سے پر تیمیم کی رقم مستاجر خودوضع کر کے جمع کرنے کاضامن ہو۔

ب: وہ صاحب مال جس کو اپنی موجودہ حالت کے ساتھ تین سال کی مدت مقررہ یااس کے بعد کی مدت موسّعہ تک تین سال کی مدت مقرمہ یااس کے بعد کی مدت موسّعہ تک تین سال کی تمام قسطیں مسلسل جمع کرنے کاظن غالب ملحق بہ یقین ہو، ایساظن غالب جو امام اہل سنت اعلیٰ حضرت نے "الأحلی من السكر" کے مقدمہ سابعہ میں شم اول کے طور پر بیان فرمایا ہے۔ (۲) واللہ تعالیٰ اعلم

(۱) یعنی بیر کزندگی کے لیے جمع شدہ رقم کی حیثیت قرض کی ہے، جو بیمہ کمپنی کو انٹرسٹ کی شرط پر دیاجا تا ہے، ساتھ ہی اس کی حیثیت تین سال تک جوا جوابازی کی ہوتی ہے کہ اگر اسنے دنوں کی ایک قسط بھی جمع ہونے سے رہ گئی تو بیمہ کمپنی ساری رقم مع بونس ضبط کرلے گی اور سب قسطیں جمع ہوگئیں تو بیمہ ہولڈ رکامیاب ہوگیااور قرض پر انٹرسٹ کی شرط ہو تو عام حالات میں وہ انٹرسٹ ربا ہو تا ہے۔ اس لیے یہاں کی حالتِ موجودہ سے قطع نظروہ ''عقد قرض بشرط ربا'' ہے، مگر موجودہ صورتِ حال میں وہ انٹرسٹ ربانہیں ،مالِ مباح ہے۔فیصل بورڈ کی مرادیبی ہے۔ (مرتب غفرلہ)

(٢) "الاحلى مِن السكر "كي وه عبارت بير بي:

«نظن غالب شرعاً معتبر اور فقه میں مبناے احکام، مگراس کی دو صورتیں ہیں:

ایک توبیکہ جانب راجح پر قلب کواس درجہ و توق واعتماد ہو کہ دوسری طرف کو بالکل نظر سے ساقط کر دے اور محض نا قابل التفات سیجھے گویااس کاعدم ووجود کیساں ہو۔

۔ ایساظن غالب فقہ میں ملحق بہ یقین ہے۔ ہر جگہ کاریقین دے گااور اپنے خلاف یقین سابق کابورامزاحم ورافع ہوگا۔اور غالبااصطلاحِ ملامیں غالب ظن واکبرراے اس پراطلاق کرتے ہیں: جس شخص کی موجودہ حالت مدت موسّعہ تک تین سال کی پالیسی قائم رکھنے کے قابل نہیں اس کاظن کم ت بہ یقین نہیں ہے۔ایسے شخص کو بیمہ پالیسی کی اجازت نہیں ۔واللہ تعالیٰ اعلم

مدت موسّعہ میں قسط سے زائد جور قم اداکرے وہ سود نہیں ہے بلکہ اپنے مال کو قرض دینا ہے کہ وہ اسے واپس ملے گا۔ واللہ تعالیٰ اعلم

خلن غالب کے ساتھ شروع کرنے والا اگر تین سال سے قبل اپنی کو تاہی سے بغیر کسی شرعی مجبوری کے اپنی پالیسی بند کر دے آثم (گنه گار) ہے اور اگر کسی شرعی مجبوری مثلاً افلاس وغیرہ کی وجہ سے پالیسی بند ہوگئ توآئم نه ہوگا۔واللہ تعالیٰ اعلم

بیمہ (نمنی ۔ن) سے حاصل شدہ زائدر قم مال مباح ہے۔اسے اپنے امور میں صرف کرنا جائز ہے۔البتہ اسے صدقہ کر دینا بہتر ہے۔ واللہ تعالیٰ اعلم

م اصل جمع شدہ رقم کی زکاۃ سال بسال واجب ہے مگر اداعند الحصول واجب ہے اور مال زائد حاصل ہونے کے بعد اصل نصاب سے محق ہوجائے گا۔ لہند ااس کی زکاۃ نصاب کے حولان حول پرواجب ہوگی۔واللہ تعالیٰ اعلم۔

دستخط فيصل بورد

(برملی شریف)

(اوجھا گنجی،بستی)

(جامعداشرفیه،مبارک بور)

(۱)-فقیر محمد اختر رضا قادری از ہری۔

(۲)-جلال الدين احد الامجدى غفرله ـ

(m)-ضياءالمصطفىٰ قادرى

#### وستخط دیگر مفتیان کرام وعمائد علاے دین

(۳)-محرمطيع الرحمٰن مضطر رضوي

(٢)- بهاءالمصطفى قادري

(۲)-خواجه ظفر حسين غفرله

(۵)-عبدالحفيظ عنه

(۱)-محد شریف الحق امجدی (۴)-محد احد مصباحی

فى غمر العيون والبصائر شرح الاشباه والنظائر: الشكّ لغة مطلق التردّد. وفي اصطلاح الأصول: استواء طرفى الشئى وهو الوقوف بين الشيئين بحيث لايميل القلب إلى أحدهما، فإن ترجّح أحدهما ولم يطرح الأخر فهو ظن فإن طرحه فهو "غالب الظن" وهو بمنزلة اليقين وإن لم يترجح فهو وهم.

دو مرکع یہ کہ ہنوز جانب رائج پر دل ٹھیک ٹھیک نہ جمے اور جانب مرجوح کو محض صلح نہ شبھے بلکہ اُدھر بھی ذہن جائے اگر چہ بضعف و قلت میصورت نہ یقین کا کام دے نہ یقین خلاف کا معارضہ کرے بلکہ مرجبہ شک و تردّد ہی میں سمجھی جاتی ہے۔ کلمات ملامیں بھی اسے بھی ظن غالب کہتے ہیں۔ اگر چہ حقیقة ًیہ مجرد ظن ہے ، نہ غلبہ طن ... ہاں اس قسم کا اتنالحاظ کرتے ہیں کہ احتیاط کو بہتر و افضل جانتے ہیں نہ کہ اس پرعمل واجب و متحتہ م ہوجائے۔ "اصلتہ طا۔

(فتاوي رضويه، ج: ٢، ص: ٩٧، ٩٧، باب الانجاس، مقدمه سابعه، رساله "الأحلى من السكر لطلبة سكر روسر، ناشر: رضا اكيدمي ممبئي)

(۷)-مجرمطیع الرحمٰن رضوی (۸)-محمد نظام الدين رضوي (۹)-محدمعراج القادري (۱۰)-محمر حبيب الله مصباحي (۱۱)-عبدالمبين نعماني قادري (۱۲)-محمر نصير الدين (۱۳) – عبدالشكور عفي عنه (۱۳) – رحمت حسين كليمي (۱۵)-صاحب علی فردو سی (۱۸)-شمس الهدي عفي عنه (١٦)-اختر حسين قادري (١٤)-عبدالعزيز قادري (۱۹)-محرعبدالحفيظ رضوي جون بوري (۲۰)-اعجاز احمد (۲۱)-غلام حسين (۲۴)-محمرعارف الله فيضي (۲۵)- محرسیم مصباحی (۲۲)- محرحسین خان (۲۷)- قاضي فضل احمر (۲۸)-محمرانور نظامی (۳۰)-آلمصطفیٰ مصیاحی (۲۹)-جمال مصطفیٰ قادری (۳۱)-زاہدعلی سلامی غفرلہ (۳۳)-تفیس احد مصباحی (۳۲)-صدرالوريٰ قادري (۳۴)-اخرچسین فیضی مصباحی (۳۵)-محداخر کمال قادری (۳۷)-ارشاداحمه قادری

### جری بیمهٔ اموال کے احکام

### مورخه ارشعبان المعظم ١١١١ه مطالق ١١٨ جنوري ١٩٩٨ء بروز دوشنبه

انجن سے چلنے والی گاڑیوں کا جبری انشونس حکومت کی طرف سے ایک جبری ٹیکس ہے ، اس کا اداکر نے والا معذور ہے ، گنہگار نہیں ۔ واللّٰہ تعالیٰ اعلم۔

بینک سے قرض لینے پر جبری بیمۂ اموال درج ذیل دونوں صورتوں میں جائز ہے۔

الف: بینک کا قرض جس پر کچھ زائدر قم دنی پڑتی ہے وہ زائدر قم آنکم ٹیس سے وضع ہوجاتی ہو۔

بینک سے قرض بشرط ادا ہے مال فاضل لینے میں آنکم ٹیس سے کم از کم مال فاضل کے برابریااس سے زائد کی بچت ہو۔ واللہ تعالیٰ اعلم۔

ریل گاڑی ہواٰ کی جہاز کے ٹکٹوں میں جو جبری انشورنس کی رقم دینی پرٹ تی ہے وہ بھی ٹیکس کے قبیل سے ہے بوجہ جبراس میں بھی کوئی گناہ نہیں۔واللہ تعالیٰ اعلم۔

اختیاری بیمهٔ آموال کے احکام

جوبوسٹ آفس اور ریلوے وغیرہ کے ذریعہ مال کو ایک جگہ ہے دوسری جگہ منتقل کرنے کا اختیاری یا جبری انشورنس ہو تاہے مثلاً پارسل ، وی بی، رجسٹری ، منی آرڈر ، بیمہ ، توبیہ صورتیں اجار ہُ حفظ ومل کی ہیں ، جو جائز ہیں تفصیل

مجد داظم امام احمد رضاقد س سرہ کے رسالۂ مبارکہ «المنی و المدر ر لمن عمد منی آر ڈر » میں ہے۔ () واللہ تعالیٰ اعلم

و کانات، مکانات اور ذرائع نقل وحمل مثلاً ٹرک، بس، موٹر سائیک، ٹیسی وغیرہ کا اختیاری بیمہ ناجائز ہے

اس لیے کہ یہ تمار کے معنیٰ میں ہے جس میں نفع موہوم اور ضیاعِ مال اغلب و اکثر ہے ، اس لیے اس کے جواز کی کوئی

راہ نہیں ، البتہ جب کہ ثابت ہوکہ اختیاری بیمۂ اموال سے ائم عیس کی بجت بیمہ کی قسط (پریمیم) کے برابر یا زیادہ ہو

جاتی ہے توخاص اس صورت میں جواز کا حکم ہے اور وہ بھی خاص طور پر ان لوگوں کے لیے جن پر ائم نیس کا قانون

عائد ہوتا ہے۔ واللہ تعالیٰ اعلم۔

انسانی اعضاو صفات کا بیمہ بھی جائز نہیں کہ یہ بھی قمار ہے جس میں نفع موہوم اور ضیاعِ مال اغلب۔ واللہ غالیٰ اعلم۔ غالیٰ اعلم۔

#### وستخط فيصل بورد اور معاونين مفتيان عظام

(۲)-محمد شريف الحق امجدي

(۴)-ضياءالمصطفىٰ قادرى

(٢)-محمد نظام الدين رضوي\_

(۱)-فقیر محمد اخترر ضا قادری از ہری غفرلہ

(m)-جلال الدين احد الامجدي

(۵)- قاضی عبدالرحیم بستوی غفرله

**ተተ** 

(۱)اس رساله کی متعلقه عبارت بیه:

ربہ کار ماجین مسلمہ ہارت ہیہ۔ حقیقت امریہ ہے کہ ڈاک خانہ قطعاًاجیر شتر ک اور اس میں جس قدر فیسیں ہیں سب اجرت عمل کے پھر ضوابط ڈاک نے ان پر اعمال دقیم منقسم کیے۔ پڑسم کیے۔

ا کے وہ جن میں آفس ذمہ دار وہمین قرار پاتا ہے جیسے پارسل،رجسٹری، بیمہ ومنی آرڈر۔

دوسرے دوجس میں ذمة ضان نہیں جینے خطوط و پاکٹ بیرنگ و بائکٹ اور یہیں ہے واضح ہوگیا کہ یہ ادائے ضان بربنائے قرض نہیں بلکہ ضوابط کی اس تقیم پر بنی ہے ، ولہذا ہیمہ میں ضان دیتے ہیں ، حالال کہ وہال قرض کا اصلاً احتمال نہیں بلکہ انصاف کیجیے توروپہ لینے والے در کنار عام روپہ داخل کرنے والوں کا بھی ذہن اصلاً اس طرف نہیں جاتا کہ بیروپے جوہم دیتے ہیں بوجہ قرار داد اِمساکِ میں ودفع مل ڈاک خانہ کو قرض دے رہے ہیں، ڈاک خانہ ہم ہے دست گروال لے رہا ہے بلکہ یقیناً لینے ، دینے والے سب اس عقد کومشل سائر عقودِ ڈاک خانہ عقد احتمال میں ہو بیت ہیں ، ور خود اس کے لیے صیغہ ڈاک کی وضع اور فیس کو یقیناً اجرت جان کردیتے لیتے اور در صورتِ تلف تاوان کومشل بیمہ عقد احتمال میں من یہ کہ بید لوگ ہمجھیں ، ہم نے قرض دیا تھا اسے ڈاک خانہ سے لینا ہے ۔ ڈاک خانہ سجھے میں ان کا قرض دار تھا مجھے اداکرنا ہے ، ہال بعد تلف ڈاک خانہ اس ذمہ داری کے سب اس وقت سے مد یون مجھاجا تا ہے ، نہ یہ کہ روپہ بھیجنے کے لیے داخل کرتے ہی مادری فید اس کا انکار مکابرہ ، تو یہ قرار دادِ ضان ہم گر بر راض واستقراض نہیں بلکہ اجیمِشتر ک پر شرط ضان ہے ۔

(فتاوي رضو يه، ج:٨،ص: ٩٠٠، رساله "المني والدرر لمن عمد مني أردر "ناشر: رضا اكيدمي ممبتي)

[مرتبغفرله]



#### موضوعات

- ﴿ ﴿ شناختى كار دُ كے ليے فوٹو كھنچانے كى اجازت
- ٠٠- ١٠- مشتركه سرماييم كانظام كاراوراس كى شرعى حيثيت
- \$\ وواى اجاره (لين بكرى كے ساتھ معاملة كرايد دارى)
  - ۵-۵- رُبون اور ان کے منافع کی زکاۃ
    - ٠-- چيكى خرىدوفروخت

# شاختی کارڈ کے لیے فوٹو کھنچانے کی اجازت

أسوال نامه/خلاصة مذاكرات
 أسوال نامه/خلاصة مذاكرات
 أسوال نامه/خلاصة مذاكرات
 أسوال نامه/خلاصة مذاكرات
 أسوال نامه/خلاصة مذاكرات

### فلاصهُ مذاكرات

### شناختی کارڈ کے لیے فوٹو کھنچانا، جائزیانا جائز

### «الخيص نگار: مفتی محمد نظام الدين رضوي، رکن مجلس شرعی جامعه اشرفيه، مبارک بور

جاندار کی تصاویر تین طرح سے بنائی جاتی ہیں۔ ہے مجسمہ تیار کیا جاتا ہے۔ ہے ہاتھ سے صورت کشی کی جاتی ہے جسے "دستی تصویر" کہتے ہیں ہے مشین کے ذریعہ جاندار کے عکس کو محفوظ کیا جاتا ہے اسے "عکسی تصویر" کہا جاتا ہے۔
مجسمہ سازی اور دستی تصویر توبالا تفاق حرام ہیں احادیث نبویہ میں اس کے بارے میں سخت وعیدیں آئیں ہیں۔
لیکن "عکسی تصویر" کے جواز وعدم جواز کا مسئلہ علما کے در میان مختلف فیہ ہے اور دلائل کے پیش نظر رانج عدم جواز کا مسئلہ علما کے در میان مختلف فیہ ہے اور دلائل کے پیش نظر رانج عدم جواز کا مسئلہ علما ہے۔

۱۳۱۵ ایم ۱۹۹۴ء میں جب حکومتِ ہند کے بٹے الیکٹن کمشنر ٹی این سیشن نے "حق رائے دبی " کے لیے" شاختی کارڈ"
(Identyity Card) کولازم قرار دے دیا تواس وقت "فوٹو کے جواز وعدم جواز کا مسئلہ" موضوع بحث بن گیاکیوں کہ شاختی کارڈ کے لیے فوٹو ناگزیر ہوتا ہے تو" شاختی کارڈ" کولازم قرار دینے کا مطلب صاف سے تھاکہ ہم اپنے "حق رائے دبی "اس کارڈ کے ساتھ ہی استعال کرسکتے ہیں ،ور نہ اپنے اس حق سے محروم کردیے جائیں گے۔

آج ہمارے پاس پہاں جو پچھ بھی رہی ہی قوت ہے وہ زیادہ ترای "حق رائے دہی "کی مرہونِ منت ہے اور سب کو معلوم ہے کہ حکومتوں پر اس کا اثر زیادہ پڑتا ہے۔"ووٹ بینک "کی سیاست بھی اس کی وین ہے۔ ساتھ ہی ہی کارڈ ہماری فَشَریت اور قومیت کے لیے سرکاری دستاویز بھی ہے جس کی اہمیت سے سب آگاہ ہیں ہے نہ ہو تو مستقبل میں کسی بھی وقت ہمیں دشوار بوں کاسامناکرنا پڑسکتا ہے۔ اس لیے ممکن حد تک اس حق کا تحفظ ضروری تھا اور اکیکش کمشنر کا لازمی فرمان جاری ہونے کے بعد اس کے تحفظ کے لیے سواے شاختی کارڈ کے اور کوئی چارہ کار نہ رہ گیا تھا اس لیے علما ہے کرام پر بید ذمہ داری عابد ہو رہی تھی کہ وہ اس بارے میں فوراً امت مسلمہ کی شرعی رہنمائی کریں۔

یمی داعیہ تھاجس کی بنا پر جماعتِ اہلِ سنت کے دور اندیش اور مفکر عالم دین حضرت علامہ ار شد القادری ڈِ النظیظیۃ رکن مجلس شوریٰ جامعہ اشرفیہ نے مجلس شرعی کے فقہاہے مندوبین کے سامنے مذاکرہ و مناقشہ کے لیے بیمسکلہ رکھا اور اس کے فوائدو نقصانات ہے آگاہ کرتے ہوئے فرمایاکہ بید مسئلہ فوراً حل طلب ہے ،ایسانہیں کہ اسے آئندہ کے لیے موقوف رکھاجائے۔ سوال یہی ہے:

### "شاختی کارڈ کے لیے فوٹو کھنچوانا، جائزے یاناجائز؟"

پھر کیاتھافوراً اس پر بحث شرق عمو گی ایک طبقہ عدم جواز کا قائل تھاان کا استناد حرمت کے عمومی دلائل سے تھا۔
مگر بڑا طبقہ ایمر جنسی حالات میں کام آنے والے شرعی دلائل۔ ضرورت و حاجت کے پیش نظر رخصت کا قائل نھا، تقریباً
ایک گھنٹہ کے مذاکرہ و مناقشہ کے بعد فریقین نے ضرورت شرعیہ کی بنا پر" عکسی تصویر"کی اباحت پر اتفاق کیا۔ مگر راقم الحروف کویہ خلجان تھا کہ ضرورت کے تھے اضطرار کا پایا جانا ضروری ہے اور ہم ابھی مضطر نہیں اس لیے" و فع حرج" یا" فساد مظنون بظن غالب" کوجواز کی بنیا دینانا جا ہے۔

اس پر حضرت علامدار شدالقادری برانشی فی فرمایا که "جب گرفتار ہوجاؤ گے تب ضرور میحقق ہوگی۔ "مگر میراخلجان بے بنیاد نه تھااس لیے جانشین مفتی عظم حضرت علامه محمد اختر رضاخاں قادری از ہری دام ظله العالی نے فرمایا که "ضرورت عند الطلم محقق ہوگی" اس پر سب کا اتفاق ہوگیا، پھر حضرت علامه از ہری صاحب قبلہ نے ہی حضرت مولانا محمد احمد مصباحی صاحب دام ظله العالی نائب صدر المدرسین جامعہ اشرفیہ ہے یہ فیصلہ املاکرایا: "چوں کہ اس صورت میں عند الطلب ضرورت ملجیہ یا حاجت شدیدہ محقق ہوگی۔ "اس پر اکابر واصاغر کے دستخط ہوئی۔ اس وقت وہاں اکابر میں یہ حضرات موجود تھے۔ اس وقت وہاں اکابر میں یہ حضرات موجود تھے۔

- (١)-جانشين حضور فتي عظم حضرت علامه از ہرى صاحب قبله دام ظله العالى، بريلى شريف\_
- (۲)-نائب مفتى أظم حضرت علامه فتى محد شريف الحق امجدى والتصليخة جامعه اشرفيه، مبارك بور ـ
  - (۳)- بحرالعلوم حفرت علامه فتى عبدالمنان صاحب قبله أظمى عزيزى رالتين الميان على عبدالمنان علامه فتى عبدالمنان علامه فتى عبدالمنان علامه فتى عبدالمنان علامه فتى عبدالمنان على المنان على المناسبة المنان على المناسبة المنان على المناسبة الم
  - (۴)-فقيه ملت حضرت مفتى جلال الدين احمدالا مجدى رُمُالتَّقَالِيَّةِ فيض الرسول، براؤل شريف-
- (۵)- محدث كبير حضرت علامه ضياء المصطفىٰ قادرى دام ظله العالى صدر المدرسين وشيخ الحديث، حامعه اشرفيه، مبارك بور-
  - (١)-صدر العلما حضرت مولانا محمد احمد مصباحي صاحب قبله دام ظله نائب صدر المدرسين جامعه اشرفيه ، مبارك بور
- (2)-جامع معقول ومنقول حضرت علامه مفتى شبير حسن صاحب قبله دام ظله، شيخ الحديث ومفتى، جامعه اسلاميه، رونابى ــ

آگاہی:- یہ مسئلہ جہلے ہے اس سیمینار میں زیر غور نہ تھا، اس وجہ سے اس پر نہ تو کوئی "سوال نامہ" مرتب ہوا، نہ مقالات لکھے گئے نہ خلاصۂ مقالات میں اس کا کہیں ذکر آیا۔ اس لیے میں نے مناسب سمجھاکہ اس بارے میں اپنی "یاد داشت"

افادة عام كے ليے مرتب كركے شامل اشاعت كردوں۔ ولله الحمد و علىٰ حبيبه الصلاة و السلام.

**سوال:-** کیا شاختی کارڈ کے لیے (جولازم کیا جارہاہے) مسلمانوں کو تصویر کھنچوانے کی اجازت ہے؟ اگریہ 🕏 بنوائیں توووٹ سے اور شہریت سے محروم کر کے ملک بدر کر دیے جائیں گے۔ اور بھی طرح طرح کی مشکلات

دوحیار ہول گے (عامئہ سلمین)۔

الجواب: - چوں کہ اس صورت میں عندالطلب ضرورتِ ملجئہ یاحاجتِ شدیدہ متحقق ہوگی۔لہذاخاص شاختی کارو کے لیے تصویر تھنچوانے کی اجازت ہوگی۔ الضرورات تبیح المحظورات-والحاجة تنزل منزلةالضرورة-وماأبیج کے لیے تصویر سیجوائے ی ہبرت کالفہ تعالیٰ أعلم الله تعالیٰ أعلم الفہ ورة يتقدر بقدر ها - كذا في الأشباه - والله تعالیٰ أعلم الفہ من الله من ال

شب۲۲ر جب۵۱۸۱۵

مستقبل میں ضرورتِ ملجئہ کا تحقق مظنون بظن غالب ہے ،اس لیے فساد وضرر مظنون بظن غالب کے ازالے کے لیے تصوریش کی اجازت ہے۔والجواب صحیح و صواب، والله تعالیٰ اعلم.

> محد نظام الدين الرضوي خادم الافتادار العلوم اشرفيه، مبارك فور

شب ۲۲ر جب ۱۳۱۵ ه ۲۵ر دسمبر ۱۹۹۳ء

### تفديقات علاكرام

| (صدر شعبهٔ افتاجامعه انثر فیه، مبارک بور)                  | محمد شريف الحق امجدى    | .1   |
|------------------------------------------------------------|-------------------------|------|
| (بانی جامعه نظام الدین د ہلی)                              | ِ ار شدالقادری غفرله    | ۲.   |
| (صدر المدرسين جامعه اشرفيه، مبارك پور)                     | ضياءالمصطفى قادرى       | ,m   |
| (سربراواعلیٰ جامعه اشرفیه، مبارک بور)                      | عبدالحفيظ عنه           | ٠,٠٠ |
| (صدر شعبهٔ افتافیض الرسول، براؤں شریف)                     | جلال الدين احمدالا مجدى | .0   |
| (استاذ دار العلوم منظرِ إسلام، بريلي شريف)                 | بهاءالمصطفى قادرى       | P.   |
| (مفتى الجامعة الاسلاميه رونا ہى، فيض آباد)                 | شبيرحسن رضوي            | .4   |
| (صدر المدرسين دار العلوم نور الحق، چره محمد بور، فيض آباد) | خواجه مظفر حسين         | ۸,   |
| (صدر المدرسين دار العلوم قادرييه، چرياكوث، مئو)            | محمد عبدالمبين نعماني   | .٩   |
| (نائب مفتی جامعه اشرفیه، مبارک بور)                        | محمد نظام الدين رضوي    | .1•  |
| (استاذ جامعه اشرفیه، مبارک پور)                            | محمد عبدالحق رضوى       | .11  |
| (رکن مجلس شرعی،مبارک بور)                                  | محد معراج القادري       | .17  |
| (ناظم ومفتی مدنی عربک کالج، ہبلی)                          | قاضى شمس الدين اشرفي    | .112 |
| (مفتى فيض العلوم، حمشيد بور)                               | عابد حسين مصباحي        | ۱۳۰  |
| (استاذ دار العلوم ربانيه، بانده)                           | اختر حسين قادري         | .10  |
| (مفتی مدرسه شمس العلوم، بدالیوں)                           | قاضى شهيدعالم           | ,141 |
| (ناظم تعليمات ،مدرسه فيض العلوم "منتجل)                    | زاہدعلی سلامی           | 2۱.  |
| ~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~                     |                         |      |

## مشتر کهسرمانیچنی کانظام اور اس کی شرعی حیثیت

₩ سوال نامه

🖈 خلاصة مقالات

☆ فيلے

🖈 توثیقی دستخط بموقع دسوال قبهی سیمینار

### سوال نامه

### مشتر کهرمانیچنی کا نظام اور اس کی شرعی حیثیت

#### ترتیب: مفتی محمد نظام الدین رضوی ، رکن مجلس شرعی ونائب صدر شعبهٔ افتا جامعه اشرفیه ، مبارک بور

یہاں سب سے پہلے یہ بصیرت حاصل کر لینا ضروری ہے کہ ﷺ "مشترکہ سرمایہ کمپنی" کیا چیز ہے ﷺ اور اس کے "جصص" یعنی "شیرز" کتنے طرح کے ہیں ﷺ افھیں شیر بازار کی دنیا میں کن ناموں سے جاناجا تا ہے ﷺ ان کی شرق حیثیت کیا ہے؟ تاکہ ان کے ذریعہ شرعی احکام تک رسائی ہوسکے۔

اس کیے ہم سب سے پہلے مختصراًان امور پرروشنی ڈالتے ہیں۔

### تمينى ايك نظر ميں

(۱) کمپنی ایک کاروباری و تجارتی ادارہ ہے جو طے شدہ دستور العمل کے تحت کام کرتا ہے، مگر ماہرین معاشیات کا نقطهٔ نظریہ ہے کہ کمپنی ایک غیرمبصر، ونا قابلِ مسمصنوعی شخص ہے جس کا اپنے شرکا سے الگ مستقل قانونی وجود ہوتا ہے۔ ہال رجسٹریشن سے پہلے تک وہ محض" افراد کی ایک انجمن" ہوتی ہے۔

(۲) تمینی کاعلاحدہ وجود ہونے کی وجہ سے وہ خوداینے نام سے معاہدے کرتی اور جائداد وا ثاثہ جات خریدتی ہے۔

(۳) حصہ داروں کے آنے جانے ، مرنے ، پاگل ہونے ، اپنا حصہ دوسرے کے نام منتقل کرانے سے کمپنی کی حیات پر کوئی اثر نہیں پڑتا، وہ بہر حال موجود و باقی رہتی ہے۔

''کہنی عقل و شعور سے محروم ہوتی ہے ،اس لیے اس کے تمام فرائض کو عملی جامہ پہنانے کے لیے اس کے نائب کی حیثیت سے "ہدایت کاربورڈ "مقرر کیا جاتا ہے ،جواصولِ معاشیات کے ماہر افراد پر شمل ہوتا ہے۔ بہ لفظ دیگریہی بورڈ کمپنی کی آنکھ اور دست و بازو ہوتا ہے۔

(۵) کمپنی کے جصف دو طرح کے ہوتے ہیں۔ ترجیحی حصص، اور مساواتی حصص۔ بہ لفظ دیگر '' پر یفرینس شیرز اور ایکویٹی شیرز''۔

ترجیحی حصص والے شیر دار صرف نفع میں شریک ہوتے ہیں، نقصان میں نہیں ،اور ان کوان کے جمع کیے ہوئے روپ

پرایک طے شدہ در سے بہر حال نفع دیاجا تاہے خواہ کمپنی کواپنی تخارت میں نفع ہویانقصان

اور مساواتی حصص کے شیر دار اپنے حصے کے تناسب کے لحاظ سے نفع اور نقصان دونوں میں شریک ہوتے ہیں، انھیں تفع صرف اسی صورت میں دیاجاتا ہے جب کمپنی کا کاروبار تفع میں چل رہا ہو۔

(٢) كمپنى خصص ہے الگ تھلگ، عوامی قرض تمشكات جاری كرتی ہے، جس پروہ ایک مقررہ شرح ہے اپنے قرض

خواہوں کوسود دیت ہے۔

عوای قرض تماکت تمام منظور شدہ سرمایہ جاری ہونے کے بعد جاری کیے جاتے ہیں۔

(2) ممبنی عوام سے جوسرمایۂ قرض اور سرمایۂ خصص حاصل کرتی ہے وہ بیچے اور خریدے جا سکتے ہیں۔

(۸) تمین اینے حصص اور قرض شمسکات بیجنے کے لیے حصص بازار کے دلالوں کی مدد لیتی ہے، اور ان الالوں کو

فروخت کیے ہوئے حصص پر کمیشن بھی دی<u>ں</u> ہے۔

(9) کمپنی کے حصہ داروں سے کمپنی کے قرضوں کے لیے اتنے ہی روپے کسی وقت وصول کیے جاسکتے ہیں، جتنے اس

کے خریدے ہوئے حصول پرادانہیں کیے گئے۔اسے "شیرداروں کی محدود ذمہ داری" سے موسوم کیاجا تاہے۔

(۱۰) زیاده ترکمپنیاں شیر کی بوری رقم یک مثت وصول کرتی ہیں، گر بعض کمپنیاں جن کی ساکھ مضبوط نہیں ہوتی ، آغازِ

کار میں دو تین قسطوں میں رقم وصول کرتی ہیں۔ یہ کمپنیاں وقت مقررہ پر قسطوں کی بوری رقم ادانہ ہونے کی صورت میں جمع

شده رقم ضبط کرلیتی ہیں۔

البتہ ضبط کرنے سے پہلے حصہ دار کوادائیگی کے لیے مزید موقع دیاجاتا ہے اور جوشیر دار ادائیگی سے عجز کی صورت میں جمع شدہ رقم سے از خود کمپنی کے حق میں دست بر دار ہوجائے اسے کمپنی چھ معاوضہ بھی دے سکتی ہے۔ (۱۱) کمپنی کوبہت حد تک انکم ٹیکس سے حیوٹ ملتی ہے ،جس کا فائدہ اس کے ممبروں کوماتا ہے۔

تمپنی کا" جاری شدہ حصہ" ایک فرضی سرمایہ ہو تاہے،جس کی کوئی قیمت یامالیت نہیں ہوتی ،اور شیر داروں کے خصص ابتداءً

تمن یعنی نوٹ ہوتے ہیں اور بعد میں جب ان کے عوض مالِ تجارت خرید لیاجا تاہے تووہی"متاع وسامان" ہوجاتے ہیں۔

"رجیح حصص" اپن حقیقت کے لحاظ سے "سرمایة قرض" ہوتے ہیں۔ان پر ممینی سے ایک طے شدہ نفع دیاجا تا ہے اور

مساواتی حصص اپنی حقیقت ِشرعیہ کے لحاظ سے "سرمایۂ شرکت" ہیں اور ان کے ذریعہ ممینی میں زر کاری شرکت کی ایک خاص قسم "شرکت عنان" ہے، لیکن ممینی خسارے کی صورت میں اپنے ذمہ کا سوداداکرنے کے لیے ہر شریک سے چھ نہ چھ رقم لیتی ہے۔

(مرتب غفرله)

#### سوالات

- (۱) کیا مشتر کہ سرمایہ کمپنی کے آغاز کار میں اس کے مساواتی حصص میں شرکت جائزہے ، جب کہ:
  - اس کے لیے سودی قرض دینالاز می شرط ہے۔
  - کار دبار میں حصص کے علاوہ خالص سودی قرض بھی لگایاجا تاہے۔
  - شریک کمپنی کے قرض کا تصص کی غیراداشدہ مقدار تک ذمہ دار ہو تاہے۔
    - ترجیجی حصص بھی اس میں شامل ہوتے ہیں۔
- اورشریک اگرمدت مقرره مُؤسَّعَه تکقسطول کی بوری رقم ادانه کرسکے توجمع شدہ رقم بھی ضبط ہوجاتی ہے۔
  - (۲) عدم جواز کی تقدیر پر کیاکوئی خاص شرط عائد کرکے اس میں کچھ رخصت پیدا ہو سکتی ہے یانہیں؟
- (۳) نمینی اساب تجارت کی مالک ہو چکی ہو تواس کے مساواتی حصص کی خریداری کا کیاتھلم ہو گا، جب کہ درج بالا موا نع یبال بھی مرتفع نہیں ہیں؟
- ی سرت میں ہیں . (۴) قابل تبدیل قرض تمسکات حاصل کر کے بعد میں انھیں مساواتی حصص میں تبدیل کرنے اور صص سے فائدہ اٹھانے کی کوئی صورت ہے یانہیں ؟
- ی لون صورت ہے یا ہیں ؟ (۵) غیر سودی قابل تبدیل قرض تمسکات حاصل کر کے صص میں بدلنے پھر صص سے انتفاع کا کیا حکم ہے؟ (۲) کمپنی حصص فروشندہ ایجنٹ سے معاہدہ کرے اس سے یہ گارٹی لیتی ہے کہ فروختگی سے بچے ہوئے حصص اور فرض تمسکات وہ خود خرید لے گااور اس گارنٹی پرایجنٹوں کو کمیشن دیاجا تاہے۔ ان سے ایسامعاہدہ کرنااور آخیس کمیشن دیناجائز ہے یا
- (2) تمینی حصص بازار کے دلالوں سے صص اور قرض تبسکات کے بیجنے کا معاہدہ کرکے ان کے فروخت کیے ہوئے حصص پر کمیشن دیت ہے ،اس معاملہ کاشرعی حکم کیا ہے ؟
- (۸) ایسے مفاسد آمیز کمپنی کے قیام کی منصوبہ سازی،اس کارجسٹریشن،اس کی ملاز مت اور اس پراجرت یا کمیشن کا کین دین، جائزہے یانہیں؟
- ، بسب یا ہے۔ (۹) کمپنی میرصص اور قرض کی جمع شدہ رقم پر ز کاۃ سال بسال واجب ہوگی یااس کازر مبادلہ ونفع وصول ہونے پر صرف موجوده سال کی ؟ (مرتب غفرله)

### خلاصهٔ مقالات بعنوان مشتر کهرماییزبنی کا نظام اور اس کی شرعی حیثیت

از: حضرت علامه محداحد مصباحی ، رکن مجلس شرعی واستاذ جامعه اشرفیه ، مبارک بور

ایک شخص اپنے تھوڑے سرماییہ سے کاروبار شروع کرنا جا ہتا ہے توکسی وسیعے بیانے پر پہنچنے میں اسے ایک مدت در کار ہوتی ہے ، بوں ہی اگر دوتین شخص مل کر تجارت کریں توان کو بھی اگر چیہ کم سہی مگر دیر ضرور لگے گی ، ساتھ ہی کاروبار بھی ان کی زندگی تک عمومًا محدودر ہتاہے ، کیوں کہ ایک شریک کی موت ہوئی تو پھراس کاسرمایہ اس کے ور شد میں منقسم ہو جاتا ہے۔ ہو سکتا ہے وہ سب کے سب باپ کے شریک کے ساتھ تجارت نہ کرنا چاہیں ، بوں ہی ایک باپ کی تجارت تھی جواس کے انتقال کے بعدور نہ کی طرف منتقل ہوئی تو منقسم ہوکر کافی کمزور ہوسکتی ہے،غالبًاان دشوار بوں سے بیخے اور تجارت کو دوام واستحکام بخشنے کے لیے کمپنی کی ایجاد ہوئی، جس کی ابتدا یوں ہوتی ہے کہ چندا شخاص کسی وسیع تجارت کا منصوبہ بناتے ہیں، مگر سرمایہ کم رکھتے ہیں تو کمپنی کے نام سے ایک تحبارتی ادارہ قائم کرتے ہیں جس کی تحبارتی رقم کا ایک نشانہ مشلًا دِس کروڑ منظور کرالیا،اور کام کی ابتدا بھی دی لاکھ سرماے سے کرنا چاہتے ہیں، تواپنے پاس سے اتنا سرمایہ لگاتے نہیں بلکہ اس دی لاکھ کو مثلًا سو، سو، یا دی، دی روپے کے چھوٹے چھوٹے حصول میں تقسیم کردیتے ہیں اور سارے عوام کو دعوت دیتے ہیں کہ یہ جھے خریدلیں اور انھیں ایک مقررہ نفع، یاحسب آمد نفع ماتارہے گا۔انھیں شرکا کہتے ہیں۔ یوں ہی کمپنی کو حلانے کے لیے ایک انتظام کارئیم منتخب کرتے ہیں۔وہی سارے کاروبار کی ذمہ دار ہوتی ہے۔شر کابدلتے رہتے ہیں۔ بوں ہی انتظامیہ میں بھی تبدیلی ہوتی رہتی ہے ،مگر تمہینی کانام باقی رہتاہے اور سارے معاملات اس کی جانب منسوب ہوتے ہیں اور اس کی مہرسے انجام پاتے ہیں ، پیر طریقهٔ تجارت دیر پااورمتخکم سمجھا گیا، کیوں کہ اس میں تجارت کاروں اور حصہ داروں کی موت یاعلیحد گی کے باوجود ان کے متبادل دوسرے افراد کے ذریعہ کام جاری رہتاہے اور سرمایہ بھی وافر مقدار میں جمع ہوجا تاہے اور جس کے پاس کم سرمایہ ہے وہ بھی شریک بن کرنفع پانے لگتاہے،اس کے لیے سودی قرضے بھی حاصل کرتے ہیں۔ بیمپنی کی ایک سادہ سی شکل اور اس کا تعارف ہے۔ اس میں خاص طور سے یا در کھنے کی باتیں چند ہیں:

•اس کے حصوں کی دوسمیں بناتے ہیں:(۱) ترجیحی حصص (۲) مساواتی حصص \_

ترجیحی حصوں کے خریداروں کوایک مقررہ نفع بہر حال ماتا رہے گا، خواہ کمپنی کا خسارہ ہویا فائدہ، اور مساواتی حصص

والول كوتجارت ميں نفع ونقصان جو بھی ہوا ٹھانا ہو گا۔

- سود کامعاملہ اس میں قدم قدم پر پیش آتا ہے۔
- جوجھے قسطوں پر جمع ہوتے ہیں اگرایک مقررہ مدت تک مکمل جمع نہ ہوئے توسابق جمع رقم سوخت کر دی جاتی ہے ہے۔ ادراس کاکوئی بدل نہیں دیاجا تا۔

یہ طریقہ تجارت اب بہت عام ہو گیاہے ، چول کہ عمومًا یہ ان لوگوں کے ہاتھوں میں ہے جو دین و شریعت کی قیدوں سے آزادر ہتے ہیں بلکہ کسی دین سے صحیح طور پر وابستہ ہی نہیں ہوتے ،اس لیے وہ کمپنی کے لیے جواصول وضوابط وضع کرتے ہیں ان میں شرعی حلّت و حرمت کاکوئی پاس و لحاظ نہیں ہوتا۔ مادی منفعت اور اس کی جانب زیادہ سے زیادہ افراد کومائل کر کے وسیع پیانے پر نفع اندوزی ہی ان کا اصل مطمح نظر ہوتا ہے۔

اس کافیچ حل توصرف ہے ہے کہ اہل اسلام شریعت کے جوازی حدود میں رہ کرخود کمپنی بنائیں اور حلائیں۔ علاے کرام سرمایہ داروں کواس کی ترغیب دیں اور ماہرین تجارت اور عالمان شریعت بہم مل کراس کے اصول وضوابط ترتیب دیں، اور بیہ کوئی ناممکن یا بہت دشوار نہیں۔ کم از کم جن ممالک میں مسلم حکومتیں ہیں وہاں توایسی راہیں آسانی سے نکل سکتی ہیں، لیکن جنھوں نے مغرب کی تقلید ہی کواپنافیش بنالیا ہے اور آنکھ بند کرکے اس کے چیچے ہواگئے کے عادی ہیں، وہ یہ تصور بھی نہیں کر سکتے کہ ہم ان بے دینوں سے بہتر کوئی طریقۂ کاراور کوئی دستور العمل وضع کر سکتے ہیں۔ انسان جب کسی کی ذہنی غلامی میں مبتلا ہوجا تا ہے تواس کی فکری وعملی قوتیں ہیں ہی سلب ہوجاتی ہیں اور آزاد ہوکر بھی وہ دو سروں کی زنچیر میں جکڑے ہوئے رہنے کو باعث فخرو شرف سمجھتا ہے۔

مگرعلاے دین کی ذمہ داری ہیہے کہ جو بھی طرز تجارت ہے اس کا جائزہ لے کراس کاحسن و فیج واضح کریں اور اگر کچھ اصلاح ہوسکتی ہے ، تواصلاح کریں اور جہال تک ہوسکے عوام کو حرام سے بچائیں ، اسی نظریہ کے تحت کمپنی کے حصوں کی خریداری کامسکلہ زیر بحث آیا۔

مولانامفتی محمد نظام الدین رضوی نے '' جدید طریقہ تنظیم و تجارت '' نامی ایک کتاب اور کچھ دوسری کتابوں کی روشنی میں اس کے شرائط وضوابط اور طریقۂ کار وغیرہ کی تفصیلات پر مشتمل کمپنی کا تعارف لکھااور حتی الامکان اس ہے متعلق بھی ضروری باتیں تھیٹنے کی کوشش کی ، پھر کچھ سوالات رکھے جو سوال نامہ کے اخیر میں درج ہیں۔

#### جوابات

جواباً موصول ہونے والے فتاوی ، آرا ، اور مقالات مع قلمی صفحات حسب ذیل ہیں:

- اً- حضرت مولانا قاضی عبدالرحیم بستوی <u>- ۲ صفحات</u>
- ٢- حضرت علامة عبدالحكيم شرف قادري، لا مور ٢- صفحات
- س- مفتی محمد الوب رضوی جامعه نعیمیه، مرادآباد حیار سطری

۲- مولانامفتی محمد نظام الدین رضوی ۵۸ صفحات
 ۵- مولانامفتی مطیع الرحمٰن مضطر، پور نوی ۱۳۰۰ صفحات
 ۲- مولانار حمت حسین کلیمی ۲۰ صفحات
 ۵- مفتی اخیر حسین رضوی اصفحه
 ۸- مفتی زین العابدین صاحب اصفحه
 ۹- مولانا تم مصلف مصاحی ۱۰ صفحات
 ۱۱- مولانا آل مصطف مصاحی ۱۰ صفحات

#### تنصره وخلاصه

شرکتِ وجوہ کامطلب ہے ہے کہ چندا شخاص مال کے بغیر باہم یہ طے کریں کہ اپنی وجاہت اور اعتاد کی بنا پر سامان اُدھار لائیں اور مال بچ کر دام دیں ، پھر جو بچے آپس میں تقسیم کرلیں۔ شرکت مال کامطلب بیہ کہ چندا شخاص اپنے مال لگانے کے ساتھ بیہ طے کریں کہ اس سے مل کر کاروبار کیا جائے اور جونفع ہوآ پس میں تقسیم کرلیں۔

شرکت مال کی دوسمیں ہیں: (۱) شرکت مفاوضہ (۲) شرکت عنان۔

شرکتِ مفاوضہ کامطلب ہے ہے کہ ایسے اشخاص جو ایک دوسرے کی کفالت کے لائق ہوں، اپنی مخصوص اشم کی بونی برابر برابر لگاکر کاروبار میں اس طرح شرکت کریں کہ نفع و تصرف میں سبھی شریک ہوں اور ایک دوسرے کے وکیل وکفیل بھی، یعنی ہرایک کامطالبہ دوسر اوصول کر سکتا ہو، اور ہرایک پر جومطالبہ ہودوسرااس کی طرف سے ضامن بھی ہو۔

مثرکتِ عنان کامطلب یہ ہے کہ ایسے اشخاص جو ایک دو سرے کی و کالت کے لائق ہوں، بو نجی لگاکر کاروبار میں اس طرح شرکت کریں کہ ہر شریک دو سرے شریک کاوکیل ہو، مگر ضامن نہ ہو۔

آگے پھر لکھتے ہیں کہ " مشترکہ سرمایہ کمپنی" اگر ہوگی تو شرکت عنان ہوگی، اسی پر ہمیں غور کرنا ہے۔ اس کے بعد ترجیحی حصص کی شرکت اور مساواتی حصص کی شرکت پرالگ الگ کلام کرتے ہیں:

ترجیحی حصص کے اشتراک کوتین وجہوں سے باطل و ناجائز قرار دیتے ہیں۔

- (۱) یہ شرکا صرف تفع میں شریک ہوتے ہیں، نقصان میں نہیں، یہ شرکت اسلام کے منافی ہے۔
- (۲) ان کے نفع کی مقدار ایک خاص شرح کے ساتھ مقرر ہوتی ہے اور مقدار نفع کی تعیین قاطع شرکت ہے۔
- (۳) اب ان کی دی ہوئی رقم ہبہ توہونہیں سکتی،عاریت یاقرض ہوگی،عاریت ہوتوا سے بعینہ باقی رکھ کرانتاع ضروری ہوتا ہے اور یہاں ایسانہیں ہوتا، اس لیے وہ قرض ہی ہو سکتی ہے، جیسا کہ عالمگیری (ص۳۱۳،۳۴، ۲۶) اور فتح القدير (ص۳۰،۳۶) کی عبار توں سے ظاہر ہے۔ اور قرض پر نفع کی شرط قطعًا سود ہے۔ اس لیے سی کمپنی کا ترجیحی حصص کے ممبران مقرر کرنااور لوگوں کا ترجیحی حصص میں شامل ہوناقطعًا حرام ہے۔

مساواتی خصص کی شرکت بذات خود سیح ہوسکتی ہے ،اس لیے کہ اس میں گفع و نقصان دو نوں میں شریک رہنے کا معاملہ تاہے۔

(۱) مگرجب کمپنی میں ترجیحی تصص کے شرکا بھی شامل ہوں گے توجونفع ہوگا پہلے انھیں ایک معینہ شرح کے مطابق دے دیاجائے گا اور نقصان ہو تو بھی انھیں مشروط نفع دیاجائے گا۔ نفع کی صورت میں اگر پچھ باقی رہا تو مساواتی تصص والوں کو مقررہ نفع دیاجائے ملے گا، ورنہ یہ محروم رہیں گے۔ اور نقصان کی صورت میں ان کے راس المال سے ترجیحی تصص والوں کو مقررہ نفع دیاجائے گا۔ اس طرح سے نفع و نقصان میں ان کی جو شرکت تھہری تھی وہ بے معنی ہوکررہ جاتی ہے اور سراسر نقصان ہی کی صورت رہ جاتی ہے ،کیوں کہ یا توان کی اصل بو بخی سے بھی جاتا ہے یاان کا تھیتی نفع ماراجاتا ہے۔ اگر پچھ بچا توملتا ہے، ورنہ وہ بھی نہیں ماتا۔ جاتی ہے ،کیوں کہ یا توان کی اصل بو بخی سے بھی جاتا ہے یاان کا تھیتی نفع ماراجاتا ہے۔ اگر پچھ بچا توملتا ہے، ورنہ وہ بھی ضائع ہوجائیں گی۔ (۲) طے شدہ تمام قسطیں اگر ایک خاص مدت کے اندر جمع نہ کر سکے توجو سابقاً جمع کی تھیں وہ بھی ضائع ہوجائیں گی۔

اس لیے یہ معاملہ قمار اور جوابھی ہوا، اگر چہ شرکت ان عقود میں سے ہے جو شرط فاسد سے فاسد نہیں ہوتے، اس لیے نفس شرکت باقی رہتی ہے۔

(۳) ترجیحی خصص کا دیا ہوا قرض بھی محفوظ رہتا ہے اور برابرنفع بھی دیا جا تار ہتا ہے جوسراسر سود ہے اور اس کے دینے والے یہی مساواتی شرکا ہیں۔اور سود لینے کی طرح دینا بھی حرام ہے۔

(۷) ایں میں جہال مخصوص قسطیں جمع کرنے کی شرط ہوتی ہے، وہیں اپنی طرف سے سودی قرض جمع کرنے کی مجئی شرط ہوتی ہے، یہ بھی حرام ہے۔اگر چہ اس شرط فاسد کی وجہ سے عقد شرکت فاسد نہ ہواور جائز کاروبار کے ذریعہ جونفع حاصل ہو،اسے لیناجائز ہو۔

ہاں اگر ترجیحی شر کانہ ہوں ، مساواتی حصہ دار قرض دینے کے ساتھ صراحة سود لینے کی نفی کر دے اور دوسروں کو بھی سود نہ دیاجائے تومساواتی حصص کی شرکت جائز ہو سکتی ہے۔ بیداموریہاں مفقود ہیں ،اس لیے ناجائز ہی ہے۔

اس مقام پریہ شبہہ ہو سکتا ہے کہ قرض کمپنی کے عام ممبران نہیں لیتے بلکہ اس کے کارندے لیتے ہیں۔ اور شرکت عنان میں کوئی شریک قرض لے توایک قول کے مطابق بیہ قرض دو سرنے شرکا کی طرف راجع نہیں ہوگا، لہذاعام شرکا سودی قرض لینے کے وبال سے بری الذمہ ہوں گے۔

اس کے جواب میں یہ بتاتے ہیں کہ مذکورہ ضابطہ کے ساتھ تھم یہ بھی ہے کہ اگر قرض لینے والا سب کی جانب سے قرض لے، اور مجھے قرض دیجیے کے بجائے ہم سب کو قرض دیجیے، بولے توبیہ قرض سب پرعائد ہوگا۔ اور یہاں جو قرض لیا جاتا ہے ، کارند ہے صرف پیغام رسانی اور سفارت کا کام انجام دیتے ہیں، اس لیے وہ سب پر عائد ہوگا اور تمام شرکا اس کے وہال میں شریک ہول گے۔

تیسرے سوال کا جواب ہیہے کہ جب ابتداء ہی مساواتی حصص کی شرکت ناجائزے تو کمپنی کے مالکِ اسباب تجارت ہو جانے کے بعد بھی اس کے اسباب کو خرید کر اس میں شرکت ناجائزہے۔

- قرض تمسکات حاصل کرکے حصص میں بدلنے ہے متعلق نکھتے ہیں کہ اس کی حقیقت سوال نامے میں منقول "جدید طریقۂ تجارت "کی عبار توں سے بورے طور پر منکشف نہیں ہوتی، اس لیے اس سلسلے میں مزید معلومات حاصل کرنے کی ضرورت ہے۔ ویسے جب مساواتی حصص ہی میں شریک ہونا، ناجائز ہے تو قابل تبدیل قرض تمسکات کو حصص میں تبدیل کر دینے سے بھی شرکت ناجائز ہی رہے گی۔
- کمپنی کے معہود طریقے پرایجنٹ مقرر کرنااور اس پر کمیشن دینا،اگر کسی جائز کام کے لیے ہو تا تو بھی متعدّد وجوہ کی بنا پر ناجائز ہوتا، جن میں ایک وجہ بیہ ہے کہ جس کام کے لیے اجارہ ہور ہاہے اس کا وقت معلوم نہیں۔ اور ایسااجارہ ناجائز ہے۔ (خانیہ ص۲۳۳، ۲۶) اور یہاں تووہ کام ہی ناجائز ہے۔

• جب به واضح ہو گیاکہ" مشترک سرمایہ کمپنی" کا کاروبار ناجائزہے تواس کے قیام کی منصوبہ سازی،اس کارجسٹریشن یا اس کی ایسی ملاز مت جس میں ناجائز کام کرنا پڑے سبھی ممنوع ہوں گے۔ کیوں کہ گناہ پراعانت حرام ہے۔

• مہینی میں حصص کے نام پر جور قم جمع کی جاتی ہے، وہ قرض ہوتی ہے اور قرض پر تفع لیناسود ہے، اس لیے منافع پر ز کاۃ واجب نہیں ہوگی،ہاں! جمع کی ہوئی اصل رقم شر کا جب جاہیں،وصول کر سکتے ہیں، توبیہ قرض" دین قوی" ہے۔اب اگر یہ دین خود یا دوسرے مال سے مل کر مقدار نصاب ہو تواس پر ز کا ۃ سال بہ سال واجب ہوتی رہے گی ، مگر ابھی واجب الا دانہیں ۔ واجب الادااس وقت ہوگی جب مقدار نصاب کا پانچواں حصہ وصول ہوجائے، مگر جوپانچواں حصہ وصول ہوجائے اس کی ز کا ق واجب الادا ہوگی۔

مولانا آل مصطفیٰ مصباحی نے اسے " بظاہر" شرکت عقدی قسم شرکت عنان کی طرح بتانے کے بعدیہ لکھاہے کہ اس کے مساواتی حصص میں شرکت سے متعدّ وحرام کاار تکاب کرناہوگا۔

(۱) مساواتی حصص میں شرکت کے لیے سودی قرض دینالاز می شرط ہے۔

(۲) کمپنی کے حصہ داران مقررہ یاموشعہ مدت تک قسطوں کی مکمل ادائیگی نہیں کرتے توجمع شدہ قسطیں ضبط ہوجاتی ہیں۔

(m) تمپنی کے کاروبار میں خالص سودی قرض بھی لگایاجا تاہے۔لہذاا پنی رقم کے ذریعہ اس کی تعمیر و ترقی میں حصہ لینا اعانت علی الاثم کی وجہ سے حرام ہو گا۔

ہاں اگر مشتر کہ کمپنی خالص حربیوں کی ہوتواس کے ترجیحی حصص میں وہ لوگ شریک ہوسکتے ہیں جوان قسطوں کی مقررہ وقت پرادائیکی کایقین یاظن غالب رکھتے ہوں ، کیوں کہ حربیوں کا مال ان کی رضاہے بلا غدر وبدعہدی لیناجائز و درست ہے۔ خواہ عقود فاسدہ ہی کے ذریعہ کیوں نہ ہو۔البتہ ایسی کمپنیوں کے مساواتی حصص میں شرکت روانہ ہوگی، کیوں کہ اس میں مسلم کو تفع ملنامحض محتمل ہے۔

مفتی محمنظام الدین رضوی کامقالہ بہت بسطو تفصیل کاحامل ہے،اس میں انھوں نے جوموقف اختیار کیا ہے،اس پر دس شبہات وار د کرکے ان کانفصیلی جواب بھی دیاہے۔ یقینًا یہ کافی غور و خوض اور عرق ریزی کانتیجہ ہے جس کے باعث ان کے موقف سے اختلاف رکھنے والے بھی انھیں تبریک تحسین پیش کرتے ہوئے نظر آتے ہیں۔ میں یہاں اس کی مناسب ملخیص کی کوشش کروں گا جواس کے تمام ضروری گوشوں کو محیط ہو۔

ابتداءً انھوں نے کمپنی کی شرعی حیثیت متعیّن کی ہے جوان کے بقول حصہ داروں کی وکیل عام ہوتی ہے اور اصل مالک حصہ داران ہوتے ہیں، مگراس پر بیاشکال وار دہو تاہے کہ کوئی غیرعاقل شی وکیل کیسے ہوسکتی ہے؟

اس کا جواب بید دیتے ہیں کہ یہاں اس کی و کالت پراقتصار نہیں بلکہ اس کی نیابت کے لیے" منتخب وُکلا" مقرر ہوتے

ہیں۔ مگر جو حصہ داران موت یا جنونِ مطبق کے شکار ہوں ان کے حق میں کمپنی کی و کالت ختم ہو جاتی ہے۔ اور اگر مؤکل کی موت کے بعداس کے ور شداس کے حصص اپنے نام منتقل کر الیں، یوں ہی جنونِ مطبق کی صورت میں اس کا ولی مال تجارت پرراضی ہو توبیہ تو کیل جدید ہوگی، اس طرح کمپنی کی زندگی باقی رہتی ہے، اگر چہ اس کے بعض حصہ دار ان باقی نہ رہیں۔
اس کے بعد کمپنی کے حصص کی شرعی حیثیت سے بحث ہے۔ بتاتے ہیں کہ حصص حاصل کرنے کے چار طریقے ہیں:

- (۱) اجراے حصص کے وقت براہ راست کمپنی سے حصے خرید کر۔
- (٢) جن کے لیے کمپنی سے حصص نامزد ہو چکے ،ان سے خرید کر۔
- (m) کمپنی کے کسی حصہ دار کے مجنون ہونے یامرجانے پراس کے اولیایاور ننہ کے نام انتقال حصص کے ذریعہ۔
  - (۷) قابلِ تبدیل قرض تمسکات کواجراکی شرط کے مطابق حصص میں تبدیل کراکر۔

طریق اول میں جھے خرید نے کالفظ محض مجازی ہے، ابتدا میں کمپنی یا اس کے متعلقین کے ہاتھ میں پچھ نہیں ہوتا جسے خرید اصلات کی روسے عقد شرکت خرید اصلات کی روسے عقد شرکت ہے۔ رہے مصل سر میفکٹ توان کی خرید اری نہیں ہوتی بلکہ وہ اپنے معنی کے لجاظ سے حقیقة صرف سنداور شوت ہی کی حیثیت رکھتے ہیں، اگر سندیں مبیع ہوتیں تورقم کمپنی کی ملک ہوجاتی اور حصہ دار صرف ان اسناد کے مالک ہوتے، جب کہ کمپنی آئین کی تصریحات کے مطابق رقوم کے مالک حصہ دار ان ہی ہوتے ہیں، ہاں! جب کوئی رقم لگا کر شریک بن گیا، پھر اس نے اپنا حصہ بیچا اور کی خرید اتو یہ واقعة خرید و فروخت ہے اور یہ معاملہ پیہاں جائز بھی ہے۔ یہی وہ دوسراطریقہ ہے جواد پر ذکر ہوا۔

تیسراطریقہ دراصل توریث یا تولیت ہے ،اس میں کسی حصہ دار کی موت کے بعداس کے در ثہ قانونی کارر وائی کے بعد اس کی جگہ نامزد ہوجاتے ہیں ادر کسی کے مجنون ہونے کے بعدیہی عمل اس کے ولی کے لیے ہو تاہے۔

کمپنی کوکسی نے سودی یا غیر سودی قرض دیا تو کمپنی کی جانب ہے اس کو ایک رسید دے دی جاتی ہے، اس کا نام قرض تمسک کی صورت میں رہتا ہے، اس کے بعد جزدی یا کلی طور پر خصص میں تبدیل کر دیا جاتا ہے، یعنی قرض دینے والے کو کمپنی کا شریک اور اس کی رقم کو کمپنی کا اصطلاحی حصہ بنالیا جاتا ہے، جس کے پاس یہ سند قرض ہو، وہ اسے دو سرے کے ہاتھ فروخت کر سکتا ہے۔ اب یہ دو سر اضحاص قرض خواہ ہوجائے گا اور سند قرض کو حصہ میں تبدیل کرنے کے بعد وہ شریک تھہرے گا۔ یہی وہ چو تھا طریقہ ہے جو اوپر ذکر ہوا اوٹوصیل سے معلوم ہواکہ ان چاروں طریقوں سے عقد شرکت کا تحقق ہوتا ہے اور سب کا مقصود وہی ہے۔

اس کے بعد شرکت کی تعریف اور اس کے اقسام واحکام ذکر کرنے کے بعد یہ بتاتے ہیں کہ یہ شرکت ، شرکتِ عنان ہے۔ان باتوں کا تذکرہ اجمالًا مفتی مطبع الرحمن رضوی کے مقالہ کی تلخیص میں آ دپکا ہے۔

اس کے بعد ترجیح صف اور مساواتی حصص کا ذکر کرتے ہیں اور ترجیحی حصف کے ذریعہ شرکت کو سرمایہ کاری کے بجائے غصب کاری اور لوٹ کھسوٹ قرار دیتے ہوئے ناجائز و حرام بتاتے ہیں، مگر مساواتی حصص کے ذریعہ معاہد ہُ شرکت کو جائز و درست، اور ان کی تجارت سے حاصل ہونے والے منافع کو حلال و طیب کہتے ہیں ۔لیکن اس موقف کے گر د دس اشکالات ذکر کرتے ہیں، پھران کاحل بھی رقم فرماتے ہیں۔

پہلاا شکال: یہ ہے کہ حصوں کی خریداری کے ساتھ سودی قرض دینا بھی ضروری ہوتا ہے ،اس طرح یہ شرکت سود لینے کی آلودگی سے مشروط ہوتی ہے۔

اس کاحل بیبتاتے ہیں کہ حصہ دار قرض دیتے وقت صاف صاف بید کہ دے کہ میں قرض کی رقم پر کوئی سود نہ لوں گا۔اس کاقطعی ارادہ بھی یہی ہو۔ بعد میں بھی سود نہ لے دے۔ان شرطوں کی پابندی کے ساتھ اس کی شرکت اُس آلو دگی سے نج جائے گی۔

دوسراا شکال: بطریق بالاحصہ دار خودا پنی رقوم کا سود لینے کی آلودگی سے نی سکتا ہے، مگر کمپنی دوسرے تمام شرکا سے بھی سودی قرض لے کر تجارت میں شامل کرتی ہے، اس سود کی ناپا کی سے حصہ دار کیسے نی سکتا ہے، جب کہ کمپنی یابدایت کاروں کا ممل حصہ داروں ہی کا ممل ہے، اس لیے کہ حصہ دار مؤکل ہوتے ہیں اور وہ وکیل ہوتے ہیں۔ توجو سودی قرض لیا جائے گاوہ سب پرعائد ہوگا۔

اس کا **دوحل** پیش کرتے ہیں ، **ایک** بیر کہ مذکورہ حرمت صرف فعل تک محدود ہے ، تجارت اور اس کے نفع میں اس کا کوئی اثر نہیں ، یعنی شریک بننا حرام و گناہ ہوگا، مگر کمائی حلال ہوگ ۔ اس کی تشریح بیر کرتے ہیں کہ حرام کی تین قسمیں ہیں ۔

- (۱) وه جواپنی ذات میں قبیح ہو۔
- (۲) وہ جواپنی ذات میں اچھاہو، مگر کسی وصف لازم غیر منفک کی دجہ ہے براہو۔

#### دومراحل بيب كه:

- (۱) قرض لینے کے لیے کسی کووکیل بنانا (بر قول صحیح و مختار) باطل ہے۔
  - (۲) وکیل نے اگر قرض لیا تواس کا مالک خود و ہی ہو گا۔
- (m) اگریدال قرض وکیل کے پاس سے ضائع ہو گیا تواس کاضامن بھی خودوکیل ہی ہوگا۔

اس قول کے پیش نظر ہدایت کاروں نے جو سودی قرض لیاوہ ان ہی کی جانب عائد ہوا۔ دوسرے شرکا سے بری ہیں۔ تیسر ااشکال: بیہے کہ کمپنی کے حصوں میں مساواتی حصص کے ساتھ ترجیحی حصص بھی شامل ہوتے ہیں جونا جائز ہیں توان کے انضام کے ساتھ مساواتی حصص کے ذریعہ بھی سرمایہ کاری ناجائز ہوگی۔

اس کاحل یہ ہے کہ ترجیحی تصص کے ساتھ شرکت، شرکت نہیں، نہ ترجیحی تصص کی رقم سرمایہ شرکت ہے۔ وہ صرف ایک قرض ہے جس پر سود دینے کی شرط لگی ہوئی ہے، اس لیے سودی قرض ہے جس پر سود دینے کی شرط لگی ہوئی ہے، اس لیے سودی قرضے ملانے کی صورت میں جوحل پیش ہواون کی صورت میں جوحل پیش ہواون کا جبی صفح کی رقوم ملانے کا بھی ہے۔

**چوتھااشکال:** کمپنی کا سودی قرض ادانہ ہوا تواس کی ادائیگی کا ذمہ حصہ داروں پرعائد ہو تاہے ،اس لیے کمپنی میں شرکت سودی قرض اداکرنے کی ذمہ داری اٹھانے کے مترادف ہے ،اس لیے بیہ شرکت ناجائز ہوگی۔

جواب بید بے ہیں کہ حصہ داروں پر کمپنی ادائے قرض کے لیے صرف بید ذمہ داری عائد کرتی ہے کہ ابھی جتنے جھے جمع نہیں ، وہ جمع کر دیں تاکہ کمپنی قرض دیا سکے ، توحققۃ بیا بے حصول کی ادا گی ہوئی ، سودی قرض کی ادا گی نہ ہوئی ، کمپنی کا آئین اسے جس لفظ سے بھی تعبیر کرے ، معاملہ اپنی حقیقت کے تابع ہو تا ہے اور حصہ دار کی نیت بھی یہی ہوتی ہے کہ وہ اپنی بقیہ قسطیں اداکر رہاہے ، اس کا اس سے مطالبہ بھی ہوتا ہے۔

پانچواں اشکال: یہاں اپنی رقم کوداؤپر لگاکرایک طرح کاجواجمی کھیلنا پڑتا ہے ،اس لیے کہ حصہ دار نے اگر مقررہ وقت پر اپنی قسطیں جمع نہ کیں ، تواسے ایک مہلت دی جاتی ہے جس کے اندرا سے بقیہ قسطیں مع سود جمع کرنی پڑتی ہیں اور اگر اس مدت مہلت میں بھی جمع نہ کیں توسابقہ جمع شدہ قسطیں بحق کمپنی ضبط کرکے حصہ دار کوخارج کر دیاجا تا ہے ،اس طرح یہ شرکت سوداور تمار دونوں پر شتمل ہو سکتی ہے۔

اس کاحل یہ بتاتے ہیں کہ آدمی اپنی پونجی کا خیال کرکے استے ہی حصوں کامعاملہ کرے جن کووہ ہآسانی جمع کرلے۔ دوسری صورت یہ کہ اپنی تمام قسطیں یک مشت جمع کر دے، تاکہ آئندہ کا کوئی خطرہ ہی نہ رہے ، یک مشت جمع کرنے کی اسے اجازت بھی ہوتی ہے اور مہلت کی مدت میں وہ بنام سود جوزائدر قم دیتا ہے ، در اصل وہ سود نہیں بلکہ بیدا بتداءً مثلاث روپ کی جگہ بارہ رویے دے کر شریک بننایا حصص کاگر اس قدر پر اجراہے جو جائز ہے جیساکہ آئندہ بیان ہوگا۔

الحاصل میک بارگی جمع کرنے والا سود اور قمار سے بالکل بری ہے ، اسی طرح مقررہ وقت کے اندر جمع کرنے والا بھی سلامت ہے ،اور مدت مہلت میں جمع کرنے والا بھی حقیقت امرکے لحاظ سے سود دینے والا نہیں۔

ح**چٹااشکال:** شرکت صیحہ شرعیہ میں شریک کویہ اختیار ہو تاہے کہ جب جاہے اپنامال واپس لے کر شرکت ختم کر دے لیکن کمپنی کا آئین میہ ہے کہ شریک اپنامال واپس نہیں لے سکتا، توبہ شرط لگاکر ایک عاقل، بااختیار انسان کو حجرکے تینوں اسباب میں ہے کسی ایک کے بغیر مجور کرنا ہوا۔

جواب یہ ہے کہ آدمی کواختیار ہے کہ کمپنی میں شرکت کرے یانہ کرے ،اور کمپنی نے اپنے شرائط وضوابط سے اسے

آگاہ کردیاہے، جن کوجان بوجھ کروہ معاہدہُ شرکت کرتاہے، جس کامعنی یہ ہواکہ وہ خود ہی یہ پابندی قبول کرتاہے ،اس لیے ممپنی کی طرف سے حجر نہ ہوا۔

دوسرے یہ کہ بہاں بھی مال واپس لینے کاراستہ مسدود نہیں بلکہ مخصوص ہے ،وہ یہ کہ اپنا حصہ کسی کے ہاتھ فرو خت کرکے وہ اپنی رقم حاصل کرے اور اس مخصوص راہ کی پابندی بھی اس نے خود ہی اپنے سرلی ہے ، اس لیے اس میں کوئی نزاع بھی نہیں ہوسکتا، بالفرض غدم واپسی کی بیہ شرط ، فاسد بھی ہو تواس سے عقد شرکت فاسد نہیں ہوگا، کیول کہ بیہ ان عقود میں ہے جو شرط فاسد سے فاسد نہیں ہوتے۔ (۱)

ساتواں اشکال: کمپنی میں سرمایہ کاری اگر شرکت ہے توشریک کی موت اور اس کے جنون ممتدسے یہ شرکت باطل ہوجانی جا ہیے اور اس میں وراثت جاری نہ ہونا چا ہیے ، حالال کہ کمپنی کے آئین کی روسے اس میں وراثت جاری ہوتی ہے۔

ہوجاں جا ہے اور اس کا جواب ہے ہوں کہ ہوتا جا ہے ہاں ال کا جواب ہے ہاں ال کا جواب ہے ہوں کہ البتداس کے حصے بذریعہ قانون، ور شدیاولی کے نام منتقل کردیے گئے، پین کے آئین سے حاصل بہی نکاتا ہے۔اور شرعااس کی حقیقت بیہ کہ شریک کی موت کے بعداس کے ترکہ کے مالک اس کے ور شہوئے، آبواس کے مال شرکت کے مالک بھی اس کے ور شہوئے، اب بیور شدا پینی رضا سے اپنے مورث کے حصص اپنے نام منتقل کراتے ہیں، توبیا پنے مورث کی جگہ نئے شریک اور حصہ دار ہوئے، دراصل یہاں ورا شت ترکے میں جاری ہوئی، عقد شرکت میں نہیں اور ور شدنے کی شرکت قبول کرئی توجد بید عقد شرکت وجود میں آگیا۔ایسا شرعا بھی جائز و درست ہے۔ ہوئی، عقد شرکت میں نہیں اور ور شدنے کی شرکت قبول کرئی توجد بید عقد شرکت وجود میں آگیا۔ایسا شرعا بھی جائز و درست ہے۔ آٹھواں اشکال: حصہ داروں گی رقم سے جب تک کوئی سامان خربیانہ گیا وہ روپ کی شکل میں ہوتی ہے اور جب اس کی نظے اس سے بچھ خرید لیا گیا تومال و متاع کی شکل میں تبدیل ہوگئی۔ حصہ جب تک روپ کی شکل میں ہوتی ہے اس کی نظے ہوئی تو مجلس عقد میں تقابض بدلین ضروری ہے، اگر ایک نقد ہود و سرااُدھار، تو یہاں رہا النسے پایاجائے گا، اس لیے سے نج حرام اور فاسد ہوگی یہاں معین پیسوں کے باہمی تبادلہ سے تعلق ہدا ہے گیارت پیش کی گئی ہے۔ (۱)

جب حصہ سامان میں تبدیل ہوگیااور روپے کے عوض اس کی بیچے ہور ہی ہے، تو بھی یہ بیچے ناجائز وفاسد ہے، کیوں کہ کمپنیوں کے سامانوں میں اس حصہ دار کا حصہ کون ہے اور کتنا ہے، یہ مجہول و نامعلوم ہے اور مجہول شی کی بیچے ناجائز وفاسد ہوتی ہے۔

مہلی صورت کا جو اب یہ ہے کہ جس وقت بیچ کی کارر وائی مکمل ہوتی ہے اس وقت دونوں جانب سے قبضہ تختن ہوجا تا ہے کیوں کہ حصص سر ٹیفکیٹ کی منتقلی دو منتقلی فارم" پر در خواست آنے، منتقلی کی رجسٹری کرنے ، بورڈ کے ذریعہ تقلی کی منتقلی کی رجسٹری کرنے ، بورڈ کے ذریعہ تقلی کی منظوری دینے اور ممبران کے رجسٹر میں اندراج کرنے پر مکمل ہوتی ہے۔ (۳)

اس کارر وائی کے بعد خرید ارتمپنی کانیا حصہ دار ہوجا تاہے اور تمپنی اس کی وکیل عام ہوتی ہے،جس کا دائرہ عمل قبضة بدل

<sup>(</sup>۱) فتح القدير، ص:۸۱،ج:٦/ خانيه، ص:٩٠٥،ج:٤

<sup>(</sup>r) هدایه،باب الربا،ص:٦٥،ج:٣، مجلس البركات، مباركفور

<sup>(</sup>m) طريقهٔ تجارت، ص: ۱۹۱، ج: ۱

کوبھی شامل ہے اور صحت بیچ کے لیے مبیعے پر خود مشتری کا قبضہ ضروری نہیں بلکہ اس کے وکیل قبض کا قبضہ بھی کافی ہے۔ اور زیر بحث مسئلہ میں وکیل قبض یعنی کمپنی کا قبضہ پہلے ہی ہے متحقق ہے۔

دوسراجواب یہ ہے کہ یہاں تقابض بدلین ضروری نہیں بلکہ صرف ایک طرف سے قبضہ ضروری ہے ،کیوں کہ یہاں معاملہ نوٹ کی نوٹ سے بیچ کا ہو تاہے ،وہ ثمن خلقی نہیں ثمن اصطلاحی ہے اور اس میں ایک عوض پرمجلس میں قبضہ ہو جاناصحت بیچ کے لیے کافی ہے۔(۱)

دوسری صورت سے متعلق اعتراض بالا کا جواب یہ ہے کہ متاع مجہول کی بیجا س وقت ناجائز ہوتی ہے جب اس کی جہالت باعث نزاع ہوکرلین دین کے عمل سے مانع ہو، یہاں کمپنی کے دستور کے مطابق مبیع کونئے حصہ دار کے حوالے کرنے کی حاجت ہی نہیں پیش آتی ، تونزاع با ہمی اور منع تسلیم کی صورت ہی نہ ہوئی کہ عدم جواز اور فساد بیج لازم آئے۔" إن محض التملیك لا یبطل بجھالة لعدم الحاجة إلی التسلیم" (۲) کی اور عبارتیں بھی ہیں۔ (۳) آگے لکھا ہے کہ اس کا مصریح جزئیہ "مسئلہ تخارج ہے ، جس میں مبیج اور اس کی مقدار مجہول ہوتی ہے۔

نواں اشکال: حصہ دار کے حصے روپے کشکل میں ہوں یاسامان کی شکل میں ،ان کی بیجے اور تسلیم کے لیے کمپنی میں شرکت شرط ہے۔

- (۱) یہ نیم بالشرطہ جوفاسدوناجائزہے۔
- (۲) الیی شرط باہمی نزاع کی باعث ہے،جس کا فائدہ ہو گاوہ اس شرط پرعمل کا مطالبہ کرے گا،جس کا نقصان ہو گاوہ اس سے اعراض کرے گا۔
- (۳) یہ شرط تقاضاے عقد کے خلاف ہے، کیوں کہ عقد کا تقاضایہ ہے کہ بائع دمشتری مبیع وثمن کے تسلیم و تسلم کے عمل میں آزاد ہوں اور یہاں اس کام کے لیے کمپنی میں شرکت کی پابندی ہوگئی۔
- (۱۶) جب عقد نیچ کے ساتھ عقد شرکت کو بھی لازم کر دیا گیا توبید در حقیقت ایک عقد کے اندر دوعقد ہوئے ، یہ بھی فاسدوناجائز ہے۔ وقد نھی النبی علیہ الصلاۃ و السلام عن صفقتین فی صفقۃ . (۱۹) **جواب (الف)**: (۱) شرط مفسد نیچ اس وقت ہوتی ہے جب وہ تقاضاے عقد کے خلاف ہو۔
- (۲) اوراس کی وجہ سے عاقدین میں سے کسی کوابیانفع مل رہا ہوجس کے مقابل دوسرے کو پچھ نہ ملے یامبیع ذی عقل و

<sup>(</sup>۱) كفل الفقيه مشموله فتاوى رضويه، ص: ١٥٠ – ١٥٤، ج:٧

<sup>(</sup>۲) بنایه، ص:۷۸، ج:۳

<sup>(</sup>۳) هدایه، ص: ۶،ج: ۳وص: ۲۳،ج: ۳، قبیل باب البیع الفاسد، مجلس البرکات، مبارك فور/ فتح ص: ۲۹،ج: ۲

<sup>(</sup>٣) هدایه، ص:٤٤، ج: ٣، كتاب البيوع، مجلس البركات، مباركفور

باشعور ہواور شرط کانفع اس کے حق میں ہو۔ مفسد بیع ہونے کے لیے ان سبھی امور کا اجتماع ضروری ہے۔

لیکن جب کوئی شرط معروف و معہود ہوجائے توہ ہ تقاضا ہے عقد کے خلاف اور باعث نزاع نہیں ہوتی اور یہاں ہے شرط معروف و معہود ہوجائے توہ ہ تام کوخاص کیا ہے ،اس لیے یہ عمل ان کے اختیار ہی ہے ہوااور ان ک آٹھ یعول کاذکر آلادی بھی مسلوب نہ ہوئی۔ امام احمد رضاقد س سرہ نے "المنی و اللدر دلمن عمد منی آر ڈر "(۱) میں ایسی آٹھ یعول کاذکر کیا ہے۔ اور آج کے زمانے میں اس کی نظیر مثلًا چھ ماہ میں گھڑی یا پیکھا خراب ہوجائے توہ ایس کرنے دو سرالے جانے یا ایک مقررہ مدت کے اندر مفت مرمت کرالینے کی گارنٹی کی شرط ہے ، جو متعارف ہونے کے باعث تقاضا ہے عقد کے خلاف اور باعث نزاع مدر ہی۔ اس شرط کافائدہ عاقد میں میں سے کسی ایک کونہیں ماتا بلکہ غیر یعنی کمپنی کو ماتا ہے۔ یہ بھی واضح ہے کہ مشتری شرکت پر مجبور نہیں بلکہ شرکت ہی کے اندر میں سے کسی ایک کونہیں ماتا بلکہ غیر یعنی کمپنی کو ماتا ہے۔ یہ بھی واضح ہے کہ مشتری شرکت پر مجبور نہیں بلکہ شرکت ہی کے لیے وہ قصص خرید تا ہے ،اس لیے اس کی کوئی آزادی سلب نہ ہوئی۔

(ب) ایک عقد میں دو عقد ممنوع ہونے کی علت بیہ کہ کسی عاقد کواییانفع ملتا ہے جو سود کی حیثیت رکھتا ہے اور یہال شرکت کافائدہ عاقدین میں سے کسی کونہیں ملتابلکہ کمپنی کوملتا ہے۔

- (۲) تعارف و تعامل کے بعد ایک عقد میں دوعقد ناجائز نہیں رہ جاتے بلکہ صحیح ہوجاتے ہیں، جیسے گھڑیوں اور پنگھوں میں مفت مرمت کی شرط عقد نیچ کے ساتھ عقد اعارہ کی شرط ہے، مگر تعامل کی وجہ سے جائز ہے۔ یہی مال یہاں عقد شرکت کی شرط کابھی ہے۔
- (۳) علاوہ ازیں شرکت بجائے خود کوئی نفع بھی نہیں کہ سود کی صورت ہے اور کسی عاقد کوبلا عوض کوئی زیادتی ملے۔رد المتحارمیں ہے:

"والظاهرُ أن الشّركة كالمفاوضة، لو دفع ألفًا، نصفها قرض على أن يعمل بالألف بالشركة بينهما، والربح بقدر المالين مثلًاأنه لاكراهة في ذلك؛ لأنه ليس قرضا جر نفعًا". (٢)

یہاں مقرض نے ایک خص کو قرض اس شرط پر دیا کہ وہ اس کے ساتھ عقد شرکت کرے۔اگر شرکت بذات خود کوئی نفع ہوتی، توبیہ "کُلُّ قَرْضِ جو یَفْعًا" کے عموم میں شامل رہتا اور ناجائز ہوتا۔ مگر جواز کی وجہ یہی ہے کہ ایسا کوئی نفع نہ پایا گیا جو سود کہا جاسکے ، بعینہ یہی بات بیچ صفص میں بھی پائی جاتی ہے ، لہذا مساواتی صفص کی بیچ بہر حال جائز و درست ہے۔

دسوال اشکال: مسئلہ زیر بحث سے متعلق فتاوی رضویہ ص ۱۱۲–۱۱۱، جے میں ہے:

"ظاہر ہے کہ حصہ روبوں کا ہے اور وہ اتنے ہی روبوں کو بیچا جائے گاجتنے کا حصہ ہے۔ کم ، زائد کو بیچا گیا تو ''صرف جس میں تقابض بدلین نہ ہوا، بول حرام ہے۔ پھر حصہ داروں کو جو منافع کا سود دیا جا تا ہے وہ بھی حرام ہے ، غرض یہ معاملہ حرام ، در حرام ، محض حرام ہے۔ حصص کی قیت شرعًا کوئی چیز نہیں بلکہ اصل روپے جتنے اس کے ، کمپنی میں جمع ہیں یا مال میں جتنا

<sup>(</sup>۱) فتاوی رضویه، ص:۸۰۸، ج:۸، رضا اکیدمی

<sup>(</sup>۲) رد المختار، ج: ٦، ص: ٥١٠، كتاب الشركة، دار الكتب العلمية، بيروت

اس کا حصہ ہے یا" منفعت ِ جائزہ غیرر با" میں اس کا جتنا حصہ ہے ،اس پرز کا ة لازم آئے گی "۔

جواب: واضح رہے کہ یہ فتوی مساواتی حصص ہے متعلق سوال کا جواب ہے اور کسی لفظ سے یہ مترشی نہیں کہ پہنی میں شرکت جائزاور حرام یا گناہ ہے بلکہ آخر میں منفعت جائزہ غیر ربامیں شریک کا حصہ مان کر اور اس پر زکاۃ لازم بتاکریہ افادہ فرما یا کہ نفس شرکت جائزاور اس سے حاصل ہونے والاغیر سودی نفع بھی جائزہ پاک ہے ، جس پر زکاۃ کی ادا گی بھی لازم ہے ، ہاں! روپے کی روپے کے بدلے بیچ کو عدم تقابض بدلین کی وجہ سے ناجائز کہا ہے ، مگر یہال روپے سے مراد چاندی کے ستے ہیں ، جوان کے زمانے میں رائج سے اور شمن خلقی کی نیچ میں مجلس عقد کے اندر تقابض بدلین بہر حال ضروری ہے۔ اب چاندی کے ستے نہیں بلکہ نوٹ ہیں ، جوشن اصطلاحی ہیں اور ان میں ایک عوض پر قبضہ ہوجانا جواز تھے کے لیے کافی ہے ۔ یوں ہی شمن اصطلاحی کی نیچ کمی ، بیشی کے ساتھ جائز ہے ۔ نیزیہ شعیتی کرنے میں ایک عوض پر قبضہ ہوجاتے ہیں ، ان مسائل کی تحقیق و تفصیل سے متعین ہوجاتے ہیں ، ان مسائل کی تحقیق و تفصیل سے متعین ہوجاتے ہیں ، ان مسائل کی تحقیق و تفصیل الفقیہ الفاہم "وغیرہ میں ہے ۔ تواب نوٹ کے بدلے میں نوٹ کی جونچ ہوتی ہے ، اس میں نفاضل بالانفاق جائز۔

آئے یہ حیلہ بھی جاری ہوسکتا ہے کہ عاقدین ثمن والے نوٹ کو متعیّن کرکے اور متاع بناکرا سے مبیع قرار دیں اور کمپنی کے قبضے میں جونوٹ ہیں، انھیں ثمن گھبرالیں تو یہ اُدھار بیع ہوگی، جوبلا شبہہ جائز ہے لیکن چاندی کے سکوں میں یہ حیلہ نہیں ہوسکتا۔

آئے کمپنیوں کے لیے ۱۹۵۷ء کا جو قانون نافذ ہے ،اس کی روسے کمپنی وکیل عام ہوتی ہے ،اس لیے کمپنی کے قبضہ کی وجہ سے تقابض بدلین کی توجیہ نہ صرف ممکن بلکہ مناسب ہے۔ اعلی حضرت قدس سرہ کے زمانہ میں ۱۹۵۷ء سے قبل کا جو قانون نافذتھا، ہوسکتا ہے اس کی روسے کمپنی صرف وکیل بیچ و شرابی ہواور اس وقت تقابض بدلین کی توجیہ نہ کی جاسکتی ہو۔ فتو سے کے الفاظ سے اس وقت کمپنی کاوکیل عام ہوناظا ہر نہیں ہوتا۔

ہاں!اعلیٰ حضرت علیہ الرحمہ نے قرض پر نفع کو سود و ناجائز قرار دیا ہے۔ہم نے بھی اس سے انحراف نہ کیا۔ یوں بی سمپنی کے جاری شدہ صص کو بے قیمت مانا۔ہم نے بھی یہی لکھا۔الحاصل آج کے حالات میں مذکورہ فتوے سے بیج قصص کے عدم جواز پراستناد بجانہیں۔

مذکورہ دئی اشکالات و جوابات کے بعد بیہ بحث آتی ہے کہ کمپنی کا ایک حصہ دئی یاسوروپے کا ہوتا ہے، بھی اسے کمپنی اتنے ہی میں جاری کرتی ہے، بھی کم و بیش میں \_ بعنی شریک دئ کا حصہ دئی میں لے یادی کا حصہ پندرہ میں لے یادی کا حصہ آٹھ میں لے ، یہ تین صور تیں ہوتی ہیں ، کیا یہ تینوں جائز ہیں ؟

جواب میہ ہے کہ شریک نے برابر یاکم و بیش جتنے روپے دیے ، در اصل وہ اتنی ہی رقم لگاکر عقد شرکت عمل میں لانے والا ہوااور شریک بنا۔ اس میں کوئی شرعی قباحت نہیں۔

ہاں!اس پر میخظور وار د ہوسکتا ہے کہ شریک کونفع تواسی رقم کا ملیگا جو سند میں چھپی ہوئی ہے ،اگر چہ اس نے دس کی جگہ بیس دیے ہوں لیکن اس میں بھی کوئی حرج معلوم نہیں ہوتا ، کیوں کہ ممپنی کے آئین میں جب بیہ شرط متعارف ہے کہ گراں قدر والے حصص میں اضافی رو بوں پر نفع نہیں ملے گا تواس کے جانتے ہوئے ان حصوں کو لینے کا مطلب بیہ ہواکہ حصہ دار صرف

دس روپے ہی تفع میں شرکت کے لیے دے رہاہے۔

دوسری بات بیہ ہے کہ اضافی دس روبوں کا بھی نفع دینے میں کچھ لحاظ ہو تا ہے ، جبیباکہ '' سرمایہ کاری '' کی عبارت ہے عیال ہے ۔لہذامسادانی حصص کااجرامساوی قیمت پر جائز ہے ادر کم و بیش پر بھی ۔ (انتی المقال ملحصًا)

ان مقالوں کے بعد بحث کا دور آیا۔ سب سے پہلے کمپنی کی حیثیت پر بحث شروع ہوئی کہ کمپنی کس چیز کا نام ہے؟ مؤکل کون ہے ؟وکیل کون ہے؟

کہا گیاکہ مپنی شرکا کے وجوداجتاعی،اعتباری کا نام ہے۔مؤکل شرکاہیں اور وکیل ہدایت کاروں کی انجمن ہے۔ گریہ بحث دیر تک جاری نه ره سکی، چول که اجلاس کامقرره وقت ختم هور هاتھا۔ بیہ چوتھادن اور آخری اجلاس تھا۔ رات کو جلہ ہمام ہوناتھا، بہت سے علماے کرام نے فرمایا کہ ابھی بہت سی چیزوں پر کافی غور و خوض کی ضرورت ہے جوعجلت میں اور کتابوں کی مراجعت کے بغیر نہیں ہو سکتا۔ اس لیے طے بیہ ہوا کہ ان مقالات کا خلاصہ یاان کی مکمل نقلیں علماو مفتیان کرام کی خدمات میں بھیجے د کی جائیں تاکہ وہ جملہ نکات پر غور و خوض کرلیں ، پھر آئندہ سیمینار میں ان پر باضابطہ بحث اور فیصلہ ہو۔ اس تجویز کے پیش نظر میں نے ان مقالات کے بنیادی اجزاذرابسط کے ساتھ یہاں پیش کردیے ہیں۔اٹھیں سامنے رکھ کربھی غور وخوض کیا جاسکتا ہے۔ سمینارکے انعقاد ، خوشگوار اور علمی ماحول میں مباحثہ و مذاکرہ اور بعض امور سے متعلق تنقیح و فیصلہ ہے سبھی مندوبین کو مسرت ہوئی۔ بہت سے نئے فارغین اور شر کا کوجھی حوصلہ ملاکہ آئندہ اچھی محنت و کوشش کے ساتھ مسائل کا جائزہ لیس، مقالے لکھیں اور مباحثوں میں حصہ لیں۔الغرض بیہ سیمینار مجلس شرعی کے ار کان کی توقعات سے زیادہ مفید اور نتیجہ خیز ثابت ہوا۔ آئندہ سیمینار کے سلسلہ میں جلد ہی مجلس شرعی کی ایک نشست ہونے والی ہے ،اس میں حالیہ سیمینار سے متعلق بعض امور کی تنقیم او 🌊 فیصلہ کے لیے فیصل بورڈ کا اجلاس منعقد کرنے پر بھی غور ہونا ہے۔ اِن شاء المولی تعالیٰ فیصل بورڈ کے اجلاس میں بہلے دونوں مسکول سے متعلق امور طے ہوجائیں گے اور آئندہ سیمینار میں کچھ دوسرے نئے موضوعات بھی بحث کے لیے رکھے جائیں گے۔ ادارہ ان تمام حضرات کا شکر گذارہے، جنھوں نے ان مسائل پر توجہ دی، مقالات لکھے، سیمینار میں شرکت فرمائی، ا پنی آراسے نوازا، اپنی علمی وعملی بیداری کا ثبوت دیااور آئدہ کام کرنے کے لیے اپنے اندر مزید حوصلے پیدا کیے اور دوسروں کے حوصلے بھی بڑھائے ،رب قدیر سب کو جزاے فراواں سے نوازے ۔اس دبنی وعلمی کام کوفروغ واستحکام بخشے اور ملت اسلامیہ کے مقدّر کا شارہ ہمیشہ بلندو تا بناک رکھے۔

وله الحمد والمنة، وهو المستعان وعليه التكلان والصلاة والسلام على خير خلقه خاتم النبيين و على آله و صحبه و علماء ملته و فقهاء دينه أجمعين.

# تزييل الم

اس موضوع کے تعلق سے ایک مبسوط سوال نامہ تیار کر کے اس کی تحقیق کے لیے حضرت مفتی محد نظام الدین رضوی دام خللہ ، رکن مجلس شرعی نے نوسوالات قائم فرمائے تھے اور علما ہے کرام و مفتیانِ عظام کوار سال کیا تھا۔ جواب میں مجلس شرعی کو گیارہ علما ہے کرام کے مقالے موصول ہوئے۔ ذیل میں ان سولات کے جوابات پیش ہیں: پہلا سوال: کیا مشتر کہ سرمایہ کمپنی کے آغاز کار میں اس کے مساواتی حصص میں شرکت جائز ہے؟

اس سوال کے جواب میں مقالہ نگار حضرات دوراے رکھتے ہیں:

(۱)- ممپنی کی مساواتی حصص میں شرکت ناجائزہے۔

بدراے درج ذیل نوعلاے کرام کی ہے:

(۱) حضرت مفتی قاضی عبدالرحیم بستوی، برلی شریف (۲) حضرت مولاناعبدا ککیم شرف قادری، پاکستان (۳) حضرت مفتی محمد ابو بسیدی مراد آباد (۴) حضرت مفتی محمد مطبع الرحمٰن رضوی ، بور نبید (۵) حضرت مولانار حمت سین کلیمی ، بور نبید (۱) حضرت مفتی اختر حسین رضوی مصباحی ، کیتھون ، راجستھان (۷) حضرت مفتی زین العابدین سی مشهنا (۸) حضرت مولانا شمس الهدی مصباحی ، اشرفید (۹) حضرت مولانا آلِ مصطفی مصباحی ، امجد بید

ان حضرات کی دلیلوں کا حاصل ہیہے کہ یہ کاروبار سود کے لین دین سے خالی نہیں۔

حضرت مفتی مطیع الرحمٰن رضوی اور حضرت مفتی آلِ مصطفیٰ مصباحی نے اسے عقد قمار بھی کہاہے ، اس لیے کہ قسطوں کی ادائیگی مقررہ یا موسعہ مدت تک نہ کرنے کی صورت میں جمع شدہ رقم ضبط ہوجاتی ہے۔

(۲)- دوسری راے بیہ کے کمپنی کے مساواتی حصص میں شرکت جائزہے۔

بیراے حضرت مفتی محمد نظام الدین رضوی ،انٹر فیہ اور حضرت مفتی محدسیم مصباحی ،انٹر فیہ کی ہے۔ حدمہ مفقہ مونسس

حفرت مفتى محرسيم صاحب لكھتے ہيں:

" کمپنی اپنے حصہ داروں سے سودی قرض بھی لیتی ہے جو ناجائز ہے۔ اس لیے اس شرکت کا جواز اس شرط کے ساتھ مشروط ہے کہ حصے دار قرض تو دے مگر ساتھ ہی ساتھ واضح الفاظ میں یہ صراحت بھی کر دے کہ میں اپنے قرض پر کوئی سود نہیں لوں گا۔ پھر وہ اپنی بات پر قائم بھی رہے۔ اس کے علاوہ جو مفاسد کمپنی کے اس شرکت میں پائے جاتے ہیں ان کی ذمہ داری کمپنی کے سرجاتی ہے اور جھے دار ان سے بری الذمہ ہوتے ہیں۔"

الم مولانا محمد عرفان عالم مصباحي ،استاذ جامعه اشرفيه ، مبارك بور

حضرت مفتی صاحب قبلہ مساواتی حصص کے ذریعہ معاہدہ شرکت کے جواز پردس اشکالات قائم کرکے ان کاتشفی بخش

حل بھی رقم فرماتے ہیں ، پھر اخیر میں لکھتے ہیں:

"ہمارے اس جائزہ اور حل اشکالات سے بیربات منقح ہوکر سامنے آگئ کہ مساواتی حصص کے ذریعہ کمپنی میں شرکت جائز ور در ست ہے۔"

ان دس اشکالات کاخلاصہ حضرت مصباحی صاحب قبلہ کے مضمون میں موجود ہے

اس سوال کے جواب کا مدار چوں کمشتر کہ سرمایہ کمپنی کی شری حیثیت کی تعیین پر تھااس لیے بعض مقالہ نگاروں نے اس طرف بھی توجہ دی اور کچھ نے اجمالی تو کچھ نے قدر تفصیلی کلام کیا ہے مگراس کے تمام گوشوں کا احاطہ حضرت مفتی محمہ نظام الدین رضوی کے مقالے میں تھااس لیے ذیل میں ان ہی کے مقالات کے اقتباسات پیش ہیں۔

حضرت فرماتے ہیں:

"حاصل كلام بيركه:

(۱) - ممین سے براور استصف کا حصول فی الواقع "عقدِ شرکت" ہے۔

(۲)-حصہ داروں ہے ان کے سرمائی معاوضہ دے کر حصول کا حصول عاقدین کے لحاظ سے خرید و فروخت ہے اور کمپنی سے آئینی معاہدہ کے لحاظ سے عقد شرکت ہے۔

(۳)-اولیایاور شہ کے نام حصص کا انتقال اور قرض تمسکات کی حصص میں تبدیلی کے ذریعہ جوافراد کمپنی کے حصہ دار بنتے ہیں وہ بھی کمپنی کے شریک ہیں تو یہاں انتقال و تبدیل کے ذریعہ جو نیاعقد وجود میں آیاوہ بھی یہی عقد شرکت ہے۔ مختصریہ کہ کمپنی کا حصہ دار بننے کے جو چار طریقے ہیں ان سب کی منزلِ مقصو دصرف ایک ہے اور وہ ہے "شرکت " مشرکت کے اقسام: اب ہم شرکت کے اقسام کا ایک مختصر تعارف پیش کرتے ہیں تاکہ یہ پتہ لگایا جاسے کہ کمپنی میں سرمایہ کاری کا تعلق شرکت کی کمپنی میں مرمایہ کاری کا تعلق شرکت کی کس قسم سے ہے ، پھراس کی روشنی میں حکم شرکی کا استخراج ان شاء اللہ العزیز مہل ہوگا۔

شركت كالغوى معنى : خلط النصيبين بحيث لا يتميز أحدهما. (فتح القدير) اور شرعاً اس كى دوسمين بين (1) شركتِ ملك (٢) شركتِ عقد

مثر کتِ ملک: شرکتِ ملک بیے کہ چند آدمی اِرٹ ، نیچ ، ہبہ ، وصیت یا اور کسی سبب شرعی کے ذریعہ کسی چیز کے مالک ہوں اور ان کے در میان باہم عقد شرکت نہ ہوا ہو۔ (۱)

مثرکتِ عقد: شرکتِ عقدیہ ہے کہ دویادوسے زیادہ اشخاص نے باہم لفظاً یامعنی شرکت کاعقد کیا ہو۔لفظاً شرکت کی صورت مثال بیہ ہے کہ ایک نے کہا" میں تیراشر یک ہوں" تودو سرے نے کہا" مجھے منظور ہے تسلیم ہے۔ "اور معنی تشرکت کی صورت بیہ ہے کہ ایک شخص نے مثلاً سی کوہزار روپے دیے اور بیہ کہا کہ اسٹے روپے تم بھی اس میں ملالواور تجارت کرو، جو کچھ نفع ہوگاوہ ہم

<sup>(</sup>۱) در مختار و ردالمحتار، ص:۳۳۳، ج:۳/ هندیه، ص:۲۹۷، ج:۲

دونوں کا ہو گااور دوسرے نے وہ رویے لے لیے۔(۱)

ان دونوں شرکتوں میں ایک بنیادی فرق ہے کہ شرکتِ ملک میں شرکاآپس میں ایک دوسرے کے وکیل نہیں ہوتے بلکہ اجنبی کے در جہ میں ہوتے ہیں ،للبذاکوئی بھی شریک دو سرے کے حصے میں اس کی اجازت کے بغیر تصرف نہیں کر سکتا۔<sup>(۲)</sup> کیکن شرکتِ عقد میں شرکا باہم ایک دوسرے کے وکیل بھی ہوتے ہیں، لہٰذا ہرایک دوسرے کے جھے میں تصرف کا مجاز ہو تاہے اور کوئی بھی شریک مالِ شرکت ہے جو پچھ خربدے گاوہ دونوں کے مابین مشترک گر دانا جائے گا۔ <sup>(س)</sup> پھر شرکتِ عقد کی دوسمیں ہیں: (۱) شرکتِ مفاوضہ (۲) شرکتِ عنان۔

بہار شریعت میں مفاوضہ کی تعریف اور اس کی خصوصیات کا تذکرہ اس طرح ہے:

" شرکت مفاوضہ بیہ کہ ہرایک دوسرے کاوکیل ولفیل ہو، لینی ہرایک کا مطالبہ دوسراوصول کر سکتا ہے اور ہر ایک پرجومطالبہ ہوگا، دوسرااس کی طرف سے ضامن ہے۔" (م)

"خصوصیات شرکتِ مفاوضہ میں بیہ ضروری ہے کہ: \* دونوں کے مال برابر ہوں۔ \* اور تفع میں دونوں برابر کے شریک ہوں۔ 🎇 اور تصرف و دین میں بھی مسادات ہو۔ لہٰذا آزاد وغلام میں اور نابالغ وبالغ میں اور مسلمان و کافر میں اور عاقل ومجنون میں اور دونابالغوں میں اور دوغلاموں میں شرکت مفاوضه نہیں ہوسکتی۔ " <sup>(۵)</sup>

مفاوضه كامعنيٰ ہے: "ہرچیز میں مساوات" لہٰذااس كی خصوصیات وشرائط میں اس كاپوراپورالحاظ رکھا گیا، تعریف تھی مساوات ہی کی مظہرہے۔

شرکتِ عنان اور اس کے خصائص پر بہارِ شریعت میں بیں روشنی ڈالی گئی۔

" شرکت عنان بیہ کہ دو شخص کسی خاص نوع کی تجارت یا ہر قسم کی تجارت میں شرکت کریں، مگر ہرایک دوسرے کا ضامن نہ ہو، صرف دونوں شریک آپس میں ایک دوسرے کے دکیل ہوں گے۔ لہٰذاشرکتِ عنان میں بیہ شرط ہے کہ ہرایک ایباہوجودوسرے کووکیل بناسکے۔(۲)

**خصائص:** شرکتِ عنان مرد و عورت کے در میان ،سلم و کافر کے در میان ، بالغ اور نابالغ عاقل کے در میان (جب کہ نابالغ کواس کے ولی نے اجازت دے دی ہو)اور آزاد وغلام ماذون کے در میان ہو سکتی ہے۔ (خانیہ)

\* شركتِ عنان ميں يہ ہوسكتاہے كه اس كى ميعاد مقرر كردى جائے، مثلاً ايك سال كے ليے ہم دونوں شركت كرتے ہیں۔اور بیربھی ہوسکتاہے کہ دونوں کے مال کم وبیش ہوں،برابرنہ ہوںاور نفع برابر، یامال برابر ہوں،اور نفع کم وبیش اور کل مال

<sup>(</sup>۱) درمختار و ردالمحتار، ص:۳۳٦، ج:۳

<sup>(</sup>۲) درمختار و ردالمحتار، ص:۳۳۳، ج:۳/ فتاویٰ هندیه، ص:۲۹۷، ج:۲

<sup>(</sup>m) الدرمختار على هامش ردالمحتار، ص:٣٣٧، ج:٣

<sup>(</sup>۴) بهار شریعت، ص:۲۲، حصه دهم

<sup>(</sup>۵) بهار شریعت، ص:۲۲، ۲۳، حصه دهم

<sup>(</sup>۲) درمختار، عالم گیری

کے ساتھ شرکت ہوسکتی ہے اور بعض مال کے ساتھ بھی اور یہ بھی ہوسکتا ہے کہ دونوں کے مال دوسم کے ہوں، مثلاً ایک کاروپیہ ہو، دوسرے کے ہوں، دوسرے کے مور فرن اور یہ بھی ہوسکتا ہے کہ صفت میں اختلاف ہو، مثلاً ایک کے کھوٹے روپے ہوں، دوسرے کے کھرے،اگرچہ دونوں کی قیمتوں میں تفاوت ہو،اور یہ بھی شرط ہے کہ دونوں کے مال ایک میں خلط کر دیے جائیں۔(در مختار)

ھرے،اگرچہ دونوں کی قیمتوں میں تفاوت ہو،اور یہ بھی شرط ہے کہ دونوں کے مال ایک میں خلط کر دیے جائیں۔(در مختار)

ہی اگر دونوں نے اس طرح شرکت کی کہ مال دونوں کا ہوگا، گرکام فقط ایک ہی کرے گا اور نفع دونوں لیس کے اور نفع کی تقسیم مال کے حساب سے ہوگی یا برابر لیس سے یا کام کرنے والے کو زیادہ ملے گا، توجائز ہے،اگریہ شہرا کہ کام دونوں کریں گے، مگر ایک زیادہ کام کرے گا، نفع میں اس کا حصہ زیادہ قرار پایا، یا برابر قرار پایا، بیہ بھی جائز ہے۔(عالم گیری، دوالمحار)

﴾ تھہرایہ تھاکہ کام دونوں کریں گے ، مگر صرف ایک نے کیا، دوسرے نے بوجہ عذریا بلاعذر پچھ نہ کیا تودونوں کاکرناقرار یائے گا۔(عالمگیری)

پہ ایک نے کوئی چیز خریدی توبائع ثمن کا مطالبہ اس سے کرسکتا ہے ، اس کے شریک سے نہیں کرسکتا کیوں کہ شریک نہ عاقد ہے ، نہ ضامن ۔ پھر اگر خریدار نے مال شرکت سے ثمن اداکیا جب توخیر ، اور اگر اپنے مال سے ثمن اداکیا تو شریک سے بقدراس کے حصد کے رجوع کرسکتا ہے ۔ اور چکم اُس وقت ہے کہ مالِ شرکت نفتد کی صورت میں موجود ہو۔ (در مختار ، ردالمختار ) بھر شرکتِ عنان میں بھی اگر نفع کے روپے ایک شریک نے معین کر دیے کہ مثلاً دس روپے میں نفع کے لوں گا تو شرکت فاسد ہے کہ ہوسکتا ہے کل نفع اتنا ہی ہو، پھر شرکت کہاں ہوئی۔ (در مختار)

\* اس میں بھی ہر نشریک کو اختیار ہے کہ تجارت کے لیے یا مال کی حفاظت کے لیے کسی کو نوکر رکھے بشر طے کہ دوسرے نشریک نے منع نہ کیا ہو... مال کو امانت بھی رکھ سکتا ہے اور مضار بت کے طور پر بھی دے سکتا ہے کہ وہ کام کرے اور نفع میں اس کو نصف یا تہائی وغیرہ کا شریک کیا جائے اور جو کچھ نفع ہوگا اس میں سے مضارب کا حصہ نکال کر باقی دونوں شریکوں میں تقسیم ہوگا۔ (در مختار)

ی شریک کویہ اختیار ہے کہ نقد یااُدھار جس طرح مناسب سمجھے ، خریدو فروخت کرے ، مگر شرکت کاروپیہ نقد موجود نہ ہو تواُدھار خریدنے کی اجازت نہیں ، جو کچھاس صورت میں خریدے گا، خاص اُس کا ہو گا،البتہ اگر شریک اس پرراضی ہے تو اس میں بھی شرکت ہوگی ،اور یہ بھی اختیار ہے کہ اِرزال یاگرال فروخت کرے۔(در مختار، ردالمخار)

پڑ ان میں سے کسی کو یہ اختیار نہیں کہ کسی کو اس تجارت میں شریک کرے ، ہاں!اگر اس کے شریک نے اجازت دے دی ہے توشریک کرناجائز ہے۔(در مختار،ردالمختار)

پڑ شرکتِ عنان میں اگر ایک نے کوئی چیز ہیج کی ہے تواس کے ثمن کا مطالبہ اس کا شریک نہیں کر سکتا، لینی مدیون اس کو دینے سے انکار کر سکتا ہے ، بول ہی شریک نہ دعویٰ کر سکتا ہے ، نہ اس پر دعویٰ ہو سکتا ہے بلکہ دین کے لیے کوئی میعاد بھی نہیں مقرر کر سکتا جب کہ عاقد کوئی اور مخص ہے۔ (۱)

<sup>(</sup>۱) درمختار، ردالمحتار

پر شریک کے پاس جو کچھ مال ہے اُس میں وہ امین ہے ، لہٰذااگر بیہ کہتا ہے کہ تجارت میں نقصان ہوا یا کل مال یا اتنا ضائع ہو گیا یااس قدر نفع ملایا شریک کومیں نے مال دے دیا توسم کے ساتھ اس کا قول معتبرہے۔ (۱)

بید اگر عقدِ شرکت میں میہ صراحت ہوکہ ہر شریک اپنی رائے سے کام کر سکتا ہے توہر شریک کو تجارت سے متعلق تمام امور کا اختیار حاصل ہوگا، لہذاوہ دوسرے کو شریک کر سکتا ہے، رہن لے سکتا ہے اور رہن رکھ سکتا ہے وغیرہ وغیرہ، پنانچیہ فتاوی قاضی خان میں ہے:

"ولو قال كل واحدٍ منهما لصاحبه: اعمل فيه برأيك، جاز لكل واحدٍ منهما أن يسمل فيما يقع في التجارات من الرهن والارتهان والدفع مضاربة، والسفر به، والخلطِ بماله، والمشاركة مع الغير اه"(۲)

شرکت کے مفہوم، اقسام اور اس کے خصائص و شرائط کوسامنے رکھ کر جب ہم مشترکہ کمپنی کے نظام کار کاجائزہ لیتے ہیں توبیہ امر بہت کھل کرسامنے آتا ہے کہ کمپنی کے حصص میں سرمایہ کاری یابلفظ دیگر شرکتِ حصص کا تعلق شرکتِ عقد کی ایک خاص قسم شرکتِ عنان سے ہے کیوں کہ شرکتِ میں مال، نفع، تصرف اور دین و مذہب میں مساوات کا قطعی لحاظ نہیں رکھا گیا ہے جب کہ یہ امور مفاوضہ کے اہم عناصر ہیں۔ اس لیے یہ شرکت بلاریب "مفاوضہ" نہیں، بلکہ عنان ہے۔

و مراسوال: عدم جواز کی تقدیر پر کیا کوئی خاص شرط عائد کرے اس میں کچھ رخصت پیدا ہو سکتی ہے یا نہیں ؟ اس سوال کے جواب میں عدم جواز کے قاتلین نوحضرات میں سے پانچ نے صراحت کے ساتھ نفی میں جواب دیا ہے اور جارنے سکوت فرمایا، نفی کی وجہ بھی وہی ہے جوعدم جواز کی ہے۔

مفتی قاضی عبدالرحیم بستوی فرماتے ہیں:

ایسے صریح احکام کے خلاف حیلے شرعی تلاش کرنا بھی سعی بے سود ہے۔ مذہ و بعد قربات

مفتی محدانوب تعیم رقم طراز ہیں:

"موجودہ" مشتر کہ سرمایہ کمپنی میں شرکت کے جواز مے علق کوئی حیان ظرنہیں آتا۔" مولانار حمیے سین کلیمی بوں لکھتے ہیں:

"اگر گناہوں سے بچانے کے لیے اس میں حیلہ شرعی کا دروازہ کھولا جائے تو پھر کیا وجہ ہے کہ لاٹری، سٹہ وغیرہ جو نراقمار ہے اور لوگ شیئر بازار سے زیادہ اس کی وجہ سے گناہ گار ہورہے ہیں توان کو بچانے کے لیے حیلہ نہ کیا جائے ؟ اس طرح کے حیلوں سے اسلامی احکام سنج ہوکررہ جائیں گے۔"
حیلوں سے اسلامی احکام سنج ہوکررہ جائیں گے۔"

مولانازين العابدين شمسى لك<u>صة</u> بين:

"جواز کے لیے شرعی حیلہ تلاش کرنے کے جواساب ہیں وہ حقق نہیں ہیں۔"

<sup>(</sup>۱) درمختار، بهارِ شریعت، ص. ۲۸ تا ۳۳ حصه دهم

<sup>(</sup>۲) فتاوي قاضي خان، ص:۹۰۷، ج:٤

تیسراسوال: کمپنی اسباب تجارت کی مالک ہو چکی ہو تواس کے مساواتی تصص کی خریداری کاکیا تھم ہو گاجب کہ درج بالا موانع یہاں بھی مرتفع نہیں۔

اس سوال کے جواب میں بھی عدم جواز کا نظریہ رکھنے والوں میں سے پانچ حضرات نے ناجائز ہونے کا قول کیا ہے، باقی چار خاموش ہیں۔ دلائل وہی سودی لین دین سے خالی نہ ہونا ہے۔

مفتی محمطیع الرحمٰن رضوی لکھتے ہیں:

"جب ابتداءً ہی مساواتی حصص میں شرکت ناجائزہے تو کمپنی کے اسباب تجارت کے مالک ہوجانے کے بعداس کے اسباب کو خرید کر بھی اس میں شرکت کرنی ناجائز ہوگی۔"

**چوتھاسوال:** قابل تبدیل قرض تمسکات حاصل کرکے بعد میں انھیں مساواتی حصص میں تبدیل کرنے اور حصص سے فائدہ اٹھانے کی کوئی صورت ہے یانہیں؟

اس سوال کا جواب بھی ہیہ حضرات نفی میں دیتے ہیں۔

مفتی محمطیع الرحمٰن رضوی فرماتے ہیں:

"جب مساواتی خصص ہی میں شریک ہوناناجائزہے تو قابل تبدیل قرض تمسکات کو مساواتی خصص میں تبدیل کردیئے سے بھی ناجائز ہی رہے گا۔"

مولانار حت سين كليمي لكهة بين:

"اس کی کوئی جائز صورت نہیں۔"

پانچوال سوال: غیر سودی قابل تبدیل قرض تمسکات حاصل کر کے صص میں بدلنے پھڑھ ص سے انتفاع کاکیا تھم ہے؟ اس کا جواب بھی نفی میں ہے اوٹوصیل وہی ہے جو سوال نمبر ۱۹۸ کے تحت درج ہے۔

حجیٹا سوال: کمپنی حصص فروشندہ ایجنٹ سے معاہدہ کرکے اس سے یہ گارنٹی لیتی ہے کہ فرقگی سے بیچے ہوئے حصص اور قرض تمسکات وہ خود خریدے گااور اس گارنٹی پرایجنٹوں کو کمیشن دیاجا تا ہے۔ان سے ایسامعاہدہ کرنااور انھیں کمیشن دیناجائز سے یانہیں ؟

اس کاجواب بھی بیے صرات نفی میں دیتے ہیں۔

مولانار حمت سين كليمي لكھتے ہيں:

وجھس اور تمسکات کی شرعاً کوئی قیمت نہیں ،اس لیے اس کی گارنٹی اور اس کے بیچنے کامعاہدہ کرناہی شرعاً جائز نہیں تو اس پراجرت یائمیشن کاکیاسوال پیدا ہوتا ہے۔"

مفتی محمطیع الرحمٰن رضوی لکھتے ہیں:

"کمپنی کے معہود طریقہ پرایجنٹ مقرر کرنااور اس پرکمیشن دینااگر کسی جائز کام کے لیے ہو تاتو بھی متعدّ دوجوہ کی بناپر ناجائز

L.waseemziyai.com

ہوتا...یہاں توجس کام کے لیے اجارہ ہواہے وہ کام ہی جائز نہیں۔"

ساتواں سوال: مینی حصص بازار کے دلالوں سے صص اور قرض شمسکات کے بیچنے کامعاہدہ کرکے ان کے فروشت

کیے ہوئے حصص پر پیشن دیتی ہے۔اس معاملہ کاشری حکم کیاہے؟

عدم جواز کے قائلین اس معاملے کو بھی ناجائز بتاتے ہیں۔

مفتی محمطیع الرحل رضوی اور مولانار حمت حسین کلیمی کاجواب بھی سوال نمبر ۱ کے تحت گزرا۔ وہی جواب سوال نمبر ۷

کابھی ہے۔

۔ **آتھواں سوال:** ایسے مفاسد آمیز کمپنی کے قیام کی منصوبہ سازی ،اس کارجسٹریشن ،اس کی ملاز مت اور اس پر

اجرت یا کمیشن کالین دین جائز ہے یانہیں؟

یے طرات اسے بھی ناجائز بتاتے ہیں۔

حضرت مفتى محمطيع الرحمٰن رضوى لكھتے ہيں:

" جب بیدواضح ہوگیاکہ "مشترکہ سرمایہ مینی" کا کاروبار جائز نہیں تواس کے قیام کی منصوبہ سازی ہویااس کارجسٹر پیشن یا

اس کی وہ ملاز مت جس میں ناجائز کام کرنا پڑے بھی ممنوع ہوں گے۔"

تقریباً یمی انداز بیان دیگر حضرات کابھی ہے۔

نوال سوال: سیوی میرصص اور قرض کی جمع شده رقم پر زکاة سال به سال واجب ہوگی یااس کا زر مبادله و نفع وصول

ہونے پر صرف موجودہ سال کی؟

اس کے جواب میں حضرت مولانا عبد الحکیم شرف قادری، حضرت مفتی محد مطیع الرحمان رضوی، حضرت مولانار حمت حسین کلیمی اور حضرت مفتی زین العابدین شمسی لکھتے ہیں کہ جمع شدہ رقم پر زکاۃ سال بہ سال واجب ہوگی اور مولانا شمس الہدی مصیاحی لکھتے ہیں کہ زکوۃ کاوجوب توہو گامگر وجوب اداو صول یابی کے بعد ہوگا۔

# نيك

## مشتر کہ سرمایہ بنی کا نظام کار اور اس کی شرعی حیثیت (دوسرے، تیسرے، چوشے اور پانچویں سیمیناروں کی قرار داد)

🕦 محد و دخیم مینی کی سرمایه کاری کی بنیادتین امور پرہے:

(۱) ترجیحی خصص (۲) قرض تمسکات (۳) مساواتی خصص \_

اس پرسیمینار کا اتفاق ہے کہ ترجیحی حصص سرمایہ قرض ہیں جن پر ملنے والانفع سود ہے ،اس لیے ان حصص کے ذریعہ سرمایہ کاری حرام ہے۔

یہی صورت قرض تمسکات میں بھی ہوتی ہے ،اس لیے ان کے ذریعے بھی سرمایہ کاری حرام ہے۔

کمپنی امور کے کچھ ماہرین اور حصہ داروں سے تیخین ہوئی کہ قرض دینا شریک کے لیے قطعاً لازم نہیں ہوتا، نہ ہی کمپنی اپنے شرکاسے ایساکوئی مطالبہ کرتی ہے۔

ند کورہ باخبر لوگوں سے بیہ بھی معلوم ہواکہ چار ہزار میں سے تقریباً تین ہزار نوسواٹھانوے(۳۹۹۸) کمپنیاں ایسی ہیں جومطلوبہ رقم یک مشت لیتی ہیں اور ایک دو کے یہال قسط وار ادائگی اور ضبطگی کی صورت ہواکرتی ہے۔

اس لیے بیہ طے ہواکہ قسط وار ادائگی والی کمپنیوں کی شرکت سے یکسر رو کا جائے۔ جب کہ ان کے یہاں بوری قسطیں وقت پرادانہ کرنے کی صورت میں سابق جمع شدہ رقم کی ضبطگی کارواج ہویا جن ہے ایسا خطرہ ہو۔

۳۲: مساواتی خصص کے ذریعہ سرمایہ کاری "شرکت عنان" ہے،اس پراتفاق ہوگیا۔ عالمگیری ج:۲ص: ۳۲

مع خانیہ اور بہار شریعت ج: ۱۰رص: ۲۹ کے ایک جزئیہ سے یہ معلوم ہواکہ شریک عنان کویہ اختیار ہو تاہے کہ ابتدا ہی سے اپنے جملہ اختیارات دوسرے شریک کو دیتے ہوئے شرکت کرے۔ اس لیے مساواتی حصص والاعملاً اپنے حصص اور ان کانفع لینے کے سوایچھ نہیں کرسکتا تواس سے اس کی شرکت کے "شرکتِ عنان" ہونے پرکوئی اثر نہیں آتا۔

€ حصص کی خرید و فروخت جائز ہے یا ناجائز؟

جواز پراشکال بیہ کہ مبیع مجہول ہے، قبضہ دینے ، دلانے سے خالی، بلکہ غیر مقدور اکتسلیم ، اس لیے یہ بیج ناحہائز ہے کیوں کہ جواز بیج کی شرطیس موجود نہیں۔ (بیرائے راقم محمد نظام الدین رضوی کے سوابقیہ تمام مندوبین کی ہے۔) مساواتی حصص کے ذریعہ شرکت جائز ہے یانہیں ؟

جواز پراشکال بیہ ہے کہ مساواتی تصص والا نفع اور نقصان دونوں میں شریک ہوتا ہے۔ اگر کمپنی نے دی لاکھ روپے جمع کیے، پانچ لاکھ ترجیحی تصص اور قرض تمسکات کے ذریعہ۔ پانچ لاکھ مساواتی تصص کے ذریعہ اور دولاکھ کا نقصان ہوا تواس نقصان میں ترجیحی تصص اور قرض تمسکات والے بالکل شریک نہ ہول گے۔ بلکہ ان کو مقررہ سودملتارہ ہوگا اور ان کا اصل سرمایہ بھی محفوظ رہے گا اور دولاکھ کا سارانقصان مساواتی تصص والوں پرعائد ہوگا۔ اس طرح یہ شریک سود دینے اور سودی قرض کا نقصان سے کا عملاً مرتکب ہوگیا۔ اگر چہوہ فارم پر یہ لکھ دے کہ سودی قرض لینے یا سود دینے سے مجھے کوئی سروکا رہ ہوگا۔ اس لیے یہ شرکت ناجائز ہے۔

یہ راے حفرت شارح بخاری (علامہ فتی محر شریف الحق امجدی)، حضرت محدث کبیر (علامہ ضیاء المصطفیٰ قادری) اور حضرت (علامہ محداحمہ) مصباحی صاحب دامت بر کاتہم القد سیہ کی ہے اور راقم محمد نظام الدین رضوی کی رائے اس کے برخلاف بیہ ہے:

شریعت طاہرہ کاضابطہ ہے کہ مسلمان کافعل امکانی حد تک حرمت وفساد سے بچایاجائے، اسی لیے فقہا۔ے کرام نے بہت سے مسائل میں امکانی گوشوں کو تلاش کر کر کے تقیمے عقد فرمائی۔ مثلاً بازار میں مال حرام غالب اور حلال مقلوب ہو توبھی اشیاکی خریداری کوجائز فرمایا (فتاوی رضویہ دوم ، رسالہ الا تحلی من السکر)

بیع سیف مُحلّی بحلیة میں جزئمن وے کرکہا خُدْ مِنْ ثَمَنِ قِاسے من أحد هما قرار دے کر حلیه کی بیع صَرف کوجائزکہا۔

بیع در هم و دینارین بدر همین و دینارکومقابلهٔ مطلقه مان کرمُقَابَلَهٔ الجِنْس بِخِلافِهِ کے اختال کا فیج عقد کے لیے متعین کیا۔

عبد مشترک کوایک شریک نے پیج دیا تواہے درست قرار دیا۔ و غیر ها من المسائل الکثیر ۃ المعتمدۃ المفتی بھا۔

اس لیے کمپنی میں گوسرمایئے حصص اور سرمایئے قرض دونوں مخلوط ہیں، لیکن یہاں تھیجے عقد کا امکان یہ ہے کہ سود کی ادائگی کو سرمایئے شرکت سے نہ مانا جائے بلکہ یہ مانا جائے کہ سود صرف مال قرض کے نفع کا ہے۔ یعنی کمپنی کے پاس جو کچھ روپ ہیں وہ ہو سکتا ہے کہ قرض کے بھی ہوں۔ لیکن فعل مسلم کو حرمت و فساد سے بچانے کے لیے یہ قرار دیا جائے گاکہ یہ سرمایئہ قرض ہے اور سرمایئہ قصص کچھ تو متاع کی شکل میں موجود ہے، کچھ نرخ کے گھٹنے کی

وجہسے خسارہ کی نذر ہو گیا۔

واضح ہوکہ ہدایت کاربورڈ بحیثیت وکیل جو کچھ قرض لیتا ہے ، شرعًا اس کی ذمہ داری اسی کے سرہے ۔ مؤکل بعنی عام شرکا کے سرنہیں ۔

اس پراشکال میہ ہے کہ نرخ گھٹنے کی وجہ سے خسارے کا تعلق بورے دس لاکھ مال سے ہے، سودی قرض کے پانچ لاکھ سے جوسامان خریداگیااور نرخ گھٹا، اس کا خسارہ مثلاً ایک لاکھ ہے اور بقیہ مال کا خسارہ بھی ایک لاکھ ہے۔

لیکن میہ دونوں نقصان مجتمع ہو کر مساواتی حصص والوں پر ہی عائد ہوتے ہیں اور قرض والوں کا مال بھی سلامت رہتا ہے۔ نفع یعنی سود بھی دستیاب ہوتار ہتا ہے۔ اس لیے قرض سے متعلق ایک لاکھ نقصان کو کسی اور طرف راجع کرنے گئے نشن نہیں رہ جاتی ۔ اس کا جواب میہ دیا گیا کہ او پر ذکر کیے گئے مسائل سے اس کی تووضاحت کی گئی ہے، مگر اس پر اشکال مدے:

ولو استقرض أحد شريكي العنان مالًا للتجارة لزمهما. (۱) چول كه بحث است آگے نہيں بڑھ رہی ہے،اس ليے اسے فيصل بورڈ کے حوالے كياجا تاہے۔

## توثيقي دستخط

دوسرے سیمینارسے پانچویں سیمینار تک کے شرکا کے اسابے گرامی ان سیمیناروں کے فیصلوں کے آخر میں شامل کردیے گئے ہیں، یہال صرف ان حضرات کے اسابے گرامی دیے گئے ہیں جضوں نے وسویں فقہی سیمینار میں اس فیصلے پر دستخط فرمائے۔ (مرتب غفرلہ)

| (۱) محداحد مصباحی         | (٢) محمد نظام الدين الرضوي |
|---------------------------|----------------------------|
| (۳) شبیرحسن رضوی          | (۴) خواجه مظفر حسین        |
| (۵) محمد نصير الدين       | (۲) عنایت احمد تعیمی       |
| (۷) نذر محمد قادری        | (۸) محمر علی فاروتی        |
| (٩) محمد عبدالمبين نعماني | (۱۰) محمدادریس             |
| (۱۱) نصرالله رضوی         | (۱۲) محمد الویب رضوی       |
| (۱۳) عبدالغفار أظمى       | (۱۴) محمد اختر کمال قادری  |

<sup>(</sup>۱) بحر الرائق، ج: ٥، ص: ١٧٩، مطبوعه كوئته، پاكستان/ فتاوى عالم گيرى مع خانية، باب شركة العنان، ج: ٢، ص: ٣٢٢، مطبع نوراني كتب خانه، پشاور، پاكستان.

(۱۲) قاضی نضل احد مصباحی

(۱۸) زاہد علی سلامی

(۲۰) عبدالحق رضوي

(۲۲) بدرعالم المصباحي

(۲۲) محدسلیمان مصباحی

(۲۷) محدابراراحدامجدی برکاتی

(۲۸) محمرانور نظامی مصباحی

(۳۰)محموداحمد بركاتي

(۳۲) قاضی فضل رسول

(۳۴)ساجدعلی مصباحی

(۳۲) غلام جیلانی مصباحی

(۳۸) دستگیرعالم مصباحی

(۴۴) اختر حسین اظمی

(۲۲) احمدرضا

(۴۴) جمال مصطفی قادری

(۲۷) محدر فيع الزمال مصباحي

(١٥) محمد سيم

(١٤) آل مصطفى مصباحي

(۱۹) محمراخر حسین قادری

(۲۱) محرنظام الدين قادري

(۲۳) نفیس احد مصباحی

(۲۵) زین العابرین

(۲۷)شمس الهدي

(۲۹) شهاب الدين احمد نوري

(۱۳)شبیراحمه

(۳۳) محمرعالم نوري مصباحي

(۳۵) خواجه آصف رضا

(٣٤) محمد عرفان عالم

(۳۹) مقصوداحدمصباحی

(۱۲) صدر الوريٰ قادري

(۳۳) غلام نبی

(۴۵) محد قاسم مصباحی

# فیصل بورڈ کا فیصلہ ۱۸ردوالحجہ۱۹۱۹ھ مطابق ۲راپریل ۱۹۹۹ء

بسم الله الرحمٰن الرحيم حامدًا و مصليًا و مسلمًا

🕡 مساواتی حصص کے ذریعہ سرمایہ کاری عقود فاسدہ ورباکے دخل کی وجہ سے ناجائز ہے۔ واللہ تعالیٰ اعلم۔

ا بنے روپیہ کا حصہ دوسرے کے ہاتھ بیچنااور اس کا خرید نادونوں حرام ہیں۔واللہ تعالیٰ اعلم۔

(ماخوذاز فتاوی رضوبیص: ۱۷۳، ج:۸) 🜣

# دستخط فيصل بورد

(۱) فقیر محداخر رضاخال از هری

(٢) ضياء المصطفىٰ قادرى

(m) تيسرے رکن حضرت فقيه ملت مفتی جلال الدين احمد امجدي دام ظله علالت کی وجه سے شريک نه هو سکے.

#### دستخط معاونين:

ی (۲)محمد نظام الدین رضوی (۳)مطیع الرحمٰن رضوی

(۱)عبدالرحيم بستوي

(۵) بهاءالمصطفیٰ قادری (۲)محمداحرمصباحی

(۴)محمرصالح قادری بریلوی

(۸) صدر الوري قادري (۹) قاضي شهيدعالم رضوي

(4) محمد معراج القادري

(۱۱) محمه ناظم علی قادری باره بنکوی

(۱۰)محمه مظفر حسین قادری

﴿ فَصِلَے مِیں میری رائے کے ممن میں جو دلائل جواز نقل کیے گئے ہیں ان سے ہٹ کر میں نے عدم جواز کاموقف کیوں اختیار کیا، اسے تحریری شکل میں فیصل بورڈ کے آخری اجلاس منعقدہ برلی شریف میں پیش کر دیا تھا۔ ہم یہاں اسے اپنی کتاب «شیر بازار کے مسائل » کے مقدے سے نقل کرتے ہیں۔

عدم جواز کے جو دلائل پیش کیے گئے بتھے ان کے بارے میں دوطرح کے خلجان میرے دل میں تھے جو بحثوں کے در میان دور نہ ہوسکے ، اس لیے میں نے از سرِ نوفقہی کتابوں کا مطالعہ کر کے تھم شرع تک پہنچنے کی کوشش کی اور خداے کریم کی توفیق سے میرا گمان ہے کہ میں تھم شرع تک پہنچنے میں کامیاب بھی ہوگیا، کیوں کہ ولیل اور تحریِ حق میں ہم آہنگی کے ساتھ مجھے "کافی اطمینانِ قلب" حاصل ہوا۔ اب محقیق حق کے سفر کی بیرو داد آپ بھی پڑھیے۔

میرے پیش کردہ دلائل جواز پر جواشکال پیش کیا گیا تھاوہ گونہم کے زیادہ قریب قریب تھا تاہم میرے لیے تشفی بخش اس لیے نہ تھاکہ

اس کے بارے میں دل میں دو طرح سے خلجان واقع ہور ہاتھا۔

ایک بیر کفعل مسلم کو صحت و سداد پر محمول کرنے کے لیے امکانی گوشہ (جن کے اجمالی دلائل میری رائے کے شمن میں مذکور ہیں ) طالب تحقیق تھا۔

دوسرے سے کہ بیات محل نظ سرتھی کہ مساواتی حصص والوں کو بھی سودی قرض کا بار اٹھانا پڑتا

ہے، کیول کہ مپینی کے آئین میں بیدواضح صراحت موجود ہے کہ:

"مبران کی ذمہ داری صرف ان کے حصص کی رقم تک ہی محدود ہوتی ہے ، اس حد کے بعد ان پر کسی قسم کی ذمہ داری عائد نہیں ہوتی ، اور نہ ہی ان سے کمپنی کے واجبات کے سلسلے میں کوئی مطالبہ کیا جاسکتا ہے۔ "(۱)

تعبیر کے فرق کے ساتھ اس بندۂ ناچیز نے بھی یہ اشکال اپنے مقالے میں ذکر کر کے اس کاحل پیش کیا تھا۔ اس لیے وہ خلجان ایک فطری امرتھا۔

مسئلہ فیصل بورڈ کے حوالے ہو گیا، پھر بھی میں اپنے طور پر مسلسل غور وفکر کرتار ہا، اسی دوران عروس البلاد بمبئی کے سفر کا اتفاق ہوا، وہاں جاکز میں نے کمپنی امور کے ایک واقف کار کے سامنے بیہ سوالات رکھے۔

''(۱) مساواتی حصص اور ترجیحی حصص کا حساب کتاب الگ الگ ہوتا ہے یا مشتر کہ طور پر ایک میں ؟

(۲) ترجیحی تقصص پر جومنافع حاصل ہوتے ہیں ان میں سے عام مساواتی تقصص والوں کو بھی کچھ دیاجا تاہے ، یاصرف ہدایت کار بورڈ کا حق ناجا تاہے ؟

(m) جب ہمپنی کے راس المال میں بھی خسارہ واقع ہوجائے تواس کی تلافی صرف ہدایت کاربورڈ کے شیرسے کی جاتی ہے ، یاتمام حصص والول کے شیرہے ؟

توان کاجواب انھوس نے بیردیا:

(۱)سب کا حساب ایک ساتھ مشترکہ طور پر ہوتا ہے۔

(۲)وہ منافع مساواتی اور ترجیحی تمام حصص داروں پرتقسیم کیے جاتے ہیں۔

(m) میہ تلافی کمپنی کے مال سے ہوتی ہے اور مال سارے شیر داروں کا ہو تاہے۔

اس جواب سے میرادوسرا ضلجان دور ہوگیا، اور ساتھ ہی ہے بھی سمجھ میں آگیا کہ درج بالا آئین کامطلب یہ نہیں ہے کہ قرض کا بار بالکل مساواتی شیر داروں پر نہیں ڈالا جاتا۔ بلکہ مطلب ہیہے کہ ضرورت کے وقت ان پر بھی بار پڑتا ہے، مگر اُسی قدر جتنا حصہ ان کامپنی میں جمع ہے، حصے سے زیادہ اُن سے قرض کی ادائیگی کے لیے مزید کوئی مطالبہ نہیں کیاجاتا۔

یہ الگ بات ہے کہ شرعاً قرض کا بار ان کے ذمہ نہیں آتا توان کے سرمائے سے کسی بھی وقت قرض کیوں وصول کیاجا تاہے ؟ شریعت کا قانون میہ ہے کہ شرکامیں سے کوئی شخص قرض حاصل کرے تواس کا ذمہ دار تنباو بی ہو گا اگر چہ اس میں دوسرے شریک کی مرضی بھی شامل ہو۔ فتاویٰ قاضی خال میں ہے:

"ولو أقرَ احدُ الشّرِ يكيّنِ أنّه استقرضَ مِن فلانٍ الفأ لتجارتِهم إيلزمهُ خاصّة، وكذا لواذن

م (۱) جدید طریقهٔ تجارت، ص:۱۷۳، ج:۱ -

كُلّ واحدٍ منهما لصاحبه بالاستدانة عليه يلزمهٔ خاصّةً حَتّى يكون لِلمُقرضِ ان ياخذهٔ منه، وليس له أن يرجع على شريكه، لأنّ التوكيل بالاستقراض باطل، فيستوى فيه الإذنُ وعدمُ الإذن اه. (١)

کیکن ممپنی کی انتظامیه کواس سے کیاغرض۔

اس واضح صراحت کے بعد وسلے خلجان کی بنیاد بھی متزلزل ہو پھی تھی لیکن میری طبیعت فقہی دریافت کے بارے میں پھھ غیر قناعت پسند واقع ہوئی ہے ، اس لیے هکل مِن مزید کی جستجو میں لگی رہی مثل مشہور ہے "جویندہ یابندہ "آخر فقہی شہادت مل گئ۔ شبہات کے بادل چھَٹ گئے اور اطمینانِ قلب حاصل ہوگیا، وہ شہادت آپ بھی ملاحظہ فرمائیں۔

فقد حفی کی اہم ترین کتاب (بہارِ شریعت ) میں غصب کے بیان میں (جوہرہ نیرہ ) گئے حوالے سے بید دل چسپ مکالمہ درج ہے: "مسکلہ:علی بن عاصم مرافظ ہے کہتے ہیں، میں نے امام عظم مرفی ہے سوال کیا کہ ایک شخص کا ایک روپیہ دوسرے کے دوروپے میں مل گیا،اس کے پاس سے دوروپ جاتے رہے،ایک ہاتی ہے اور معلوم نہیں یہ کس کاروپیہ ہے،اس کا کیا تھم ہے؟ امام نے فرمایا: وہ جوہاتی ہے اس میں سے ایک تہائی ایک روپیہ والے کی ہے اور دو تہائیاں دوروپیہ والے کی۔

کہتے ہیں: مجھے ابن شبرمہ کا جواب بہت پسند آیا، پھر میں امام عظم سے ملا اور ان سے کہاکہ اُس مسئلے میں آپ کے خلاف جواب ملا ہے۔

امام نے فرمایا: کیاتم ابن شبرمہ کے پاس گئے تھے؟ میں نے کہا: ہاں! فرمایا: انھوں نے تم سے یہ کہا ہے۔وہ سب ہاتیں بیان کر دیں۔ میں نے کہا: ہاں۔

فرمایا کہ جب تینوں روپے مل گئے اور امتیاز باتی نہیں رہاتواس صورت میں ہرروپیہ میں دونوں شریک ہوگئے۔ایک والے کی ایک تہائی،اور دووالے کی دو تہائیاں۔پھر جب دوگم ہوگئے تودونوں کی شرکت کے دوروپے گم ہوئے،اور جوباقی ہے،یہ بھی دونوں کی شرکت کا ہے کہ ایک تہائی ایک کی اور دو تہائی دوسرے کی۔"(۲)

یہال بیہ شہدنہ کیاجائے گھفتگو شرکتِ عفت دمیں چل رہی ہے اور مکالمہ کاتعلق شرکتِ ملک ہے ہے ، کیوں کہ

<sup>(</sup>١) فتاوي قاضي خار، ج: ٤، ص: ٩٠٧، فصلٌ في شركة العنان، نول كشور.

<sup>(</sup>٢) بہارِ شریعت، ص: ٣٣، ٣٦، حصد ١٥، غصب كابيان، اتلاف ي وجوبِ ضان كى بحث، بحو اله الجو هرة النيرة على مختصر القدورى، ص: ٢٥، ج: ٢، كتاب الغصب قبيل كتاب الوديعة.

•

شرکتِ عقد میں بھی شرکتِ ملک اس وقت پالی جاتی ہے، جب شرکا کا مال باہم خلط ملط ہوجا تا ہے۔ اس جزئیہ کی دریافت کے بعد میراموقف جزوی طور پر تبدیل ہوگیا، پہلے موقف یہ تھا:

• مساواتی حصص کے ذریعہ مینی کی شرکت قبول کرنامجی جائزہے۔

• ادر ان حصص کے سرمائے سے ممپنی کی تعبارت بھی جائزہے۔

لیکن اب موقف بیر ہو گیاکہ شرکت قبول کرنا توناجائز ہے کیکن تجارت جائز ہے۔

اس کے چند ہی دنوں بعد دل میں پھر ایک خدشہ بیر ہے لگاکہ بازار میں مالِ حرام غالب ہواور مالِ حلال مغلوب، مثلاً کُل دَس لاکھ کا مال ہے جس میں تین لاکھ حلال اور سات لاکھ حرام۔ فقہا فرماتے ہیں کہ اس کی خربداری مطلقا جائز ہے، حالاں کہ تین لاکھ کا مال فروخت ہو جانے کے بعداشکال مذکور کے پیش نظر خربداری حرام ہونی چاہیے تھی۔

لیکن جلد ہی بیشبہ بھی رفع ہوگیا، کیوں کہ بازار کامال گوبیش ترحرام نہی ، مگریقین سے ساتھ بینہیں معلوم ہے کہ کون سامال نزام ہے تو متعیّن طور پر کسی بھی مال میں صرف حرام ہونے کاشبہہ ہے ، یقین نہیں ہے اور پچھمال اس میں یقیناً حلال ہے ، دوسری طرف بیچوشرا کا حال بیہ ہے کہ وہ لپنی اصل کے لحاظ سے جائز و حلال ہیں۔ارشادِ باری ہے:

" وَ أَحَلَّ اللَّهُ الْبَيْعُ () \_\_ إِلَّا آنْ تَكُونَ تِجَارَة عَنْ تَوَاضٍ مِّنْكُمْ ""(٢)

توفعل مسلم کوحرمت و فسادہ بی نے لیے مانا میہ جائے گاکہ اس نے جومال خریداہے حلال ہے، گواس میں حرام کابھی شبہہ ہے۔ شباہ » میں ہے:

"لكن مع هذا لواشتراه يطيب له." عن البزازية

اس کے تحت (حاشیہ حموی ) میں ہے:

"وجهُهُ أن كون الغالب في السوق الحرام لا يستلزم كون المشترى حراماً لجواز كونه من الحلالِ المغلوب، والأصل الحلُّ اهـ."(٣)

اس کے برخلاف کمپنی کے مسئلے میں بیہ متعیّن ہے کہ تمام مساواتی حصد داروں کے سرمائے سے تمام قرض خواہوں کو اتنامال سود کی ادائیگی کے سلسلے میں دیا گیا، یہاں نام بنام حصد دار معلوم، ہر قرض خواہ بشمول تمسک دار معلوم، ہراکیک کا حصد اور مقدارِ سود معلوم تویہاں ادائیگی کے سلسلے میں دیا گیا، یہاں نام بنام حصد دار معلوم، ہرقرض خواہ بشمول تمسک دار معلوم، ہراکیک کا حصد اور مقدارِ سود معلوم تویہاں ادائیگی کے لئی کوئی امکانی راہ نہیں رہ جاتی۔

آپ شایدا سے میری پریشان نظری کہیں یاسیماب طبعی کہ فکرِ خام نے یہاں ایک کروٹ پھر بدلی اور بیہ بہا یہ یہ سوچنے لگا کہ دوسرے کے قرض کی ادائیگی میں ہاتھ بٹانا ہے ، اور کمپنی جب خسارے کی وجہ سے ختم کی جاتی ہے تو قرض خواہوں اور ترجیحی تمسک داروں کو سود نہیں دیا جاتا، بلکہ کسی طرح سے اصل رقم انھیں اداکر دی جاتی ہے ، حتی کہ بسااو قات اس میں بھی کی واقع ہوجاتی ہے۔

<sup>(</sup>١) البقرة: ٢، آيت: ٢٧٥ ـ

<sup>(</sup>۲) النساء: ٤، آیت: ۲۹ ـ

<sup>(</sup>٣) غمر العيون والبصائر مع الاشباه والنظائر، ص ١٣٦، قاعده ٧-

اور اگر خسارے کی کوئی صورت ایسی ہوجس میں سود بھی دیاجا تا ہو، تواس سے بیخے کی راہ بیہے کہ مسلم شیر دار معاہدے کے آغاز میں ہی بیصراحت کر دے یافارم پر لکھ دے کہ کمپنی کے خسارے سے دوجار ہونے کے وقت میراسرمایہ صرف قرض کی ادائیگی میں صَراْت ہوسکتا ہے، سودسے مجھے کوئی سرو کارنہ ہوگا، میں اس سے بے زار ہوں۔

لیکن کھلی ہوئی بات بیہے کہ-جولوگ اب تک تمپنی کے حصص لیتے رہے ہیں وہ توقرض مع سود پر راضی رہے ، کیوں کہ اُھیں اس کی خرى نہيں كه سود ميں تعاون كى خوست سے كيسے بحاجاسكتا ہے۔

اور آئدہ جولوگ حصہ لیں گے وہ بیچنے کی راہ ہے واقف ہو کربھی شاید وبایداس پر چل سکیس،سب کو تونہیں کہاجاسکتا مگرعوام کی اکثریت ایی ہی ہوگی، تجربہ یہی ہے کہ ایک بات کی اجازت شرائط کے ساتھ دی جاتی ہے مگر لوگ شرطوں کو گول کرجاتے ہیں۔ جیسے وہ یہ بچھتے ہی نہیں کہ شرطوں کی کیاحیثیت ہے۔علاوہ ازیں اب کمپنی کی ونیامیں بانیان کے ذریعہ مبددیانتی اور دلالوں کے ذریعہ حصص میں سٹہ بازی ، فریب دہی ، کمپنی پر سرمایہ دار طبقہ کی اجارہ داری عام وباکی شکل اختیار کرتی جار ہی ہے۔ کمپنی کے اصول جو بھی ہوں، کیکن عمل ان پر کم ہوپا تاہے۔

ایسے ماحول میں ممینی سے مشارکت اپنے مال معصوم کو تباہی کے دہانے پر لے جانے کے مساوی، یاکم از کم قریب ہے، نیز فتح باب معصیت بھی ہے جو بجائے خود ناجائزہے،اس لیے سدباب معصیت کا تقاضا یہی ہے کہ مینی کے کاروبارسے کلی طور پر دور رہنے کا حکم دیا جائے جیسا کہ بہت سے مسائل میں فقہاے کرام نے سرباب کے لیے اجتناب کا حکم دیا ہے۔ خلیفہ ہارون رشید کے دورِ خلافت میں خراسان میں غطریف نام کا ایک در ہم رائج تھا،جس میں جاندی کم اور کھوٹ زیادہ ہو تا تھا،اس کی بیج اس کے ہم جنس کے عوض کمی بیشی کے ساتھ جائز ہو سکتی تھی۔لیکن فقہانے سدِبابرباکے لیے اجازت نہیں دی۔ ہدایہ میں ہے:

"فلو أبيح التفاضل فيه ينفتح باب الربو. "(١)

اس مقام پر پہنچ کرمیں نے اطمینان کی سانس لی کہ انشاءاللہ تعالیٰ اب منزلِ مقصودیبی ہے زورق امید به ساحل رسید (۲) شکر که جمازه به منزل رسید

ا بنی اس تحقیق کی بنیاد پر راقم الحروف نے عدم جواز کے حکم سے اتفاق کیا۔

فتاویٰ رضوبہ میں "روپیہ" کالفظ چاندی کے سکے سے عنیٰ میں استعال کیا گیا ہے ، نوٹ اور کاغذی کرنسی کے معنیٰ میں نہیں ،ای لیے فتاویٰ رضویہ میں روپے سے روپے کی بیچ کو "عقد صَرف" مانا گیاہے جس کے جواز کے لیے تقابض بدلین ضروری ہے، جب کہ اب شیر بازار میں نوٹ کی بیج نوٹ سے ہوتی ہے،اس کے لیے تقابض بدلین شرط نہیں۔اسے ہم نے تقریراً،تحریراً واضح کر دیاتھا،لہٰذاصر ف تکم میں راقم کا اتفاق ہے دلیل میں نہیں۔واللہ تعالیٰ اعلم۔ [مرتب غفرله]

<sup>(</sup>۱) هدایه ، ج: ۳، کتاب الصرف، ص: ۹۳، مجلس برکات، مبارك پور-

<sup>(</sup>٢) شير بازار كيے مسائل، ص: ١١ تا ١٨، مكتبه بر هانِ ملت، مبارك پور-

# دوامی اجارہ (یعنی پگڑی کے ساتھ معاملۂ کرایہ داری)

☆ سوال نامه

🖈 خلاصة مقالات

☆ فيلے

## سوال نامه

## دوامی اجارہ (بینی پگڑی کے ساتھ معاملۂ کرایہ داری)

### ترتیب:مفتی محمدنظام الدین رضوی، رکن مجلس شری و نائب صدر شعبهٔ افتاجامعه اشرفیه، مبارک بور

#### باسمه سبحانه وتعالى

دوامی اجارہ (خلو) کا آغاز آج ہے چار سوسال پہلے د سویں صدی ہجری میں ہوا، جوعہد بہ عہدروز افزوں ترقی کر تارہا، اور آج'' پگڑی'' کی شکل میں عامۂ بلاد اسلامیہ کے سرپر مصیبت بن کرنازل ہو دیکا ہے۔

گڑی کیاہے؟ زمین یامکان، یاد کان کاکرایہ دار اپنااجارہ ہمیشہ باقی رکھنے کے لیے کرایہ کے علاوہ مالک جائداد کو جو مال دیتا ہے یا نود مالک، کرایہ دار کو اپنی جائداد پر ولایت تصرف کے حصنول کے لیے جو مال پیش کرتا ہے، اس کانام" گڑی" یا" "برل خلو" ہے۔ بلفظ دیگر یوں کہ سکتے ہیں کہ:

کرایہ دار''حق ابقاے اجارہ'' یامالک'' ولایت تصرف'' کے بدلے میں جومال دیتاہے'' گیڑی'' ہے۔ گویا گیڑی کی حیثیت مبیع کی ہیں وجہ ہے کہ گیڑی کی بیر قم نا قابلِ حیثیت مبیع کی ہیں وجہ ہے کہ گیڑی کی بیر قم نا قابلِ واپسی ہوتی ہے اور''حق ابقا ہے اجارہ''نسلا بعد نسلِ میراث کی طرح سے ور شہ میں منتقل ہوتار ہتا ہے۔

اس اجارہ کو ''فلو''اس لیے کہاجاتا ہے کہ اس میں مکان یاد کان کے خالی کرنے کاحق صرف کرایہ دار کو دے دیاجاتا ہے۔

زر صانت: بگڑی ہے ملتی جلتی ایک شکل ہے ہے کہ مالک کرایہ دار سے پچھر قم اس شرط پرلیتا ہے کہ جب یہ مکان یاد کان
خالی کرے گاوہ رقم اسے واپس مل جائے گی۔بسااو قات یہ معاہدہ یوں بھی ہوتا ہے کہ پیشگی کا جزء حصہ - مثلًا دَس بزار ، بیس ہزار تخلیہ کے وقت داپس ہوگا،اور باقی حصہ ہر مہینے کے نصف کرایہ میں ماہ بماہ وضع ہوتار ہے گاخواہ وہ جتنی مدت میں وضع ہو۔

اس معاہدہ میں بھی عام طور سے کرایہ داری کی مدت مقرر نہیں کی جاتی، گویا عملًا بہ اجارہ بھی دوامی ہوتا ہے، البتہ بمبئی میں یہ اجارہ گیارہ ماہ کے لیے تجدید ہوتی ہے اور اگر کسی وجہ سے مدت

اجارہ بوری ہوجانے کے بعد تجدید نہ ہوسکی اور کرایہ دار کا قبضہ باقی رہا تو کچھ دنوں بعدا س کا یہ قبضہ سنقل اور اجارہ داکئی ہوجا تا ہے۔ یہ اجارہ دواہم مقاصد کے پیش نظر کیاجا تا ہے۔

ایک توبیکه اس کی وجہ سے کرایہ دار کومالک کی طرف سے بیداطمینان حاصل ہوتا ہے کہ وہ اسے بے دخل نہ کرے گا،اور بیہ بے فکر ہوکر سکونت یا تجارت کرتا ہے۔

دوسراییکہ مالک کویک گونہ میہ سکون حاصل ہوتا ہے کہ فشخ اجارہ کے وقت کرایہ دار اسے مکان یاد کان واپس کردے گا، ساتھ بی کرایہ بھی پابندی کے ساتھ اداکر تارہے گا۔ بصورت دیگروہ پیشگی رقم کوکرایہ میں محسوب کرکے اپنے حق کے حصول پر قادر ہوگا۔ اسی لیے اس رقم کو'' زرضانت' یا'' سیکوریٹ'' (security)کہاجا تاہے۔ اور بہر حال مالک مکان و د کان کوزر ضانت میں تصرف کا کامل اختیار حاصل ہوتا ہے۔

میری اور سیورین کافرق: - بگری اور سیورین میں متعدّد فرق ہیں۔

- (۱) بگڑی نا قابل واپسی ہوتی ہے۔ اور سکوریٹی قابل واپسی ہوتی ہے۔
- (٢) پگڑی کومعاہدہ نامہ میں درج نہیں کیاجاتا، اور سیکوریٹی کوبا قاعدہ درج کیاجاتا ہے۔
- (۳) پگڑی میں کرایہ دار ''کرایہ کی چیز "کسی کو بھی کرایہ پردے سکتا ہے لیکن سیکوریٹ میں پابند ہوتا ہے کہ مالک کو بی مکان ، دکان واپس کرے۔
- ' قانون کی نگاہ میں قدیم عمار توں پر بگڑی لینار شوت کی طرح جرم ہےاور جدید عمار توں میں اس کی اجازت ہے۔ لیکن سیکوریٹی کی قدیم ، جدید ہر قسم کی عمار توں میں اجازت ہے ہی جرم نہیں۔

**اجارہ کی شرعی حیثیت:**-معاملۂ اجارہ میں جو چیز (شی مُستاجَر) کرایے پر دی جاتی ہے عین وہ چیز تونمؤاجر کی ملک ہوتی ہے مگراس کے منافع کامالک مستاجِر یعنی کرایہ دار ہو تاہے۔

ہے عقداجارہ میں بیے ضروری ہے کہ کرایہ داری کی مدت متعیّن ہو،اور شیء متاجَرے منفعت کی مقدار معلوم ہو۔ ﷺ مدت اجارہ خواہ جتنی طویل ہوکرایہ داریامالک کسی کی بھی موت سے نسخ ہوجا تاہے اور اس میں درا ثت نہیں جاری ہوتی۔ ﷺ مدت اجارہ ختم ہوتے ہی کرایہ داری ختم ہوجاتی ہے اور مؤاجر کواس امر کا مکمل اختیار حاصل ہوجا تاہے کہ شی مُستاجر (مکان) کوبلا معاوضہ واپس لے لے۔

اور اگرمدت اجارہ مجہول ہو توایک ماہ پورا ہوتے ہی مؤاجر کواپنی د کان ، مکان واپس لینے کا اختیار حاصل ہوجا تا ہے اور کرایہ دار کوواپس کرنے میں کسی چوں وچرا، یا قانونی چارہ جوئی کاحق نہیں ہو تا۔

اس کے بر خلاف قانون کی روسے مدت اجارہ معلوم ہونا ضروری نہیں اور مدت اجارہ ختم ہونے کے بعد بھی عام حالات بیں کرایہ دار کو بے دخل نہیں کیا جاسکتا ، اس میں وراثت بھی جاری ہوگی ، جیساکہ قوانین کرایہ داری کے مطالعہ سے

عبال ہو گا۔

اجارہ کی قانونی حیثیت: – ۱۹۲۷ء میں صوبۂ از پردیش کی عمار توں کے لیے اجارہ کے یہ توانین منظور کیے گئے۔
(۱) کسی عمارت کو بغیر سرکاری افسر کے الا ٹمنٹ کے کرایہ پرنہیں دے سکتے ،اگر دیتے ہیں توجرم ہے۔ گرایہ دار کے لیے بھی ، مالک مکان کے لیے بھی ، یوں ہی کسی عمارت کو کرایہ دار سے از خود خالی بھی نہیں کراسکتے ،اس کا اختیار بھی صرف سرکاری افسرکو ہے۔

- (۲) کوئی مکان یاد کان خالی ہوجائے تو تخلیہ کے پندرہ روز کے اندر سر کاری افسر کواطلاع دینی ضروری ہے۔
  - (۳) کسی بھی زمین، مکان، د کان کا پریمیم یا پگڑی لینا، دینا، رشوت کے مساوی ہے جوجرم ہے۔
- (۷) اگر بندرہ روز میں سر کاری افسرالا ٹمنٹ نہ کرے تومالک کواختیار ہو تاہے کہ وہ کرایہ پر جاری کردے۔
- (۵) قانوناگراید کی کوئی مقدار مقرر نہیں ہے، یہ مالک اورکرایہ دار کی مرضی پرہےکہ دونوں باہم جتنا چاہیں کرایہ طے کرلیس۔
- (۲) مالکان اگر نرخ بازار کے لحاظ سے بیہ جھتے ہیں کہ کرایہ کم ہے تووہ حاکم ضلع (D.M) کے یہاں اضافہ کے لیے

در خواست دیں،اے اختیار ہے کہ کرایہ میں اضافہ کر دے، مگروہ جلدی اضافہ نہیں کر تااور اگر کر تابھی ہے توبہت معمولی۔

ان توانین کی وجہ ہے لوگوں نے تعمیرات کاسلسلہ بند کر دیا تو حکومت نے مجبور ہوکر ۱۹۷۲ء میں یہ ترمیمات کیں۔

- (۱) نئی تعمیرات پر پگڑی لیناجر منہیں ہے،ان پر ۱۹۴۷ء کا امکیٹ نافذ نہ ہوگا۔
- (۲) ۱۹۷۲ء کے بعد تعمیر شدہ مکانات ، یا وہ مکانات جنص ۱۹۸۵ء تک تعمیر ہوئے ہیں سال بورے نہ

ا وئے ہوں "جدید" ہیں،اور جن مکانات کے عمیر ہوئے ١٩٨٥ء تک بیس سال بورے ہو چکے ہوں وہ" قدیم" ہیں۔

- (m) قدیم عمارات پر ۱۹۴۷ء کا قانون نافذ ہوگا کہ انھیں نہ خود کرایہ پردے سکتے ہیں، نہ اضافہ کر سکتے ہیں،
  - نہ خالی کراسکتے ہیں، ہاں کوئی ذاتی اہم ضرورت ہو تومنصف (سول جج) کے یہاں در خواست دے کرخالی کراسکتے ہیں۔
- (۴) جدید تعمیرات میں مالکان کواختیار ہے کہ جس کو جتنے کرایے پر چاہیں دیں ، سرکاری افسر کواس سلسلے میں الاشمنٹ کاکوئی اختیار نہیں ۔
  - (۵) خالی زمین جس پر کوئی عمارت نہیں ہے اس پر تعمیر کی اجازت کرایہ دار کودے دی گئی ہو توبیس سال میں خالی کر اسکتا ہے۔
- (۲) کرایہ وہ رقم ہے جو مالکان اور کرایہ دار کے در میان طے ہو، ساتھ ہی وہ ٹیکس بھی جو سرکاری طور پر عائد ہو۔ یہ

سب کچھ کرایہ دار کے ذمہ ہے۔ (بیہ معلومات جناب امتیاز علی صاحب ایڈو کیٹ شہر اُظم گڑھ نے فراہم کیں )

- (2) کسی عمارت کاکرایہ دار وہ شخص ہے جس کے ذریعہ کرایہ واجب الادا ہو، اور اس کی موت پر کرایہ دار اس کے وہ وارثین ہیں جوعام طور پر اس عمارت میں اس کے ساتھ رہتے رہے ہوں۔ مسافر خانہ، گیسٹ ہاؤس، سراے اور ہوٹل میں قیام کرنے والے کوکرایہ دار نہیں کہیں گے۔
- (٨) مخصوص حالات کے سواکسی عمارت سے کرایہ دار کو بے دخل کرنے کے لیے کوئی مقدمہ دائر نہیں کیا جائے گا کو

کہ مدت اجارہ بوری ہوجانے ، یا عمارت جھوڑ دینے کی نوٹس کی مدت گزرگنی یائسی اور طرح سے اس کی کرایہ داری ختم ہوگئی ہو۔ (۹) کرایہ داری ختم ہوجانے کے بعد درج ذیل ایک یا ایک سے زیادہ وجوہ کی بنا پر کرایہ دار کوبے دخل کرنے کا مقدمہ دائر کیا جاسکتا ہے۔

(الف) کرایہ دار کے ذمہ کم سے کم چار ماہ کاکرایہ باقی ہواور اس پر مطالبہ کی نوٹس ذاتی طور پر تعمیل کیے جانے کے ایک ماہ کے اندر مالک کواس کی ادائیگی نہیں کی ہو۔ (فوجیوں کے لیے بیدمدت چار ماہ کے بجائے ایک سال ہے)

(ب) کرایہ دارنے جان بوجھ کر مکان کوخاص طور سے نقصان پہنچایا ہے ، یانقصان پہنچانے کی منظوری دی ہے،۔

(ج) کرایہ دار نے مالک کی تحریری منظوری کے بغیر عمارت میں کوئی انسی تعمیریا ترمیم کی ہے جس سے اس کی قیمت یا افادیت گھنٹے یااس کی ہیئت بدل جانے کا خدشہ ہو، یاایسی تعمیر، یاترمیم کرنے کی منظوری دی ہو۔

(د) کراید دارنے مالک کی تحریری منظوری کے بغیر عمارت کواس غرض کے سواجس کے لیے وہ عمارت کرایہ پر دی گئی تھی کسی اور غرض میں استعمال کیا یااس میں کوئی ایسا کام کیا جواس کے استعمال کے مخالف ہے، یاغیر قانونی یاغیر اخلاقی مقاصد میں عمارت کواستعمال کرنے ، یااستعمال کی منظوری دینے کے جرم میں وقتی طور پر نافذکسی قانون کے تحت مجرم قرار دیا گیا ہو۔ میں عمارت یااس کے کسی حصے کوشکمی کرایہ پر اٹھایا ہے۔ (ہ) کرایہ دارنے دفعہ ۲۵ یا پر انے قانون کی شرائط شکنی کرنے بوری عمارت یااس کے کسی حصے کوشکمی کرایہ پر اٹھایا ہے۔

دفعہ ۱۰۲۰ ندکورہ وجوہ سے بے دخلی کے کسی مقدمہ میں اگر کرایہ دار مقدمہ کی پہلی سنوائی پراپنے ذمہ واجب الادا کرایہ ومعاوضۂ نقصان کی بوری رقم بغیر کسی شرط کے اداکر دے توکورٹ بے دخل ہونے کا فیصلہ صادر کرنے کے بجاے کرایہ دار کواس پر مذکورہ وجوہ سے عائد شدہ الزام سے بری کرکے بے دخلی سے بچا سکتا ہے۔ (قانون کرایہ داری براے شہری عمارات ات پردیش ۱۹۷۲ء)

دوای اجاره شرعی نقطه نظر سے: - شرعی نقطهٔ نظر سے دوای اجاره ناجائز ہے ۔ کیول کہ:

(۱) اس میں اجارہ کی مدت مجہول ہوتی ہے۔

(۲) شی مُستاجَر (مکان ، و کان ) ہے منفعت کی مقدار شعیّن نہیں کی جاتی ۔ اعلیٰ حضرت عظیم البرکت علیہ الرحمة والرضوان ماتے ہیں:

" ہمیشہ کے لیے اجارہ میں ویناکسی مملوک ٹی کابھی جائز نہیں ، نہ کہ وقف۔ ظاہر ہے کہ ہیشگی کسی ٹی کو نہیں ، تو معنی یہ ہوں گے کہ جب تک باقی ہے۔ اور مدت بقامجہول ہے اور جہالتِ مدت سے اجارہ فاسدہ ہوتا ہے اور عقدِ فاسد حرام ہے۔ لہذاعلمانے تصریح فرمائی کہ جب تک مدت معلوم ہوتی ہے اجارہ جائز نہیں کہ تعیین مدت سے مقدار منفعت معلوم ہوتی ہے اور ظاہر ہے کہ ہمیشہ کے لیے کہنانہ کوئی تعیین مدت ہے ، نہ اس سے مقدار منفعت معلوم ہوسکے گی۔" (۱) دوامی اجارے میں مالک مکان ، کرایہ دار سے مکان واپس نہیں لے سکتا ، اس کی وجہ سے آزاد ، عاقل ، بالغ شخص کو

<sup>(</sup>۱)- فتاوي رضويه، ص: ٣٤٤، ج: ٦، كتاب الوقف، رضا اكيدمي

مجور قرار دینا، نیزاس کے مال کو تلف کرنالازم آئے گاجونا جائزہے۔

- (م) اجارہ وقف کا ہو تونفع وقف اور شرائط واقف کو عطل کرنالازم آئے گا۔
- (۵) مسلمانوں کے او قاف غیرمسلموں کی ملک ہوجائیں گے۔فتاوی رضویہ میں شامی اور رسالہ علامتر نباالی کے حوالے

لزم منه أن أوقاف المسلمين صارت للكافرين بسبب وقف خلوها على كنائسهم ، و بأن عدم إخراج صاحب الحانوت لصاحب الخلو يلزم منه حجر الحر المكلف عن ملكه ، و إتلاف ماله، و في منع الناظر من إخراجه تفويتُ نفع الوقف، و تعطيل ما شرطه الواقف اله ملخصًا. قلتُ: وما ذكره حق ، خصوصًا في زماننا هذا. (۱)

یمی وہ شرعی قبائے ہیں جن کی بناپر فقہا ہے امت اس اجارے کو اپنے اپنے عہد میں ناجائز قرار دیتے آئے ،ان میں چند اجلئہ نہاکے نام یہ ہیں۔

(۱) شیخ الاسلام علی مقدی (۲) علامه حسن شرنبلالی (۳) علامه محمد آفندی زیرک زاده (۴) علامه خیر الدین رملی (۵) علامه سیداحمد حموی (۲) مجد دانظم امام احمد رضا (۷) صدر الشریعه مولاناامجد علی اظمی علیهم الرحمة والرضوان به

اورظاہرہے کہ جب دوامی اجارہ ناجائزہے تواس کامعاوضہ (بدل خلویا بگڑی) بھی ضرور ناجائز ہوگا۔

ونیاکا ممل: - ایک طرف تویه شرعی پابندیال ہیں اور دوسری طرف اہل دنیاکا حال بیہ کہ وہ ایک ایسے معاشرے میں سانس لیناچاہتے ہیں جوان پابندیوں سے مکمل آزاد ہو۔

وجہ یہ ہے کہ کسی بھی مدنی الطبع انسان کو مکان و دکان سے چارہ گار نہیں کہ رہائش کے لیے مکان اور تجارت کے لیے دکان انسان کی بنیادی ضرورت ہے ، خاص کراس زمانہ میں کہ زمین اپنی و سعتوں کے باوجو دانسانوں کے ظیم انبوہ کے مقابل تنگ ہو چک ہے " قد ضَافَتِ الْاَدُ فُ بِمَا رَحْبَتْ " یہی وجہ ہے کہ علاے اسلام کی تمام ممانعتوں کے باوجو دیگڑی اور دوامی اجارہ کا رواج دن بدن بڑھتارہا، ان کی جڑیں اپنے مستقر ہے ہر چہار سمت تیزی کے ساتھ بھیلتی رہیں اور انسانی آباد کی ہری طرح ان کی لیب میں آتی رہی، یہاں تک کہ بیسویں صدی عیسوی میں پگڑی اور دائی اجارہ کے رواج نے بہت زور پکڑا اور شہروں کے حدود سے نکل کرقصبات کی دنیا میں بھی اس نے قدم جمانے شروع کر دیے ، اور اس طرح سے اجارہ کی یہ پگڑی آبک بلاے بدر مال بن کرسب کے سروں پر مسلط ہوگئی۔ قانون نے دائی اجارے سے تو جہلے ہی صرف نظر کر لیا تھا اور پگڑی کا یہ اثرور سوخ دیکھ کر 1947ء میں اس کے سروں پر مسلط ہوگئی۔ قانون نے دائی اجارے اور ناچار خاموش کے ساتھ اس کی اجازت دے دی۔ اور اب حال ہیں ہے کہ تقریبا اس کے سامنے بھی اس نے گھنے فیک دیے اور ناچار خاموش کے ساتھ اس کی اجازت دے دی۔ اور اب حال ہیں ہے کہ تقریبا کی اجازت دے دی۔ اور اب حال ہیں ہے کہ تقریبا کی معیشتیں اور تجارتیں دم زدن میں تباہ وہ براہ ہو کر دوجائیں اور اخیس کہیں سرچھیانے کی اطبینان بخش جگہ نہ ملے۔
کی معیشتیں اور تجارتیں دم زدن میں تباہ وہ براہ ہو کر دوجائیں اور اخیس کہیں سرچھیانے کی اطبینان بخش جگہ نہ ملے۔

<sup>(</sup>۱)- فتاوی رضویه، ص: ۳۶۱، ج: ۲، رضا اکیدُمی

## خلاصةكلام

- (۱) دوامی اجارہ آج کے زمانہ میں بڑے شہروں اور ترقی پذیر شنعتی قصبوں میں انسان کی بنیادی ضرورت بن حیاہے۔
  - (۲) آج تقریباً ساری دنیامیں اس پر عمل ہے۔
  - (m) دوامی اجارے کی منسوخی میں کروڑوں انسان سخت حرج وضرر کا شکار ہوں گے۔
  - (۷) بگڑی، دوامی اجارے کالازمہ ہے لہذااس کی حیثیت اپنے ملزوم سے کسی طرح کم نہیں۔
- (۵) قانون نے بھی اب بگڑی کواپنے سرلے لیاہے اور جدید عمار توں میں اس کی اجازت دے دی ہے اور وہ دن دور نہیں جب قدیم عمار توں کے متعلق بھی اسے بگڑی کے ساتھ مجھو تہ کرنا پڑے۔
- (۱) فقہاہے کرام چار سوسال ہے اس پر بڑے شدو مدکے ساتھ پابندی لگاتے رہے مگر بگڑی سرچڑھی تو چڑھی ہی رہی اور دوامی اجارے کارواج بڑھتاہی رہا۔

ایسے حالات میں کیا توقع رکھی جائے کہ آج ہم ممانعت کا حکم صادر کرکے اس پر کنٹرول پاسکتے ہیں،لبذاضروری ہے کہ اب ہم اس کے حل کی راہ تلاش کریں، ذیل کے سوالات فی الواقع ای "حل" کے راہ نماخطوط ہیں جن پر چل کر ہم امت کے لیے آسانی فراہم کر سکتے ہیں اِن شاءاللہ تعالیٰ۔

#### سوالات

- زمین، مکان اور د کان کو دائمی اجارہ پر دینا، یعنی بول کہ مالک کو حق خلو، یا حق استر داد (کرایہ دار ہے کرایہ کی چیز خالی کرالینے، یاواپس لینے کا حق ) حاصل نہ رہے، جائزہے، یانہیں ؟
  - الك كاحق خلو"حقوق مجرده" ہے ہے یا" حقوق ثابتہ مؤكده" ہے؟
    - **②۔ الف:**حق خلوکی نظ جائزہے یانہیں؟
- **ب:** حاجتِ ناس اور عرف و تعامل کی وجہ سے کیااس خصوص میں نادر الراویہ کی طرف رجوع یااصل حکم میں تخصیص کی اجازت ہے ؟
  - ۳- جن خلوے دست برداری کے عوض کچھر قم (خواہ جتنی بھی ہو)وصول کرناجائز ہے یانہیں؟
- اصل مذہب کے مطابق فقہانے گیڑی اور دوامی اجارہ کو ناجائز قرار ویا ہے توکیاعرف ناس کی وجہ ہے اس میں
  - تخصیص،اور حاجت یا ضروت کی دجہ سے تغییر ممکن ہے، یانہیں؟
  - اس ذیل میں بیامر بھی غور طلب ہے کہ یہاں حاجت یاضرورت کا محقق ہے بھی، یانہیں؟
- تغییر، اور بیع، اور بامعاوضہ دست برداری کے سوابھی کیایہاں کچھ ایسے شرعی جیل ممکن ہیں جنہیں اختیار کرکے مالک پگڑی کی رقم کسی بھی نام یاعنوان سے لے سکے، اور ساتھ ہی شریعت ِطاہرہ کی خلاف ورزی بھی نہ لازم آئے؟

- کرایه دارکسی اور شخص کوشی متاجر کرایه پردے سکتاہے، یانہیں؟
- ک- کرایہ دار اپنے حق خلو، یاحق ابقاہ اجارہ کو دوسرے کے ہاتھ کیا بچ سکتا ہے، یااس سے دست برداری کے عوض کچھال وصول کر سکتا ہے، یااس کے جواز کے لیے کوئی اور حیلہ (اگرممکن ہو)اختیار کر سکتا ہے؟
- ۔ کرایہ دارکے ذریعہ جب کوئی شخص شئ مُستاجَر کوکرایہ پرلیتا ہے توبھی قانوناصرف مالک کوئی یہ اختیار حاصل ہوتا ہے کہ دوسرے کے نام کرایہ داری منتقل کرے۔ توکیا کرایہ داری دوسرے کو منتقل کرتے وقت اس سے مالک کا پچھ مال وصول کرناکسی بھی عقدیا حیلہ کے ذریعہ جائز ہے ؟
- کے۔ الف: مالک وقتِ عقد، یااس سے جہلے کرایہ دار سے خطیرر قم اس شرط کے ساتھ وصول کرتا ہے کہ جب وہ اللہ کان یاد کان خالی کرتا ہے کہ جب وہ کی مکان یاد کان خالی کرے گا۔ اس در میان مالک کواس رقم میں تصرف کا کامل اختیار حاصل ہوتا ہے۔ اس رقم کی شرعی حیثیت کیا ہے،اور بیرر قم لیناجائز ہے یانہیں ؟
- ب:-یایہ شرط ہوتی ہے کہ اس قم سے ماہ بماہ نصف کرایہ میں وضع ہو گااور جب ایک مخصوص مقدار (مثلًا دَس ہُرا ہوں ہو روپے) باقی رہ جائے گی تووہ رقم د کان یامکان خالی کرتے وقت یک مشت واپس ہوگی۔ تو جزءر قم جس کی واپسی مشروط ہے اس کی شرعی حیثیت کیاہے ،اور بیر قم لینا جائزہے یانہیں ؟
- ن اور باقی رقم جوماہ بماہ کرایہ میں وضع ہونی طے ہے ،اس کی شرعی حیثیت کیا ہے ،اس کے باعث عقداجارہ پر کو آھے۔ منفی اثر تونہیں پڑے گا؟
- ۔ اسے او قاف کی زمین، مکان و د کان کو پگڑی لے کر کرایہ پر دیناتفصیل بالا کی روشنی میں کسی بھی صورت میں جائز ہے نہیں ؟

ان سوالات کے حل کے لیے اشباہ فن اول، غمز العیون شرح اشباہ ، شامی اوائل کتاب البیوع ، رسالہ نشر العرف کا مطالعہ مناسب ہو گا،ساتھ ہی فتاوی رضوبہ سادس، رسالہ جوال العلو، و فتاوی رضوبہ ثامن ، رسالہ المنی والدرر نیز ہدایہ ، خانیہ ، ہند بیہ کتاب الاجارہ و کتاب الر ہن کا مطالعہ بھی ضروری ہے۔

 $^{2}$ 

## خلاصة مقالات بعنوان دوامي احباره

تلخیص نگار:مولانامحمه عارف سین قادری مصباحی، استاذ دار العلوم قادرید، نورید، قادری مگر، سون مجمدر

مجلس شری جامعہ اشرفیہ مبارک بور کے ارباب حل و عقد نے دوسرے سیمینار کے لیے جن موضوعات کو تحقیق و مذاکرہ کے لیے منتخب کیا تھا ان میں ایک اہم موضوع ہے " دوامی اجارہ " اس کے سوال نامہ کی ترتیب کا کام حضرت مفتی محمد نظام الدین رضوی نے انجام دیا ہے۔ اس ہے متعلق مجلس شرعی کو کل چودہ مقالات موصول ہوئے جو مختلف دانش گاہوں ہے تعلق رکھنے والے ارباب فقہ وافتاکی کاوشوں کا تمرہ ہیں ، حضرت مفتی صاحب نے سوال نامہ میں تفصیلی گفتگو کرنے کے بعد گیارہ سوالات ادران کے جوابات ملاحظہ فرمائیں: بعد گیارہ سوالات ادران کے جوابات ملاحظہ فرمائیں:

**ان میں پہلا سوال میہ تھاکہ**: زمین ، مکان اور د کان کودائی اجارہ پر وینالینی بوں کہ مالک کوحق خلویاحق استر داد پیشن نہ رہے جائز ہے یانہیں ؟

اس کے جواب میں مندوبین کے دوموقف سامنے آئے:

**پہلاموقف**: یہ ہے کہ زمین ، مکان اور د کان کو دائمی اجارہ پر دینا گو کہ اصل مذہب میں ناجائزہے تاہم تعامل اور حاجت کی بنا پراب بیہ جائز ہے۔ یہ موقف درج ذیل علاے کرام کاہے:

(۱) - مفتی محمد نظام الدین رضوی (۲) - مولاناشمس الهدی مصباحی (۳) - مولانا صدر الوری قادری ـ (۴) مفتی عنایت احمد نظیمی (۵) - مفتی عابد حسین مصباحی (۲) مولانا افتر مصباحی (۷) - مولانا افتر حسین قادری (۹) مولانا مصاحب علی رشیدی مصباحی ـ حسین قادری (۹) مولانا مصاحب علی رشیدی مصباحی ـ

ان میں مقدم الذکر حضرت مفتی صاحب قبلہ نے اپنے مقالہ میں اس سوال کے جواب میں تحقیق و تدقیق کے جوابر پارے لٹاتے ہوئے بہت ساری شہادات شرعیہ، دلائل واضحہ سے اس مسئلہ کو عرش تحقیق تک پہنچادیا ہے، حضرت مفتی ساحب قبلہ نے داید، حمّام، خیّاط و صبّاغ اور اونٹ کے اجارہ سے شہادت پیش فرمانے کے بعد دوامی اجارہ کے جواز کا صربح جزئیہ بھی پیش نیاہے نیز فتاوی رضویہ کی ایک عبارت سے بھی اسے مبر بمن کیا ہے اب یہ دونوں اہم دلائل حضرت ہی کی زبانی ما حظہ کریں، فرمانے ہیں:

" بیہ تواس بے بضاعت کا استخراج تھا، اب اس سلسلے میں فقہاے کرام کا صریح جزئیہ ملاحظہ فرمائیے، خاتم المحققین حضرت علامہ ابن عابدین شامی جِلائیکیلیئے وقف کے ایک مسئلے کے سلسلے میں تحریر فرماتے ہیں:

"قال في الإسعاف: وذكر في أوقاف الخصاف: أن وقف حوانيت الأسواق يجوز إن كانت الأرض بإجارة في أيدى الذين بنوها، لايخرجهم السلطان عنها من قبل أنا رأينا ها في آيدى اصحاب البناء وتوارثوها ووتقسم بينهم لا يعترض لهم السلطان فيها و يزعجهم و إنما له غلة يأخذها منهم وتداولها سلف عن خلف ومضى عليها الدهور وهي في ايديهم يتبايعون، و يؤجرونها و يجوز فيها وصايا هم و يهدمون بناءها و يعيدونه و يبنون غيره فكذلك الوقف فيها جائزة. اه وأقرة في الفتح .....وقد علمت وجهه وهو بقاء التأبيد. اه"(۱)

فتاوی عالم گیری میں بھی امام خصاف رحمۃ اللہ تعالیٰ علیہ کی اسی صراحت کی بنیاد پریہی موقف اختیار کیا گیاہے، اس ک مبارت بیرہے:

"ذكر الخصاف: أن وقف حوانيت الأسواق يجوز إن كانت الأرض بإجارة في أيدي الذين بنوها لايُخرجهم السلطان عنها وبه عرف جواز وقف البناء على الارض المحتكرة، كذا في النهر الفائق. اه. "(٢)

ان عبارات کاماحصل میہ ہے کہ زمین بطور دائی اجارہ نسلاً بعد نسلِ کرامید داروں کے قبضے میں ہے ،اس لیے اس پر انھوں نے اپنی لاگت سے جو د کانیں تعمیر کی ہیں ان کی طرف ہے ان د کانوں کا وقف صحیح ہے کہ وقف کی صحت کے لیے تابید شرط ہے اور وہ یہال اجار ہُ دائمی کی وجہ سے موجود ہے۔

اس انکشاف سے عیاں طور پر اجار ہُ دائمی کے جواز کا ثبوت فراہم ہو تاہے ، اس کی وجہ وہی عرف و تعامل ہے کہ عام طور سے حکومت کی اس طرح کی زمین اور عمارت اجارہ ہی کے لیے ہوتی ہے کہ اس میں نفع زیادہ ہے اور ایسی زمین و مکان کے اجارہ میں دوام کا تعامل ہے۔

ای کے ساتھ دوامی اجارہ کے جواز پر ایک اور شہادت ملاحظہ فرمالیجے ، فقیہ فقید المثال امام احمد رضاقد س سرہ ہے سوال ہوا: زمین جودوامی پٹہ کی ہواس میں دفن جائزہے یانہیں ؟ تواس کے جواب میں آپ نے ارشاد فرمایا:

"بلاشبهه جائزے جب که باجازتِ مُستاجر ہو۔ ملک غیر ہونا منافی جواز نہیں۔ غایت بید که مالک کوازالۂ قبر کااختیار ہ مگر جب اس کا اجارہ دوامی ہوتو مالک کی طرف سے بیداندیشہ بھی نہیں، یبال تک که ملانے دوامی اجارے کی زمین میں مسجہ بنانے کی اجازت دی اور اس میں وقف صحیح مانا، اس بنا پر کہ دہ ہمیشہ رہے گی تو تا بید حاصل ہے۔ ردالمحار میں ہے:

<sup>(</sup>۱) ردالمحتار، ص:٥٩٣،٥٩٢ ج:٦، مطلب في زيادة اجرة الأرض المحتكرة، دار الكتب العلمية، بيروت.

<sup>(</sup>٢) فتاوي عالمگيري،ص:٣٦٢، ج:٢، الباب الثاني فيما يجوز وفقه ومالا يجوز من كتاب الوقف

"قال فی الإسعاف و ذکر الخصاف أن و قف حو انیت الأسواق یجو ز النج." <sup>()</sup> **دوسراموقف**: بی*پ که زمین ، م*کان اور د کان کودائی اجاره پر دینااب بھی ناجائزونارواہے اس موقف کے حامل ورج ذیل حضرات ہیں:

(۱)-مفتی آلِ مصطفیٰ مصباحی (۲)-مفتی اختر حسین مصباحی [راجستهان] (۳)-مفتی شفیق احمد شربفی (۴)-مولانا صالح قادری،ان حضرات نے درج ذیل فقهی عبارات سے استدلال کیاہے:

علامه محمدابن عبدالله غزی تمرتاش (متوفیٰ: ۹۳۹ھ) تنویرالابصار میں اور علامه علاء الدین علی بن محمد حصکفی در مختار میں فرماتے ہیں:

"وتفسد الإجارة بالشروط المخالفة لمقتضى العقد فكل ما أفسد البيع يفسدها كجهالة ماجور أو أجرة أو مدة."(١)

امام علاء الدین الی بکر بن مسعود کاسانی (متوفیٰ ۵۸۷ھ) نے بدائع الصنائع میں قدرے وضاحت کے ساتھ بیان فرمایا ہے۔ وہ لکھتے ہیں:

أما شرط الصحة: فلصحة هذا العقد شرائط بعضها يرجع إلى المعقود عليه، منها أن يكون المعقود عليه هو المنفعة معلوماً علمًا يمنع من المنازعة ومنها بيان المدة في إجارة الدُورِ والمنازل والبيوت والحوانيت، لأن المعقود عليه لايصير معلوم القدر بدونه فترك بيانه يفضى إلى المنازعة معلومة وسواء قصرت المدة أو طالت من يوم أو شهر أو سنة أو أكثر من ذلك بعد إن كانت اه ملخصًا. (م)

دوسراسوال سیر تھاکہ:مالک کاحق "حقوق مجردہ" ہے ہے یا"حقوق ثابتہ موکدہ" ہے ؟اس کے جواب کے میں مندوبین تین خانوں میں بٹے ہوئے ہیں:

پہلا نظر میں: بیہ کہ مالک کاحق "حقوق مجردہ" سے ہے۔ اس کے قائل درج ذیل حضرات ہیں: (۱)-مولاناصدر الوری قادری(۲)-مفتی آلِ مصطفیٰ مصباحی (۳)مفتی عنایت احمد نعیمی (۴)مولانااخر حسین قادری۔ (۵)-مفتی شفیق احمد شربفی۔

ووسرا نظريد: يه الله كم يه "حقوق ثابته مؤكده" سے الله موقف درج ذيل علما كرام كا الله درج

<sup>(</sup>۱) فتاوی رضویه، ص:۱۰۰، ۲۰۱، ج:٤، رضا اکیڈمی

<sup>(</sup>٢) تنوير الابصار و درِ مختار، ص: ٣٢، ج: ٥، باب اجارة الفاسدة، دار الكتب العلمية، بيروت

<sup>(</sup>٣) بدأئع الصنائع، ص: ٢٦٤، كتاب الاجارة، مركز اهل سنت بركات رضا، گجرات.

(۱)- حضرت مفتی محمہ نظام الدین رضوی (۲)- مولانا قاضی فضل احمہ مصباحی (۳)- مفتی اختر حسین مصباحی، راجستھان (۴)مفتی عابد حسین مصباحی (۵)مولانامصاحب علی رشیدی مصباحی (۲)مولاناانور نظامی۔

تنیسر انظمر مید: مولاناصالح قادری صاحب کا ہے ، موصوف کے نزدیک مالک کاحق نہ تو" حقوق مجردہ "سے ہے اور شہ بی " "حقوق ثابتہ موکدہ " ہے۔

تنسر اسوال میر تھاکہ: (الف) - حق خلوکی بیع جائزہے یانہیں؟ (ب) - حاجت ناس استر فرف و تعامل کی وجہ سے کیاان حقوق میں نادر الروایہ کی طرف رجوع یاصل تھم میں تخصیص کی اجازت ہے؟

اس سوال سے متعلق جوابات کے مطالعہ کے بعد درج ذیل موقف سامنے آئے:

ببالا موقف: بيت كرحق خلوكى بيع جائزے - بيد موقف درج ذيل علمائے كرام كات:

(۱) – مفتی عنایت احمد تعیمی (۲) – مولاناصدر الوری قادری (۳) – مفتی اختر حسین مصباحی ، راجستهان (۴) – مفتی ما بر حسین مصباحی –

ان حضرات نے درج ذیل عبارات سے استناد کیاہے:

حقيقة الخلو مايملكه دافع الدراهم من المنفعة التي دفع الدراهم في مقابلتها. (١) ثم المنافع في حكم الإعتياض إنما يأخذ حكم المالية والتقوم بالسمية. (٢)

ومرا موقف: بیہے کہ حق خلوکی بیع جائز نہیں ہے تاہم حاجت ناس اور عرف و تعامل کی وجہ سے نادر الروایة کی طرف رجوع کر کے جواز کا قول کرنامیج ہے، یہ موقف درج ذیل علاے کرام کا ہے:

(۱) مفتی محد نظام الدین رضوی \_ (۲) مفتی آل مصطفیٰ مصباحی \_ (۳) مفتی شفیق احمد شریفی \_ (۴) مولاناصالی قادری \_ (۵) قاضی فضل احمد مصباحی \_ (۲) مولانا مصاحب علی رشیدی صاحب \_ (۷) مولانا انور نظامی صاحب \_ (۸) مولانا اختر نسین مصباحی ، راجستهان \_

ان میں مقدم الذکر حضرت مفتی صاحب قبلہ نے فتاوی رضویہ جلد دہم نصف آخر ص:۱۹۹۱ری ایک عبارت سے استدلال کیا ہے۔ ثانی الذکر مفتی آلِ مصطفیٰ صاحب حق خلوکی بھے کو ناجائز مانتے ہیں اور نادر الروایہ کی طرف رجوع کے قائل نہیں ہیں۔

چوتھاسوال بیر تھاکہ: حق خلوہے دست برداری کے عوض کچھر قم وصول کرناجائزہ یانہیں؟ اس سوال کے جواب میں علامے کرام کے دوموقف ہیں:

<sup>(</sup>١) حاشية رافعي على الأشباه، ص: ٥٢.

<sup>(</sup>٢) المبسوط للسرخسي، ج:١٥١، ص:١٣١.

پہلا موقف: یہ ہے کہ حق خلوسے دست برداری کے عوض کچھر تم وصول کرناجائز ہے۔ یہ موقف درج ذیل علمائے رام کا ہے:

(۱) - حضرت مفتی محمد نظام الدین رضوی (۲) - مفتی شفیق احمد شر بغی (۳) - مفتی عنایت احمد نعیمی (۴) - مولاناصالح قادری (۵) - مولانا قاضی فضل احمد مصباحی (۲) - مفتی عابد حسین مصباحی (۷) - مولاناانور نظامی (۸) - مولانامصاحب علی رشیدی مصباحی -

ان میں مقدم الذكر حضرت مفتى صاحب قبله نے روالمخار كى درج ذيل عبارت سے استدلال كيا ہے:

"أن الجواز ليس مبنيا على اعتبار العرف الخاص، بل على ما ذكرنا من نظائره الدالة عليه وأنّ عدم جواز الإعتياض عن الحق ليس على اطلاقه ورأئيت بخط بعض العلماء عن المفتى أبي السعود أنه أفتى بجواز أخذ العوض في حق القرار والتصرف، وعدم صحة الرجوع." اه. (١)

ووسراموقف: بیے کہ حق خلوسے دست برداری کے عوض رقم حاصل کرنانا جائزہے ، بیہ موقف درج ذیل علما ہے۔ ام کا ہے۔

(۱) - مفتی آل مصطفیٰ مصباحی (۲) - مفتی اختر حسین مصباحی [راجستهان] (۳) - مولانا صدر الوریٰ قادری (۴) -مولانا اختر حسین قادری -

**پانچواں سوال میر تھاکہ**:اصل مذہب کے مطابق فقہانے بگڑی اور دوامی اجارہ کو ناجائز قرار دیاہے تو کیاعرف ناس کی وجہ ہے اس میں شخصیص اور حاجت یاضرورت کی وجہ سے تغییر ممکن ہے یانہیں ؟

حچیٹا سوال بیر تھاکہ: تخصیص اور تغییر ، اور بیع اور بامعاوضہ دست بر داری کے سوابھی گیایہاں کچھا لیے شرعی حیل بی جنھیں اختیار کرکے مالک بگڑی کی رقم کسی بھی نام یاعنوان سے لے سکے اور ساتھ ہی شریعت طاہرہ کی خلاف ورزی بھی لازم نہ آئے۔ ان میں پہلے سوال کے جواب میں علما ہے کرام کے تین موقف ہیں:

پہلا موقف: بیہ کہ بگڑی اور دوامی اجارہ والے مسئلہ میں شخصیص و تغییر ممکن نہیں بلکہ وہ اصل مذہب کے مطابق آج بھی ناجائز دناروا ہی ہے۔ بیہ موقف دوعلاے کرام کا ہے:

(۱)-مفتى آل مصطفى مصباحى \_ (۲)-مولاناصالح قادرى \_

ان حضرات کی دلیل کی بنیاداس بات پر ہے کہ نہ توعرف ناس متحقق ہے اور نہ بمی حاجت یاضرورت۔ **دو سراموقف**: مفتی اختر حسین مصباحی کا ہے ، موصوف سب سے الگ موقف رکھتے ہیں ، لکھتے ہیں : "فقہاے کرام کا پگڑی اور دوای اجارہ کو ناجائز قرار دینابر حق ہے پگڑی نہ لے بلکہ بطور ضانت لے اور جب کرایہ دار

<sup>(</sup>١) رد المحتار ، ج:٧، ص:٣٧، كتاب البيوع، مطلب في العرف الخاص والعام، دار الكتب العلمية، بيروت.

مكان كوواپس كردے تووہ رقم مالك مكان كرايد دار كوواپس كردے۔"

تیسراموقف: بیہ کہ اصل مذہب کے مطابق گو کہ فقہانے پگڑی اور دوامی اجارہ کو ناجائز قرار دیا ہے تاہم عرف ناس کی وجہ سے اس میں شخصیص اور حاجت یاضرورت کی وجہ سے تغییر تھم ممکن ہے۔ بیہ موقف درج ذیل علا ہے کرام کا ہے:

(۱) - حضرت مفتی محمہ نظام الذین رضوی (۲) - حضرت مفتی شفیق احمہ شربفی (۳) - مفتی عنایت احمہ نعیمی (۴) - مولاناصدر الوری قادری (۵) - مولانا قاضی فضل احمہ مصباحی (۲) - مفتی عابد حسین مصباحی (۵) - مولانا افر نظامی (۹) - مولانا اخر حسین ۔

حیطے سوال کے جواب میں حضرت مولاناصدر الوریٰ قادری ادر مولانا مصاحب علی رشیدی مصباحی کے علاوہ اکثر حضرات نے تخصیص، تغییر، بیج اور بامعاوضہ دست برداری کے علاوہ کچھ جائز حیلے بھی رقم فرمائے ہیں۔

محقق مسائل جدیدہ حضرت مفتی محمد نظام الدین رضوی نے کچھ آسان اور قابل عمل حیل ذکر کیے ہیں، نیز انھیں اشباہ، غمز العیون والبصائر اور بہار شریعت کی عبار توں سے مبر ہن بھی کیے ہیں۔ حضرت لکھتے ہیں:

یہاں شرعی حیلے ممکن ہیں۔ ہم یہاں ان میں سے صرف چند آسان و قابل عمل حیل ذکر کرتے ہیں۔

(۱)-زمین یامکان، یاد کان کومقررہ کراہے کے بدلے میں اجارہ پر دے دے اور پگڑی کی جتنی رقم لینی ہواتن رقم کے بدلے میں اجارہ پر دے دے اور یہ بیٹے بطور ایجاب و قبول ہو، مثلاً مالک بدلے میں اپنی کوئی معمولی چیز مثلاً قلم، بینسل، سوئی و غیرہ کرایہ دار کے ہاتھ بیچ دے اور یہ بیچ بطور ایجاب و قبول ہو، مثلاً مالک کے کہ میں نے یہ سوئی تمھارے ہاتھ ایک لاکھ روپے میں بیچی اور دوسرا کہے میں نے قبول کیا، یا خریدا۔

پھر جب بھی کرایہ دار مالک کوشی مستا جَرواپس کرے، یاکسی اور کوکرایہ پر دے تووہ بھی اسی طور پر اپنی کوئی چیز نیچ دے۔ اور بہتریہ ہے کہ بائع وقتِ بیچ یہ صراحت کر دے کہ یہ بیچ اجارہ کے لیے شرط نہیں ہے البتہ وہ یہ جاہتا ہے کہ کوئی شخص میری یہ چیز استے دام کے بدلے میں خرید لے ،اور اس کا بننے والا کرایہ دار اس کے جواب میں یہ کہ دے کہ تمھاری خواہش ہے تولاؤ میں ہی استے دام میں خرید لیتا ہول۔

(۲)- جب کسی مکان، دکان یاز مین کے اجارہ کا معاملہ ہو توبہ کہ دے کہ مثلاً دگان کے فلال سمت کی ایک بالشت مربع زمین اسنے دام کے بدلے میں بیچنا چاہتا ہوں اور اس کے سوابقیہ حصہ مع عمارت کرایہ پر دینا چاہتا ہوں لیکن اجارہ کے لیے بیچ یا بیچ کے لیے اجارہ شرط نہیں ہے۔ اس کے جواب میں کرایہ دار یہ کہ دے کہ میں ہی وہ زمین اسنے روپے کے بدلے میں خرید لیتا ہوں، اور بقیہ کو اجارہ پر جلے لیتا ہوں، پھر جب بھی کرایہ دار کواس کی حاجت پیش آئے تووہ بھی ایسا ہی کرے۔ میں الف ) - معاملہ کسی عمارت کے اجارہ کا ہو توبہ کرے کہ زمین مابانہ کرایہ پر دے وے اور عمارت کو یک مشت بیشگی کراہے کی شرط پر اجارہ پر دے اور یہ بیشگی کرایہ اتنا ہی طے کرے جتنا پگڑی کے طور پر لینا منظور ہو، یااس کے بر عکس کرے کہ عمارت کو مابانہ کرایہ پر دے اور زمین کے لیے پگڑی کی مقدار رقم کے عوض یک مشت پیشگی کرایہ پر دے دے۔

پھر کرایہ دار دوسرے کوکرایہ پر دینا چاہے تووہ بھی یہی طریقہ اختیار کرے۔البتہ اس صورت میں کرایہ دار اس بات کا پابند ہوگا کہ وقت معاملہ اگر زمین وعمارت کے کراہے میں بازار بھاؤ کے لحاظ سے کوئی اضافہ نہیں ہواہے توبیہ ماہانہ اور پیشگی اتنا بی کرایہ لے بیتنا اس نے دیاہے یااگر اضافہ ہو چکا ہے تواضافہ کی مقداریہ زیادہ کر سکتا ہے لیکن اس سے زیادہ لینا چاہتا ہے توزمین یا عمارت میں کسی جدید تعمیر کا معمولی سااضافہ کر دے اور پھر اس کے بدلے میں جنیا اضافہ کر دے اور پھر اس کے بدلے میں جتنا اضافہ کرنا چاہے کرے۔اشاہ میں ہے:

آجرها المستاجر بأكثر مما استاجر لاتطيب الزيادة له ويتصدق بها إلا في مسألتين:

- (١) أن يوجرها بخلاف جنس ما استاجر.
- (٢) وأن يعمل بها عملاً كبناء كما في البزازية اه. (١)

#### غمزالعيون ميں ہے:

فى الخلاصه: آجر بأكثر مما استاجر تصدق بالفضل، إلا إذا أصلح فيها شيئًا. وفى المحيط: فإن لم يزد فى الحار شيئًا ولا آجر معها شيئًا آخر من ماله يجوز عقد الإجارة عليه ولا يطيب له، وإن جصّصها أو آجر مع ما استاجر شيئًا من ماله يجوز أن تعقد عليه الإجارة تطيب له الزيادة ..... و كذا كل عمل قائم يعنى: لأن الزيادة بمقابلة ماز ادمن عنده حملًا لأمره على الإصلاح كما في المبسوط. اه. (٢)

#### بہار شریعت میں ہے:

مسئلہ: متاجرنے مکان یا دوکان کوکرایہ پر دے دیا، اگرائے ہی کرایہ پر دیاہ جتنے میں خود لیاتھا، یا کم پر، جب تو خیر، اور زائد پر دیاہے جتنے میں خود لیاتھا، یا کم پر، جب تو خیر، اور زائد پر دیاہے توجو کچھ زیادہ ہے اسے صدقہ کر دے، ہال اگر مکان میں اصلاح کی ہو، اسے ٹھیک ٹھاک کیا ہو تو زائد کا صدقہ کرناضروری نہیں۔ یا کرایہ کی جنس بدل گئ مثلاً لیا تھا روپے پر، دیا ہو اشر فی پر، اب بھی زیادتی جائز ہے۔ اصلاح سے مرادیہ ہے کہ کوئی ایساکام کرے جو عمارت کے ساتھ قائم ہو مثلاً پلاسٹر کرایا، یامونڈ پر بنوائی۔ بحر۔ (۲)

ہاں!اس صورت میں پیچیدگی ہے ہوگی کہ کراہے داراجارہ سے کرے اصل مالک سے کچھ بھی پانے کاحق دار نہ ہوگا، تواس کاحل ہے ہے کہ زمین یا تمارت میں کوئی معمولی سے چھے بھی بانے کاحق دار نہ ہوگا، تواس کاحل ہے ہے کہ زمین یا تمارت میں کوئی معمولی سی چیز مالک کے ہاتھ خاطر خواہ دام پر فروخت کردے۔
(۳۰ – ب) – اور اگر معاملہ زمین کے اجارہ کا ہو تو زمین کی ایک متعین مقدار کو یک مشت پیشگی کراہے پر اور بقیہ کو ماہانہ کراہے پر حسب تفصیل بالادے اور کڑا آیہ دار بھی اپنے متاجر سے اسی انداز کا معاہدہ کرے۔

<sup>(</sup>١) الأشباه والنظائر:٣٨٨، ٣٨٩، ج:٢، قبيل كتاب الأمانات، من الفن الثاني، كراچي پاكستان

<sup>(</sup>۲) غمر العيون، ص: ۳۸۹، ج: ۲، قبيل كتاب الأمانات من الفن الثاني، كراچي پاكستان/ ص: ١٤٢، ٢٤ ، ح: ٣، دارالكتب العلمية، بيروت، لبنان.

<sup>(</sup>٣) بهارِ شریعت، ص:٩٦، حصه:١٤، قادری کتاب گهر.

ساتوال سوال بير تفاكم : كرايد داركس اور شخص كوشى متاجّر كرايد پردے سكتا ہے يانهيں؟

اس کے جواب میں مقالہ نگار حضرات کے دونظریے سامنے آئے۔

يهلا نظريد: يدے كه كرايد دار شي متاجر كوكرايد بردے سكتا ہے يد نظريد درج ذيل علاي كرام كا ؟:

(۱)- حضرت مفتی محمد نظام الدین رضوی (۲)- مولاناصدر الوری قادری (۳)- مفتی شفیق احمد شربفی (۴)- مولانا صالح قادری (۵)- مفتی آلِ مصطفیٰ مصباحی (۱)- مولانا قاضی فضل احمد مصباحی (۷)- مولانا اختر حسین قادری (۸)- سفتی عنایت احرنعیم (۹) مفتی عابد حسین مصباحی (۱۰)- مولانا مصاحب علی رشیدی مصباحی -

ان میں ثانی الذکرنے تین صورتیں ذکر کرنے کے بعد دو صورت میں جواز اور ایک صورت میں عدم جواز کا قول کیا ہے۔ مفتی آلِ مصطفیٰ مصباحی مشروط جواز کے قائل ہیں۔

و مرانظر بد: مفتی اخر حسین مصباحی [راجستهان ] کا ہے ، موصوف کے نزدیک کراید دار کسی اور شخص کوشی متاجّر

گراہیہ پر نہیں دے سکتا ہے۔

**آ کھواں سوال میہ تھاکہ**: کرایہ داراپے حق خلو، یاحق ابقاے اجارہ کو دوسرے کے ہاتھ نیج سکتا ہے یا اس سے دست بر داری کے عوض کچھ مال وصول کر سکتا ہے یااس کے جواز کے لیے کوئی اور حیلہ اختیار کر سکتا ہے۔

اس سے متعلق جو جوابات موصول ہوئے ان کے تناظر میں درج ذیل موقف سامنے آئے:

**پہلا موقف: یہ ہے** کہ کرایہ دارا پناحق خلویاحق ابقاے اجارہ دو سرے کے ہاتھ فرو خت کر سکتا ہے نیز دست برداری کے عوض کچھ مال وصول کرنابھی رواہے۔ یہ موقف درج ذیل علاے کرام کا ہے:

(۱)-مولاناصدرالوریٰ قاوری (۲)- قاضی فضل احمد مصباحی (۳)-مفتی عابد حسین مصباحی (۴)-مولاناانور نظامی (۵)- مولاناانور نظامی (۵)- حضرت مفتی مصاحب قبله نے اس مسئله پر محققانه گفتگوکرتے ہوئے ایک اشکال قوی اور اس کاعمدہ حل بھی پیش فرمایا ہے۔ حضرت لکھتے ہیں:

ہاں بظاہر ایسا ہی محسوس ہوتا ہے کہ پگڑی کالین دین ''تصرفِ دوام'' کے معاوضہ کے طور پر ہوتا ہے کیوں کہ ثی متاجَر سے انتفاع و تصرف کاحق تونفس اجارہ کی وجہ سے اصالۃً ماتا ہے اور کرایہ دار کوماہ بماہ اس کاکرایہ بھی دینا پڑتا ہے۔لہٰذا پگڑی اس انتفاع و تصرف کامعاوضہ نہ ہوگی ، بلکہ تصرف کے بقاو دوام ہی کامعاوضہ ہو سکتی ہے۔

اس کی ایک وجہ یہ بھی ہے کہ بگڑی کوعام طور سے اصحاب قانون کرایہ کی رقم نہیں تسلیم کرتے ، وہ اسے کرایہ سے جدا دوسری رقم مانے ہیں اس کانام ان کے نزدیک پریمیم ہے۔ تو یوں بھی بگڑی حق ابقاے اجارہ وحق ابقاے تصرف کا معاوضہ قرار پاسکتی ہے جو حقوق ثابتہ موکدہ سے ہے جس کی بچے بوجہ تعامل و بوجہ حاجت جائز ہے یوں بی اس سے دست برداری بھی فقہا ہے محققین کے نزدیک معاوضہ لے کرجائز ہے ، لہذا بگڑی کی رقم لینا، دیناجائز ہوا۔

اشكال قوى: ليكن اس پرايك قوى اشكال بيدارد موتا ہے كه "إبقا باجاره وابقات تصرف "كامطلب ب" مكان، دكان سے دائى انتفاع كاحق كراية "حق انتفاع" كامعاوضه موتا ہے۔ يہى حق جمي مالك نے معاوضه لے كردوسرے كے ہاتھ نج ديا، يادوسرے كے ليے اس حق سے دست بردار ہوگيا تواس كامالك بيد نه رہا، بلكه وه تحف إس كامالك ہو گيا بس كے ہاتھ به حق بقاہے، ياجس كے ليے بيد دست بردار ہوا ہے۔ تو پھر اس پرماه بماه كراية، كوكم ہى، كيول واجب ہوتا ہے، اور مالك مكان اس حق كاكراية كيول واجب ہوتا ہے، اور مالك مكان اس حق كاكراية كيول وصول كرتا ہے جس كاية مالك نبيں ؟

اور اگریپماہاندر قم واقعةً گراہیہ ہی ہے تواس کا مطلب میہ ہوا کہ پگڑی اِبقاے تصرف واجارہ کا معاوضہ نہیں ، گووہ ای معاوضۂ تصرف کے قصد سے لی اور دی جاتی ہواور یہی متعارف بھی ہو۔ غرضے کہ پگڑی کو معاوضۂ حق تصرف مانیے توماہانہ کراہیہ سے اعتراض پڑتا ہے ،اور ماہانہ رقم کوکراہیمانیے تو پگڑی کے معاوضۂ تصرف ہونے پراعتراض پڑتا ہے۔

اس اشكال كاميري نگاه ميس كوئي معقول حل نهيس إلّاميدكه:

- 💸 🔻 گیڑی کالین، دین بوجہ حاجت شرعیہ جو واقعة محقق ہے۔ جائز قرار دیا جائے۔
- بایدمانا جائے کہ پگڑی کراہیہ کے علاوہ کوئی دوسری رقم نہیں ، بلکہ بیہ مکان کا جزءِ کراہیہ ہے جو پیشگی دیا جاتا ہے ، اور جزءِ
   کراہیماہ حسب قرار داد دیا جاتا ہے۔

اور اس صورت کا جواز بھی تعامل و حاجت کی پشت پناہی کا مختاج ہے کیوں کہ کرایہ یا تو پوری مدتِ منفعت کا ایک ساتھ مقرر ہوتا ہے جو معلوم ہوتا ہے ، یا ماہ بماہ وغیرہ کے حساب سے مقرر ہوتا ہے اور یہ بھی معلوم ہوتا ہے ۔ بگڑی کو جزءِ کرایہ قرار دیا جائے تواس کی مدت معلوم ہوئی چاہیے ، حالاں کہ یہاں مجہول ہے ، مگریہ جہالت بوجہ تعامل گوارا کی جاتی ہے۔ ساتھ ہی اس کی حاجت بھی ہے اس لیے جائزو درست ہے۔

ویسے یہ توجیہات بھی تکلف سے خالی نہیں گو بجائے خود در ست ہیں۔

اشکال قوی کاحل: آج شب چہار شنبہ ۲۷ رمضان المبارک ۱۳۲۷ھ مطابق کار اکتوبر ۲۰۰۱ء کو پروف ریڈنگ کے دوران اس اشکال کاحل یہ بہت سے حقوق وابستہ ہوتے ہیں۔ مثلاً: کے دوران اس اشکال کاحل یہ بہت میں آیا کہ مکان ، دکان وغیرہ املاک سے مالک کے بہت سے حقوق وابستہ ہوتے ہیں۔ مثلاً: (۱) حق سکونت ، (۲) حق بیچے ، (۳) حق صدقہ (۴) حق وصیت (۲) حق وقف (۷) حق کفالہ (۸) حق حوالہ (۹) اور اس کی وفات کے بعد اس کے ور شد کے لیے نسلاً بعد نسل حق اِرث (۱۰) وغیرہ۔

لینی مالک اپنے مکان دکان میں رہ سکتا ہے۔ دوسرے کے ہاتھ اسے نیچ سکتا ہے، دوسرے کو ہبہ و صدقہ کر سکتا ہے۔ دوسرے کے لیے وقف کر سکتا ہے۔ خرض میہ کہ تمام مالکانہ حقوق دوسرے کے لیے وقف کر سکتا ہے۔ غرض میہ کہ تمام مالکانہ حقوق اسے حاصل ہوتے ہیں اور اس کی وفات کے بعدوہ اس کے دارثین کی میراث ہوتا ہے اور وہی اس کے حق دار ہوتے ہیں۔ ملک سے تعلق رکھنے والے میہ تمام حقوق فقہی اصطلاح کے مطابق حقوق ثابتہ موکدہ سے ہیں، جنھیں صاحب حق بوجہ

حاجت اور بوجیہ عرف و تعامل بچ سکتا ہے اور ان کامعاوضہ لے کر دوسرے کے حق میں بغیر ان وجوہ کے بھی دست بر دار ہوسکتا ہے۔"

نيز حفرت مفتى صاحب دو سرى جگه لكھتے ہيں:

مسکہ دائرہ میں بگڑی والے علاقوں میں بچے حقوق کاعرف و تعامل بھی ہے اور ساتھ ہی اس کی حاجت بھی، مگر بھی انے میں اصل مذہب سے عدول لازم آتا ہے اس لیے مناسب سے ہے کہ اسے ان حقوق سے صلح با معاوضہ تسلیم کیا جائے جو بغیر سی شرعی حاجت اور عرف و تعامل کے بھی جائز ہے۔ اور بہر حال یہی وجہ ہے کہ کرابید دار کواس میں ایک حق کو چھوڑ کر دو سرے تمام مالکانہ حقوق حاصل ہوتے ہیں۔ لہذاوہ اسے وقف بھی کر سکتا ہے۔ دو سروں کے لیے اس کی وصیت بھی کر سکتا ہے۔ اور جمہ چاہے اسے ہبہوصد قد بھی کر سکتا ہے۔ اور جمہ چاہے اسے ہبہوصد قد بھی کر سکتا ہے۔ یہاں تک کہ اس کی وفات کے بعد اس میں اس کی میراث کا قانون بھی جاری ہوگا اور یوں ہی نسلاً بعد نسل جاری رہے گا۔ کھی ہوئی بات ہے کہ بیہ حقوق کر اید دار کونفس اجارہ کی وجہ سے نہیں حاصل ہوئے، بلکہ .
گڑی کے عوض اس کے حق میں مالک کی صلح و دست بر دار کی کی وجہ سے حاصل ہوئے۔

یہاں سے بیہ امر منقح ہوکر سامنے آگیا کہ مالک یامؤاجر کا اپنے کرایہ دار سے بدل خلو (پگڑی) لینا جائز ہے کیوں کہ یہ کوئی رشوت یامال حرام نہیں ہے بلکہ حقوق تا بتہ مو گلدہ کامعاوضہ ہے۔

یہ تو حضرت مفتی صاحب قبلہ کی تحقیقات انیقہ کی ایک جھلک تھی، اب اس سلسلے میں حضرت کی بہترین رائے کیا ہے؟ ملاحظہ کریں، لکھتے ہیں:

"" تاہم بہتریہ ہے کہ ارباب معاملہ کونفس معاملہ میں ترمیم واصلاح کامشورہ دیاجائے تاکہ یہ لین دین بلا تکلف رواہو سکے مثلا:

- پ فریقین کو بگڑی کی جتنی بھی رقم لینی دنی ہو، مثلاً پانچ لاکھ روپے ، اسے بگڑی یا پر بمیم وغیرہ کے الفاظ کے بجائے کرا بید کے نام سے موسوم کریں اور اسے دل میں بھی کرا بیہ ہی مانیں اور معاہدہ بی کریں کہ مکان ، د کان پر قبضہ کے دن کا کرا بیپانچ لاکھ روپے ہے۔
  کرا بیپانچ لاکھ روپے ہے اور بقیہ دنوں کاماہانہ کرا بیپانچ سوروپے ہے۔
- پ یا بوں طے کریں کہ زمین کا پیشگی کرایہ مثلاً پانچ لاکھ روپے ہے اور عمارت کا ماہانہ کرایہ پانچ سوروپے ہے، یااس کے برعکس عمارت کا پیشگی کرایہ لے اور زمین کاماہانہ۔ برعکس عمارت کا پیشگی کرایہ لے اور زمین کاماہانہ۔
- پامکان، د کان کی کوئی معمولی چیز مثلاً تالا، نل وغیرہ پانچ لاکھ روپے میں پچ کراس پر قبضہ دے دے اور کراہیہ باہمی رضا
   مندی سے مقرر کرلیں۔
- پامکان، د کان کی کوئی قابلِ کرایه چیز مثلاً نل، تجوری، ڈسک، پنگھا، سیڑھی وغیرہ کاکرایه پانچ لاکھ روپے اور مکان و د کان
   کاکرایه پانچ سوروپے مقرر کرلیں۔

یااس طرح کے پچھاور قابل عمل و آسان حیلے اختیار کریں۔ یاچاہیں تواجارۂ طویلیہ کامشروع و منصوص طریقہ اختیار کریں۔

ووسراموقف: بیہ کہ کرایہ دار اپنے حق خلویا حق ابقاے اجارہ کی نہ بیج کر سکتا ہے اور نہ ہی دست بردار کی کے عوض مال وصول کرنا جائز ہے۔ بیہ موق<sup>د</sup> نے درج ذیل علماے کرام کا ہے:

(۱) - مفتی آلِ مصطفیٰ مصباحی (۲) - مفتی عنایت احمد (۳) - مفتی شفیق احمد شریفی (۴) - مفتی اختر حسین مصباحی [راجستهان] (۵) - مولانامصاحب علی رشیدی مصباحی -

ان میں سے اکثر حضرات نے جواز کے حیلے رقم فرمائے ہیں۔

تیسراموقف: بیرے کہ حق خلویا حق ابقاے اجارہ کی بیہ خربید و فروخت یادست برداری کے عوض مال وصول کر نااگر مدت اجارہ کے اندر ہے توجائز ہے ور نہ نہیں۔ بیہ موقف مولا نااختر حسین قادری کا ہے۔

نوال سوال میر تفاکہ :کرایہ دار کے ذریعہ جب کوئی شخص شی متاجَر کوکرایہ پرلیتا ہے توبھی قانونا صرف مالک کو ہی یہ اختیار حاصل رہتا ہے کہ دو سرے کے نام کرایہ داری منتقل کرے۔ توکیا کرایہ داری دو سرے کو منتقل کرتے وقت اس سے مالک کا کچھ مال وصول کرنائسی بھی عقد یا حیلہ کے ذریعے جائز ہے ؟

اس سے متعلق جوموقف سامنے آئے وہ درج ذیل ہیں:

**پہلاموقف:** یہ ہے کہ کرایہ داری دو سرے کو منتقل کرتے وقت اس سے مالک کا پچھ مال وصول کرنا جائز ہے۔ یہ موقف درج ذیل تین ملاسے کرام کاہے:

(۱)-مولاناصدر الوري قادري (۲)-مولانامصاحب على رشيدي مصباحي (۳)-مولاناعابد حسين مصباحي \_

دوسمراموقف: بیہ بے کہ کرایہ داری دوسرے کو منتقل کرتے وقت اس سے مالک کا کچھ مال وصول کرنانا جائز ہے کہ یہ رشوت ہے۔ یہ موقف درج ذیل علماے کرام کا ہے:

(۱)- حضرت مفتی محمد نظام الدین رضوی (۲)- مفتی آلِ مصطفیٰ مصباحی (۳)- مفتی اختر حسین مصباحی | راجستهان | منه فضل

(٤) - مولانا قاضی فضل احمد مصباحی (۵) - مفتی عنایت احمد (۲) - مفتی شفیق احمد (۷) - مولاناانور نظامی به

البنة ان تمام حضرات نے جواز کاحیلہ بھی تحریر فرمایا ہے۔ حضرت مفتی محمد نظام الدین رضوی نے متعذ و حیلے ذکر کیے ہیں۔ حضرت لکھتے ہیں:

البتداس كا اباحت كے ليے چند حيلے ہيں، جويہ ہيں:

(۱)-اپن کوئی معمولی سی چیز مثلاً سوئی دو سرے کرایہ دار کے ہاتھ فرو خت کر دے اور اس کا دام اتنا ہی طے کرے جتنا اس سے لیناچاہے یا کچھ کم و بیش ۔

ا (۲)- منتقلی کی جو تحریر مرتب کی جاتی ہے اسے یہ کہ کر پیج دے کہ میں نے یہ منتقلی نامہ تیرے ہاتھ اسے روپے کے بدلے میں بیچا اور کرایہ داراسے قبول کرلے۔

(۳)-کرایہ داریہ کہ دے کہ میں نے تم کواتے گھٹے کے لیے اتنے روپے میں اجیر کیا تم اس وقت میں میرے لیے اینے دستخطے منتقلی نامہ تیار کر دویاکر ادواور مالک اسے منظور کرلے۔

#### د سوال سوال بيه تفاكه:

(الف): مالک و قت عقدیااس سے پہلے کرایہ دار سے خطیرر قم اس شرط کے ساتھ وصول کرتا ہے کہ جب وہ مکان یاد کان خالی کرے گا ہے ہے جب وہ مکان یاد کان خالی کرے گا ہے اور کی تم واپس کردے گا ،اس در میان مالک کواس تم میں تصرف کا کامل اختیار حاصل ہوتا ہے۔اس قم کی شرعی حیثیت کیا ہے اور بیر قم لینا جائز ہے یانہیں ؟

(ب): یابی شرط ہوتی ہے کہ اس رقم سے ماہ بماہ نصف کرابیہ میں وضع ہو گااور جب ایک مخصوص مقدار باقی رہ جائے گی تووہ رقم د کان یامکان خالی کرتے وقت یک مشت واپس ہوگی۔ توجزءِ رقم جس کی واپسی مشروط ہے۔ اس کی شرعی حیثیت کیا ہے اور بیر تم لیناجائزہے یانہیں ؟

**(5)**:اور باقی رقم جو ماہ بماہ کراہیہ میں وضع ہونی ہے ،اس کی شرعی حیثیت کیاہے ،اس کے باعث عقدا دہارہ پر کوئی منفی اثر تونہیں پڑے گا؟

جز والف کے جواب میں مقالہ نگار حضرات کے تین موقف سامنے آئے۔

پہلا موقف: بیہ کہ وقت عقدیااسے پہلے مالک کراید دارہے جو خطیرر قم حاصل کرتا ہے اس کی شرعی حیثیت قرض کی ہے۔ بیہ موقف درج ذیل علماے کرام کا ہے۔

(۱)- حضرت مفتی محمد نظام الدین رضوی (۲)- مفتی آلِ مصطفیٰ مصباحی (۳)- مفتی شفیق احمد شربغی (۴)- مولانا قاضی فضل احمد مصباحی (۵)- مفتی عابد حسین مصباحی (۱) مولاناصالح قادری (۷)- مولانااخر حسین (۸) مولاناانور نظامی (۹)مفتی عنایت احمد نعیمی (۱۰)مفتی اختر حسین مصباحی [راجستهان]-

دوسراموقف:مولانامصاحب علی رشیدی مصباحی کاہے، موصوف اس رقم کوزر ضانت کہتے ہیں۔ تیسر اموقف:مولانامحرصدرالوریٰ قادری کاہے، حضرت نے اس رقم کی حیثیت "اجارہ بشرط قرنس" متعیّن فرمائی

جز"ب" کے جواب میں بھی حضرت مولانا محمد رالوری قادری اور مولانا مصاحب علی رشیدی مصباحی کے علاوہ جملہ مقالبہ نگار حضرات اس بات پر متفق بیں کہ اس رقم کی بھی حیثیت قرض کی ہے۔ جب کہ حضرت مولانا صدر الوری قادری نے اجارہ بشرط قرض "اور مولانا مصاحب علی رشیدی مصباحی نے" زرضانت" قرار دیاہے۔ قرار دیاہے۔ جز"ج"یعنی باتی رقم جوماہ بماہ کرایہ میں وضع ہونی طے پائی ہے، اسے درج ذیل حضرات نے" پیشگی کرایہ" قرار دیا

(۱)- حضرت مفتی محمد نظام الدین مصباحی (۲)- مولاناصالح قادری (۳)- مفتی عنایت احمد نعیمی (۴)- مفتی شفق احمد شربغی (۵)- مفتی عابد حسین مصباحی (۵)- مولانا اختر حسین قادری (۸)- مفتی عابد حسین مصباحی (۵)- مولانا افر نظامی (۱۱)- مولانا قاضی فضل احمد مصباحی - مصباحی (۹)- مولانا انور نظامی (۱۱)- مولانا قاضی فضل احمد مصباحی - البته حضرت مفتی آل مصطفی مصباحی نے اس رقم کو بھی قرض یار بهن مانا ہے -

عميار موان سوال بير تفاكه:

او قاف کی زمین ، مکان و د کان کو بگڑی لے کر کرایہ پر دیناتفصیل بالا کی روشیٰ میں کسی بھی صورت میں جائز ہے یا نہیں ؟ اس سلسلے میں دوموقف سامنے آئے:

**پہلاموقف: یہ ہے کہ او قاف کی زمین ، مکان ود کان کو پگڑی لے کر کرا یہ پر دینا جائز ہے ۔ یہ موقف درج ذیل** لماے کرام کا ہے ۔

(۱)- حضرت مفتی محمد نظام الدین رضوی (۲)- مفتی اختر حسین مصباحی [راجستهان] (۳)- مولانا مصاحب علی رشیدی مصباحی (۲)- مفتی عابد حسین مصباحی (۵)- قاضی فضل احمد مصباحی (۲)- مولاناانور نظامی (۵)- مولانااختر حسین قادری \_

ان حضرات نے وہ شرائط بھی عائد کی ہیں جن کو مجد داعظم امام احمد رضاقد س سرہ نے رسالہ '' جو ال العلو لتبین الخلو الخلو''میں بیان فرمایا ہے۔ وہ شرائط بیہ ہیں:

"پھراگر خلووقف میں ہوتوشرطہے کہ (۱) یہ عقد خود واقف یا متولی کرلے، دوسرے کواختیار نہیں۔(۲) نیزلازم کہ وہ روپیہ خاص وقف کی منفعت صحیحہ میں ضرف ہونہ کہ واقف یا متولی یاسی اور کام میں۔(۳) نیز ضروری کہ وقف کواس امدادی مال کی حاجت ہو،اگروقف خود اپنی اس منفعت کو پوراکر سکتا ہے توخلوباطل ہے۔"(۱)

وسرا موقف: بیہ کہ او قاف کی زمین، مکان و دکان کو پگڑی لے کرکرایہ پر دینا جائز نہیں یہ موقف درج ذیل علاے کرام کاہے:

(۱) - مولانامحد صدر الوری قادری (۲) - مفتی عنایت احد (۳) - مفتی اختر حسین مصباحی (۴) - مفتی آلِ مصطفیٰ مصباحی (۵) - مفتی شفیق احمد شریفی (۲) - مولاناصالح قادری - مؤخر الذکرتین حضرات نے جواز کے کچھ حیلے بھی تحریر کیے ہیں -

<sup>(</sup>۱) فتاوی رضو یه، ص:۳٦٤، ج:٦، رضا اکیڈمی

# نیسلے

# دوامی اجارہ (بین پکڑی کے ساتھ معاملۂ کرابیدداری)

بدل خلو (بگڑی) لینے کی حاجت مواجر (مالک مکان ، دُ کان ) کو بعض ہی حالتوں میں متحقق ہوتی ہے۔ ہاں!!مستاج ہوں کے استاج کارواج کو اس کے دینے کی حاجت ان جگہوں میں زیادہ ہوتی ہے جہاں پگڑی کے بغیر مکان ، ذکان ملنے کارواج کی نہ ہو۔ ہی نہ ہو۔

ں مہدت ای طرح متاجر جب شے متاجَر ( دُ کان ، مکان ) مالک کو داپس کرے یاسی اور متاجر کو دے تو پگڑی لینے کی اسے حاجت ہوتی ہے۔ اسے حاجت ہوتی ہے۔

لیکن عوام کے لیے اس کی تفصیل اور تحدید کہ کہال اس کی حاجت ہے اور کہال نہیں بہت مشکل ہے۔
اور اصل مذہب میہ ہے کہ بدل خلو کا معاملہ ناجائز ہے، اس لیے سلامتی کی راہ میہ ہے کہ عاقدین ایسی صور سے اپنائیں جس میں بلاد غدغہ وہ جائز ممل کرنے والے ہوں اور گنہ گار نہ قرار پائیں۔

وه صورت میہ ہوسکتی ہے کہ:

⇒-زمین کاایک سال کااجارہ پگڑی کے بدلے کریں اور عمارت سے انتفاع کااجارہ ماہانہ کرایہ کی شرح پر کریں۔
 ⇒-یار وزِ قبضہ کا کرایہ مثلاً ایک لاکھ رکھیں اور ماہانہ مثلاً ایک ہزار روپے رکھیں۔ واللہ تعالیٰ اعلم۔

# د بون اور ان کے منافع پرز کاۃ

⇔ سوال نامه
 ⇔ خلاصة مقالات
 ⇔ فيصلے

# سوال نامه

# د بون اور ان کے منافع پرز کاۃ

#### ترتیب:مفتی محمدنظام الدین رضوی،رکن مجلس شرعی ونائب صدر شعبهٔ افتا جامعه اشرفیه، مبارک بور

<sup>1</sup> و و المراكب بيم و المراكب بير و الكراك مقرره مدت مثلًا دس سال ، پندره سال ، بيس سال تک کے ليے لائف انشور نس كار بوريشن ميں قسط وار روپے جمع كيے جاتے ہيں جو مدتِ بيم كے اختتام كے بعد ، ہي قابل واپسي ہوتے ہيں \_ ہاں جزءر قم ہر پانچ سال پرایک متعیّن مقدار (مثلًا پانچ ہزار ، وس ہزار ، پندرہ ہزار ) ميں واپس ہوتی رہتی ہے ۔

زندگی بیمہ کی مدت حیات مکمل ہوجانے کے بعد کل جمع رقم پر کاربوریشن "بونس" کے نام سے ایک خطیرر قم دیتا ہے جو جمع رقم کی دوگئی یا کچھ کم وبیش ہوتی ہے۔

0 " حکومت " کے بینک اور ڈاک خانوں میں روپے جمع کرنے کے مختلف طریقے ہیں جن کی قدرتے فصیل یہ ہے:

(1) بچت کھانتہ: (سیونگ بینک اکاونٹ S.B.A.) یہ کھانہ کم سے کم پانچ روپے جمع کرکے کھولاجا سکتا ہے، اس کے بعد ایک روپیہ بھی جمع ہوسکتا ہے، کھانہ دار اپنی جمع رقم ہروقت نکالنے کا نجاز ہوگا، البتہ کھانہ جاری رکھنے کے لیے پانچ روپے جمع رہنا ضروری ہے۔ ہرماہ کی دسویں تاریخ سے آخری تاریخ کے در میان کھاتے میں پکی کل رقم پر بری فیصد سالانہ نفع کے حساب سے نفع دیا جاتا ہے جو ہر سال اسار دسمبر اور ۲۰۰۰ رجون کو نکالا جاسکتا ہے۔

### (٢)ميعادى جمع كهاند: (فكسرة نوزت اكاونت F.D.A.)

۳۹ د نول سے لے کر ۱۰ برس تک کسی بھی مدت تک کے لیے رقم جمع ہوتی ہے، نابالغوں کے لیے دس برس سے زیادہ اور ادارول وسر کاری محکموں کی رقم بیس برس تک کے لیے بھی کس کی جاسکتی ہے۔

میعادی جمع رقم پرنفع کی ادائیگی ہر سہ ماہی پر کی جاتی ہے ، البتہ "ماہانہ آمدنی آکیم" میں نفع کی ادائیگی ماہ بماہ ہوتی ہے۔ ضرورت پیش آنے پر مقررہ میعاد سے پیشتر بھی جمع شدہ رقم نکالی جاسکتی ہے۔ البتہ جس میعاد کے لیے رقم بینک میں جمع کی گئی ہوا س مدت کے لیے نافذ شرح نفع سے ایک فیصد نفع بطور جرمانہ کم کر کے نفع کی ادائیگی ہوتی ہے، میعاد مقرر بوری ہونے پر نفع کی رقم جمع رقم سے دوگنی یااس سے بھی زیادہ ہوجاتی ہے۔

## (٣) گريلو بيت اسكيم، يا متواتر جمع كهاند: (سنچى جمع بوجنايا يومولينيو دُپوز ا ا كاون )

یہ کھاتہ ۳ ماہ کے فرق ہے ۲ ماہ ہے ۱۲ ماہ کے در میان کسی بھی مدت کے لیے کھولا جاسکتا ہے ، ماہانہ قسطیں = ۵ یا اس سے زیادہ ہو سکتی ہیں، متعیّن قسط کی رقم طے شدہ مہینوں کی مدت تک ہر مہینہ دنی پڑے گی، قسطوں کی مقدار ایک بار طے کیے جانے کے بعداس میں تبدیلی نہیں کی جاسکتی بلکہ اگر کسی وجہ سے ماہانہ قسط بند کر دنی ہے تو کھاتہ دار جمع شدہ قسطوں کی رقم کو کہ ہے کم "گھریلو بجبت آسکیم" کی بقیہ مدت تک میعادی جمع کھاتہ یا" پوزنیویش جمع راشی" میں تبدیل کراسکتا ہے۔ کھاتہ دار کو گھریلو بجت آسکیم کے ذریعہ بوری کی گئی مدت تک میعادی جمع کھاتہ یا" او نفع ملے گا۔

### (٣)مابانه آمدنی آمکیم (M.I.S.)

ایک سال سے دئ سال تک کسی بھی میعاد کے لیے بیہ کھانتہ کھولاجا سکتا ہے ،اس میں ہر ماہ ایک مقررہ شرح سے نفع ماتا ہ جوماہ بماہ کھانتہ دار کے سیونگ بینک اکاونٹ /کرنٹ اکاونٹ /گھریلو بچٹ آئیسم میں جمع ہوتار ہتا ہے۔ بیر قم بھی دوران مدت قابلِ واپسی ہوتی ہے۔

#### (۵) تمسکات: (نقدی پرمانٹر پتر بوجنا)

بینک اور ڈاک خانے مختلف قیمتوں کے تمسکات بھی جاری کرتے ہیں جن کی تفصیل ہے ہے:

=/100،=/5000،=/1000،=/5000، =/1000، =/1000، =/5000، =/5000، =/1000، =/1000، المال عند المال الم

یے میں سے میں میں اس کیا جا سکتا ہے ، یہ تمام تمسکات در میان مدت بھی واپس کر کے جنمع شدہ رقم مع نفع واپس لی جا سکتی ہے ، قیمت جمع کرکے حاصل کیا جا سکتا ہے ، یہ تمام تمسکات در میان مدت بھی واپس کرکے جنمع شدہ رقم مع نفع واپس لی جا سکتی ہے ،

البتهاس صورت میں نفع کی مقدار کم ہوگی۔ڈاک خانے اِن ناموں سے تمسکات جاری کرتے ہیں:

کسان فلاحی نامه (کسان و کاس پتر) اندرافلاحی نامه (اندراو کاس پتر)

توى بچت و ثيقه (نيشنل سيونگس سر ثيفكيث)

مختصریہ کیہ یہ کھاتے جس نوعیت کے بھی ہوں ان میں روپے جمع کرنے پر نفع ماتا ہے اور جمع شدہ روپے کسی بھی وقت ول کے حاسکتے ہیں۔

Oزر بیشگی: د کان، مکان یا آراضی کرایه پر لینے کی صورت میں ایک خطیرر قم مالکان کوایڈوانس یازر پیشگی کے نام ہے دین

براتی ہے جوماہ بماہ ہر مبینے کے کل یا جز کراہ میں محسوب ہوکروضع ہوتی رہتی ہے تاآں کہ ختم ہوجاتی ہے۔

# اب سوال بیرہے کہ

- بینک اور ڈاک خانوں اور لا کف انشور نس کار پوریشن میں جمع شدہ رقوم اور زر ضانت وزر پیشگی کی حقیقت کیا ہے بیر" د بون" ہیں یا کچھاور؟
  - و دیون سے ہیں توان کاشار دین کی اقسام ثلاثہ (قوی، متوسط، ضعیف) میں ہے کس قسم میں ہوگا؟
    - ان رقوم پرز کاة کب اور کتنے دنوں کی واجب ہوگی یاواجب ہی نہ ہوگی ؟
      - ان رقوم کے منافع پرز کاۃ کاکیا تھم ہے؟

## خلاصۂ مقالات بعنوان: د بیون اور ان کے منافع پرز کا ۃ

تلخيص نگار:مولانامحمه عارف سين قادري مصباحي،استاذ دارالعلوم قادريه،نورييون محمدر

مجلس شرعی جامعہ اشرفیہ مبارک پور کے چوتھے فقہی سیمینار میں تحقیق و مذاکرہ کے لیے منتخب موضوعات میں سے ایک اہم موضوع تھا: " دیون اور ان کے منافع پر زکاۃ" حضرت مفتی محمہ نظام الدین رضوی دام ظلہ العالی نے سوال نامہ میں زندگی بیمنہ، بینکوں، ڈاک خانوں اور زر بیشگی و زرضانت کامختصر اور جامع تعارف پیش کرنے کے بعد جاراہم سوالات قائم کیے ہیں۔ ہندوستان کے مختلف خطوں کی دانش گاہوں سے تعلق رکھنے والے علما و مفتیان کرام کے مقالے جومجلس شرعی کو موصول ہوئے ہیں ان کی مجموعی تعداد ۱۲ اس بالترتیب وہ سوالات اور علما کے اقوال و آراملاحظہ فرمائیں۔

**پهلاسوال بير تفاکه:** بينک، داک خانون اور لائف انشورنس کار بوريشن مين جمع شده رقوم اور زر صانت وزر پيشگی

کی حقیقت کیاہے یہ "دبون" ہیں یا کچھاور؟

اس سوال کے جواب میں مقالہ نگار حضرات مختلف خانوں میں بٹے ہوئے ہیں۔

چہلا تظرید: بیے کہ بیسب رقوم دین ہی ہیں ،اس کے قائل درج ذیل حضرات ہیں۔

مفتی شفیق احمد شربفی، مفتی عنایت احمد تعیمی، مولاناشمس الهدی مصباحی، مفتی حبیب الله تعیمی مصباحی، مفتی عبد القدوس، مولانااخر حسین مصباحی، مولاناصدر القدوس، مولانااخر حسین مصباحی، مولاناصدر القدوس، مولانااخر حسین مصباحی، مولاناصدر القدوس، مولانااخر حسین مصباحی، مولاناور نظامی، مولانااخر حسین قادری، مولاناصدر القدوس، مولاناور نظامی، مولاناور تقدیم المی ما در در مولانا مولانا می مولانا مولانا مولانا می مولانا مولا

الوریٰ قادری مصباحی، مولاناحنیف قادری بریلوی، البته مولانااختر حسین قادری نے زرییشگی کواجرت قرار دیاہے۔

اور ان میں موخرالذکر مولاناحنیف صاحب قادری بریلوی نے زر پیشگی کو مطلقاً دین سلیم نہیں کیا ہے بلکہ وہ اس میں تفصیل کے قائل ہیں، موصوف ککھتے ہیں:

"البتہ زر پیشگی میں مثلاً بچاس روپے ایک ماہ کی اجرت ہیں ، اور باقی تمام رقم تیہلے ماہ تک دین ہی ہیں ، پھر دوسرے ماہ میں مزید بچاس یا جتنے روپے دین سے اجرت میں تبدیل ہوجائیں گے۔"

اس موقف کے قائلین نے درج ذیل عبارات فقہیہ سے استدلال کرتے ہوئے اپنے موقف کو باقوت بنانے کی سعی

محمودی ہے۔"الاشباہ والنظائر" میں ہے:

"القول في الدين وعرفه الحاوى القدسي بأنه عبارة عن مال حكمي يحدث في الذّمة ببيع • و استهلاك في الذمة."

فتاوی رضوبه میں ہے:

"یہاں چارہی صورتیں متصوّر ہیں، کام میں لگانے کے لیے بیدروپید دینے والے بغرض شرکت دیتا ہے یا بطور ہبدیا بطور عاریت یا قرض۔ بطور عاریت یا قرض۔ بطور عاریت یا قرض۔ بالمور عاریت بالمور عاریت بالمور عاریت بالمور عاریت بالمور عاریت بیں شے بعینہ قائم رہتی ہے، بہر حال یہاں نہیں مگر صورت قرض۔ " (۱)

یہ دلیل مولاناانور نظامی مصباحی نے پیش کی ہے، موصوف زر پیشگی کے علاوہ کو دیون تسلیم کرتے ہیں۔ فتاویٰ امجد میریں ہے:

" بینک میں روپیہ رکھا ہے، اس کا مطلب تو یہ ہوا کہ وہ بینک میں بطور امانت رکھا ہے، ایسا ہے جب نوسال بہ سال اس کی زکاۃ واجب الاداء ہے، اور اگر بینک کو بطور قرض دیا ہے جیسا کہ یہی متعارف ہے تواگر چہ وجوب زکوۃ سال بسال ہو گامگر واجب الادااس وقت ہوگی جب کہ خمس نصاب کم از کم وصول ہوجائے۔ "(۲)

یہ دلیل حضرت مولا ناصدر الوریٰ قادری مصباحی نے پیش کی ہے۔

دوسر انظر مید: مفتی عبدالرشد، حیدر آباد کاہے، موصوف بینک، ڈاک خانوں اور لائف انشورنس میں جمع شدہ رقم کو مضاربت اور زربیشگی و زرضانت کو دیون میں شار کرتے ہیں۔

**تبیسر انظر بی**: حضر میفتی محمد نظام الدین رضوی مصباحی کا ہے۔ حضرت کے نز دیک زریبینگی ''من وجہ عقد قرض اور من وجہ عقدر ہن ''ہے۔

چوتھانظر سے: مولانا قاضی فضل احمد مصباحی کائے۔ موصوف کے نزدیک بینک اور ڈاک خانہ میں جمع شدہ رقم اپنی اصلیت اور ڈاک خانہ میں جمع شدہ رقم اپنی اصلیت اور حقیقت کے لحاظ سے امانت اور صورةً دین اور قرض ہے جب کہ زرینگی کی شرعی حقیقت اجرت اور زر ضانت کی حقیقت قرض کی ہے۔ موصوف نے زرینگی کے شکی مستاجر کی اجرت ہونے پر بہار شریعت کی ورج ذیل عبارت سے استناد کیا ہے۔

"بعض لوگ قرض لے کرمکان یا کھیت رہن میں رکھ دیتے ہیں کہ مرتبن مکان میں رہے اور کھیت کو جوتے ، بوئے اور

<sup>(</sup>۱) فتاویٰ رضو یه، ج: ۷، ص: ۱۱، رضا اکیدُمی

<sup>(</sup>٢) فتاوى امجديه، ص: ٣٦٩، ج: ١، دائرة المعارف، الامجدية

مکان یا گھیت کی پچھ اجرت مقرر کر دیتے ہیں مثلاً مکان کاکرایہ پانچے روپے ماہوار یا گھیت کا پٹہ دس روپے سال ہونا چا ہے اور طے یہ پاتا ہے کہ یہ رقم زر قرض ہے 'بحریٰ ہوتی رہے گی، جب کل رقم ادا ہوجائے گی، اس وقت مکان یا گھیت واپس ہوجائے گا، اس صورت میں بظاہر کوئی قباحت نہیں معلوم ہوتی، اگر چہ کرایہ یا پٹہ واجبی اجرت سے کم طے پایا ہواور یہ صورت اجارہ میں داخل ہے، یعنی اتنے زمانے کے لیے مکان یا گھیت اجرت پر دیا اور زر اجرت پیشگی لے لیا۔ "(۱)

**دوسر اسوال بیر نقاکه**:[اگر بینک، ڈاک خانوں اور لائف انشورنس کار بوریشن میں جمع شدہ رقم اور زر ضانت و زر

پیشگی ] دیون سے ہیں توان کا شار دین کی اقسام ثلاثہ [ قوی ، متوسط ، ضعیف ] میں سے سقتم میں ہو گا؟

اس سوال کے جواب میں مقالہ نگار حضرات کی درج ذیل رائیں ہیں:

میلی رائے: بیرے کہ بینکوں، ڈاک خانوں اور لائف انشورنس میں جمع شدہ رقوم اور زر ضانت وزر پیشگی" دیون

تویہ" سے ہیں۔اس کے حامل درج ذیل ارباب فقہ وافتاہیں۔

مفتی شفیق احد شربغی، مفتی عنایت احرنعیمی، مولاناشمس الهدی مصباحی، مولاناصدر الوری قادری مصباحی، مفتی عبد الرشید، مفتی عبد القدوس، مفتی حبیب الله مصباحی، مفتی اختر حسین مصباحی، مولاناانور نظامی مصباحی، مولانا مصاحب علی رشیدی مصباحی، مولانا قاضی فضل احمد مصباحی، مولانااختر حسین بستوی -

> موخرالذكر دوعلاے كرام نے زر پينگى كے علاوہ كو" ديون قويد "ميں شار كياہے۔ اس نظر ہے كے قائل حضرات نے درج ذيل عبارات فقہيد سے استدلال كياہے۔ در مختار میں ہے:"القوي كقرض و بدل مال تجارۃ"'') ردالمختار میں ہے:

"قوله: كقرض، قلت: الظاهر أن منه مال المرصد المشهور في ديارنا، لأنه إذا أنفق المستاجر لدار الوقف على عمارتها الضرورية بأمر القاضى للضرورة الداعية إليه يكون بمنزلة استقراض المتولى من المستاجر، فإذا قبض ذلك كله أو اربعين درهمًا منه ولو باقتطاع ذلك من أجرة الدارتجب زكاته لما مضى السنين والناس عنه غافلون اه "(٣)

دوسری رائے : مولا ناصنیف قادری بریلوی کی ہے۔ موصوف کاموقف خودان کے بی الفاظ میں ملاحظہ کریں۔ لکھتے ہیں:

<sup>(</sup>۱) بهار شریعت، حصه ۱۷، ص: ۳۹

<sup>(</sup>۲) در مختار، ص: ۲۳۷، ج: ۳، کتاب الزکاة، دار الکتب العلمية، بيروت.

<sup>(</sup>r) ردُ المحتار، ص: ٢٣٧، ج: ٣، مطلب: في وجوب الزكاة في دين المرصد، دار الكتب العلمية، بيروت

"موقع اورمحل کے اعتبار سے کسی قسم کابھی تحقق ہوسکتا ہے۔ لہند اعلی الاطلاق نہ بید دیون قوی ہیں اور نہ متوسط وضعیف۔" تیسر اسوال بیر تھاکہ: بینکوں، ڈاک خانوں اور لائف انشورنس کار بوریشن میں جمع شدہ رقوم اور زرضانت وزر پیشگی، ان رقوم پرز کا قاکب اور کتنے دنوں کی واجب ہوگی یا واجب ہی نہ ہوگی ؟

اس سوال کے جواب میں مقالہ نگار حضرات تین خانوں میں ہے ہوئے ہیں۔

**پہلاموقف:** بیہ کہ ان رقوم کی زکوۃ سال بسال واجب ہوگی البتہ واجب الادااس وقت ہوگی جب کہ نمس نصاب یاکل نصاب پر قبضہ ہوجائے۔اس نظریے کے حامل درج ذیل ارباب علم و دانش ہیں:

مفتی شفیق احد شریفی ، مفتی عنایت احرنعیمی ، مولاناتمس الهدی مصباحی ، مولاناصدری قادری مصباحی ، مفتی حبیب الله نعیمی مصباحی ، مفتی عبدالرشید ، مفتی عبدالقدوس ، مولانا قاضی فضل احمد مصباحی ، مفتی اختر حسین مصباحی ، مولانامصاحب علی ر شیدی مصباحی ، مولانااختر حسین بستوی ، مولاناانور نظامی \_

اس موقف کے قائل مقالہ نگار حضرات نے درج ذیل اسفرافقہیہ کی عبار توں سے استناد کیا ہے۔

تنویرالابصار و در مختار میں ہے:

"تجب زكاتها إذا تم نصابًا بنفسه أو بما عنده مما يتم به وحال الحول ولو قبل قبضة في القوى لكن لافورًا بل عند قبض أربعين درهمًا من الدين القوى كقرض و بدل مال تجارة فكلمًا قبض أربعين درهماً يلزمه درهم. "(۱)

ای کے تحت روالمختار میں ہے:

"إذا كانت الألف من دين قوى كبدل عروض تجارة فإن ابتداء الحول هو حول الأصل لامن حين البيع ولا من حين القبض فإذا قبض منه نصابًا أو اربعين درهمًا زكاه عمّا مضى بانيًا على حول الأصل. "(٢)

فتاوی رضوبه میں ہے:

"جوروپیہ قرض میں پھیلا ہے اس کی بھی ز کاۃ لازم ہے ، مگر جب بقدر نصاب یاخمس نصاب وصول ہو، اس وقت اداً واجب ہوگی ، جتنے برس گزرے ہوں سب کا حساب لگاکر۔ "<sup>(r)</sup>

دو ممراموقف: مولاناحنیف صاحب بریلوی کاہے، موصوف کے نزدیک چوں کہ بیر قوم دیون توہیں مگر مطلقادین کی کسی ایک شیم میں سے نہیں بلکہ موقع اور محل کے اعتبار سے کسی بھی شیم سے ہوسکتے ہیں۔اس لیے شیم زکاۃ میں بھی تفصیل کرتے

<sup>(</sup>۱) تنوير الأبصار در مختار، ص:۲۳۷،۲۳٦، ۳:۳، كتاب الزكاة، دار الكتب العلمية، بيروت.

<sup>(</sup>٢) ردالمحتار، ص: ٢٣٨، ج: ٣، مطلب في وجوب الزكاة في الدين المرصد، دار الكتب العلمية، بيروت

<sup>(</sup>r) فتاوى رضويه، ص:٤٣٢، ج: ٤، رضا اكيدُمي

ہیں۔ان کاموقف خودانہی کے الفاظ میں ملاحظہ کریں۔

"ویون قوی و متوسط بین توسال بسال واجب ہوتی رہے گی، خواہ بچاس برس گزر جائیں۔لیکن دین قوی پر واجب الادا اس وقت جب نصاب یاخمس نصاب وصول ہواور وہ بھی صرف وصول شدہ رقم ہی گی، باقی غیر موصولہ کی ابھی نہیں ... اور دین متوسط ہے تو نصاب کامل یا اس سے زائد وصول ہونے پر واجب الادا ہوگی .... اور دین ضعیف ہے توجس سال بقدر نصاب یازائد یاکل رقم وصول ہوگی۔اس وقت سے سال شروع ہوگا اور حولان حول پر اسی سال کی زکوۃ واجب الادا ہوگی۔"
تغییر اموقف بحقق مسائل جدیدہ حضرت علامہ مفتی محد نظام الدین رضوی برکاتی کا ہے۔ حضرت نے پیشگی رقم کو جوب کے "عقدر بن " قرار دیا ہے اور چول کہ شکم رہون کی زکاۃ نے وجوب کے قائل نہیں حضرت کھتے ہیں:

" پیشگی رقم" کی شرعی حیثیت واضح ہوجانے کے بعد مسئلۂ رکاۃ کا حکم آسان ہوجاتا ہے۔عقدر ہن کا تقاضا یہ۔ہے کہ جب تک وہ پیشگی رقم مالک د کان کے پاس ہے ،اس کی زکاۃ کرایہ دار اور مالک مکان کسی پرواجب نہ ہوگی۔

مگرواضح رہے کہ حضر میفتی صاحب کا بیہ موقف شروع میں تھا پھر بعد میں وضوح دلائل اور پہلے کی بہ نسبت قوی دلائل فراہم ہونے کے بعد زرینینگی کو قرض محض قرار دیااور زرینینگی دینے والے پر سال بہ سال وجوب زکاۃ کا قول کیا ہے جصرت رقم طراز ہیں:

"ای مسئلہ کی تحقیق کے دوران فقد فقی کے ممتاز عالم دین ججۃ الاسلام، امام ابوبکر الجصّاص الرازی ڈائٹٹٹٹٹے کی کتاب "احکام القرآن" کا ۱۵ رذی قعدہ ۱۸ اھ کو مطالعہ کر رہاتھا اس میں بصراحت ملی کہ جور قم دوسرے کے ذمہ دین ہواس کور بن قرار دینا صحیح نہیں کہ ربن کے لیے مقبوض ہونا ضروری ہے اور دین مقبوض ہونے کی صلاحیت نہیں رکھتا، احکام القرآن کی اصل عبارت آیہ کریمہ "فید ھان مَقْبُوضَةً" کے تحت بیہ:

"واختلف في رهن الدّين: فقال سائر الفقهاء: لا يصحّ رهن الدين بحال وقال ابن القاسم عن مالك ..... وهذاقول لم يقل احدٌ به من اهل العلم سواه وهو فاسدٌ أيضاً لقوله تعالىٰ: "فَرِهَانٌ مَقْبُو ْضَةٌ "وقبض الدين لا يصح مادام دينا إلا إذا كان عليه ولا إذا كان على غيره لأنّ الدّين هو حق لا يصحّ عند قبض و إنّما يتاتى القبض في الأعيان اه."(۱)

"لہٰذااس رقم کی زکوۃ زرضانت دینے والے کے ذمہ واجب ہوگی۔"

چوتھاسوال بيتھاكم:انر قوم كے منافع پرزكوة كاكياتكم ہے؟

اس سوال کے جواب میں مندوبین علماو مفتیانِ کرام متعدّد خانوں میں بٹے ہوئے ہیں۔

پہلا نظر میں: بیہے کہ ان رقوم کے منافع پر بھی زکوۃ واجب ہے اور واجب الادااس وقت ہے جب کی خمس نصاب

<sup>(</sup>١) احكام القرآن، ص: ٢٨٠، ج: ٢ دار احياء التراث العربي

پر قبضہ ہوجائے ،البتہ کچھ علاے کرام نے منافع پر وجوبِ زکوۃ کے لیے کچھ جھے پر قبضہ کی بھی شرط لگائی ہے۔اس موقف کے قائل درج ذیل حضرات ہیں:

مفق شفق شفق احمد شریفی مفتی عنایت احمد نعیمی مولاناصدر کی قادری مصباحی ، مولاناشمس البدی مصباحی بفتی حبیب الله لغیمی مصباحی بفتی عبدالرشیه بفتی عبدالقدوس ، مولانامصاحب علی رشیدی مصباحی ، مولانا اختر حسین قادری مصباحی راجسنهان میمی مصباحی به معبدالرشیه بخول که این دفیرات نے اپنی دلیل کی بنیاد اس پررکھی ہے کہ ہندوستان میں بینک اور لائف انشور نس کار پوریشن چول که کافرول کے قبضے میں بین اور ان کی رضا ہے جو مال ملے وہ حلال ہے اس لیے وہ مسلمانوں کے لیے حلال و طیب ہے اور بعد قبضہ اس کے مالک بھی ہوجاتے ہیں ، اس لیے جب بقدر نصاب ہو تو منافع پر بھی زکوۃ واجب ہے۔ ان حضرات نے درج ذیل کتب فقہیہ کی عبارات انبقہ سے استدلال کیا ہے۔

بدائع الصائع میں ہے:

"وأماشرائط جريان الربا فمنها أن يكون البدلان معصومين، فإن كان أحدهما غير معصوم لايتحقق الرباعندنا."(۱)

فتح القدير ميں ہے:

"إنما يحرّم على المسلم إذا كان بطريق الغدر، فإذا لم يأخذ غدرًا فبأي طريق ياخذه حل بعد كونه برضا. "(۲)

جوہرہ نیرہ میں ہے:

"إن المسلم إذا دخل إليهم بغير أمان يجوز له أخذ مال الحربي بغير طيبة نفسه فإذا أخذه على هذه الوجه بطيبة نفسه كان أولى بالجواز و إذا دخل إليهم بأمان فأموالهم مباحة في الأصل إلا ما حظره الأمان وقد حظر عليه الأمان أن لا يأخذ ماله إلا بطيبة نفسه وإذا سلم إليه ماله على هذا الوجه فقد طابت نفسه فوجب أن يجوز. "(")

ہداریہ میں ہے:

"لنا قوله عليه السلام لاربابين المسلم والحربي في دار الحرب و لأن مالهم مباح في دارهم فبأي طريق أحذه المسلم أخذ مالا مباحا إذا لم يكن فيه غدر."(")

<sup>(</sup>۱) بدائع الصنائع، ص: ۲۸٤، ج: ٥، كتاب البيوع، شرائط جريان الربا، بركات رضا، گجرات.

<sup>(</sup>۲) فتح القدير، ص: ۳۸، ج: ۷، كتاب البيوع، بركاتِ رضا، پور بندر، گجرات.

<sup>(</sup>r) جوهره نیره، ص:۲۱۸، ج:۲

<sup>(</sup>٣) الهدايه، ص: ٧٠، ج: ٣، كتاب البيوع، باب الربا، مجلس البركات، مبارك فور

ورسرانظرید: مولانا قاضی فضل احمد مصباحی کائے، موصوف کے نزدیک بینک کے منافع پراس وقت زکوۃ واجب ہے جب کہ وہ جمع کرنے والے کے قبضے میں آجائیں اور کسی طرح نصاب کو پہنچ جائیں۔ اور لائف انشور نس کار بوریشن کے منافع پر کسی بھی صورت میں وجوب زکوۃ کے قائل نہیں۔ موصوف نے اس موقف پر فتاوی رضویہ کی درج ذیل عبارت سے استدلال کیا ہے:

فتاوی رضوبیمی ہے:

"وقت والپی جتناجع ہوا تھااس کی ہر سال کی ز گوۃ لازم آئے گی اور آگر اس سے زائد ملے گا تواس کی ز گوۃ نہیں کہ وہ بیمہ کرانے والے کی ملک نہ تھا۔ "(۱)

تنیسر انظر مید: مولاناانور نظامی کاہے موصوف کے نزدیک ان رقوم کے منافع پرمطلقاز کوۃ واجب ہی نہیں ہے ، موصوف نے بھی فتاوی رضویہ کی درج بالاعبارت سے استدلال کیاہے۔



# دُیوِن کی مختلف صورتوں کے احکام

# (۱) زرضانت (سیورٹی کی رقم)

زرضانت قرض محض ہے اور زرضانت دینے والے پراس کی زکاۃ واجب ہے جس کی ادائیگی قبضہ میں آنے کے بعد تمام سالہا ہے گرشتہ کی واجب ہوگی اور سال بہ سال اداکر دے تو مناسب ہے ۔۔ رہا! یہ اشکال کہ یہاں اجارہ بہ شرطِ قرض ہے تواس کی نظیر مسئلہ منی آرڈر ہے ، جسے امام احمد رضاقد س سرہ نے تعامل و تعارف کے باعث جائز قرار دیا ہے ، یہاں تعامل کے ساتھ حاجت بھی ہے ، اس لیے یہ بھی جائز ہے۔ واللہ تعالی اعلم۔

(٢)زر يينكل (ايدوانس رقم)

واجب ہوگی۔

عقد اجارہ ہوجانے کے بعد پیشگی رقم اجرت ہے وہ حصہ بھی جو وضع ہو گیا اور وہ حصہ بھی جو آئدہ وضع ہوگا۔ (عالمگیری) اور اس کی زکاۃ تحقق شرائط کی صورت میں مالک مکان پر واجب ہوگ تا آل کہ اجارہ فشخ ہو جائے (بدائع)واللہ تعالیٰ اعلم(۱)

"ثم الاجرةُ تُستَحقُّ بأحد معانٍ ثلاثةٍ: إمّا بشرط التعجيل، أو بالتعجيل، أو باستيفاء المعقود عليه، فإذا وُجد أحدهذه الأشياء الثلاثة فانّهُ يملكها. كذا في شرح الطحاوي " اه.

(ص:۱۳: ۶، ج: ۶، الباب الثاني في بيان أنّه متى تجب الاجرة) وكذا في الهداية ص:۲۷۹، ج:٣، باب الأجر متى يستحق، مجلس البركات.

بدائع الصنائع كى عبارت بيب:

<sup>(</sup>۱) عالمگیری کی عبارت بیہ:

## (٣)منافع بينك كي زكاة

(الف) ڈاک خانے یا بینک میں جو مال جمع ہے وہ تو دین قوی ہے ،اس پر زکاۃ فی الحال واجب ہے، اگر چہ وجوب اداخس نصاب پر قبضہ کے بعد ہوگا، مگر چاہے تو پورے مال کی زکاۃ ابھی اداکر دے۔

بحث اس میں ہے کہ بینک راس المال پر جو منافع دیتا ہے اس پر زکاۃ واجب ہے یانہیں؟ اس پر اتفاق ہے کہ جب تک منافع کا لیجر بک میں اندراج نہیں اس پر زکاۃ نہیں۔ مگر لیجر بک میں کھاتے دار کے نام اندراج کے بعد وجوب زکاۃ ہوایانہیں؟ اس پر بیہ بات سامنے آئی کہ راس المال سے زائد جو نفع ملتا ہے وہ مالِ مباح ہے اور وہ سم کے قبضہ کے بغیراس کامملوک نہیں ہوتا، اور صرف لیجر بک میں لکھ دینے سے کھاتے دار کااس پر قبضہ تحق نہ ہوا، اس لیے کہ قبضہ کی جو فیقی جمعی، مجازی صور تیں کتب فقہ میں بیان ہوئی ہیں بیان موئی ہیں بیان میں سے کسی صور سے میں نہیں آتا۔ ہاں! لکھ دینے کی وجہ سے کھاتے دار کویہ حق مل جاتا ہے کہ جب جاہے وہ اسے بینک سے زکال کراپنے قبضہ میں لے لے۔

اس پریداشکال تھاکہ مال مباح پر جو قبضہ کرنے وہ اس کا مالک ہوجا تا ہے ، توفرض کیا جائے کہ کسی کے کھاتے میں صرف نفع کی رقم باقی رہ گئی ہے ، اس رقم کا چیک کاٹ کر کسی کو اس نے دیا کہ تم نکال لاؤ تو نکا لنے والا ہی اس کا مالک ہوجائے گا اور ایسے مال کی ہوجائے گا اور ایسے مال کی توکیل ہی باطل ہے۔ توکیل ہی باطل ہے۔

اس کا جواب بعد تنقیح میہ طے ہوا کہ: ہندوستان کے نیشنلا نزڈ بینکوں اور خالص غیر مسلموں کی فائیننس کمپنیوں میں اکا ونٹ پر جو منافع ملتے ہیں وہ کھاتے دار کے حق میں مال مباح ہیں، اور ان کی اباحت ڈاک خانے، بینک اور کمپنیوں کی طرف سے صرف کھاتے دار کے حق میں مخصوص رکھی گئی ہے۔ لہذا اس حق خاص کی وجہ سے کھاتے دار کسی بھی شخص کو چیک دے کراس مال مباح پر قبضہ کاوکیل بناسکتا ہے، اور وکیل کا یہ قبضہ موکل کے حق میں مُثبت ملک ہوگا۔ جس طرح سلطان کسی فردِ خاص کو ارضِ موات میں حق اِحیا دے تو وہ فرد خاص خود احیا کرے یا کسی کو وکیل اِحیا بنائے بہر صورت اسی فرد مؤکل کی ملکیت ثابت ہوتی ہے۔ (رد المختار و ہندیہ) (۱)

وذكر الشيخ الإمام أبو بكر محمد بن الفضل البخاري في الإجارة الطويلة التي تعارفها أهل بخارى: أنّ الزكاة في الأجرة المعجّلة تجب على الأجر؛ لأنّه ملكه قبل الفسخ، وإن كان يلحقه دين بعد الحول بالفسخ. وقال بعض مشايخنا: أنّه يجب على المستاجر أيضاً ، لأنّه يعدّ ذلك مالًا موضوعًا عند الأجر" اه (بدائع الصنائع، ص٩٠ ج:٢، كتاب الزكاة، بركات رضا)

أقول: " والمختار هو ما اختاره الإمام أبو بكر. " (المرتب غفرله)

<sup>(</sup>۱) ردالمحارکی عبارت بیہ:

<sup>&</sup>quot;وفيها (أي في التاترخانية) قبيل كتاب الإحياء: سُئل السمرقندي في رجل وكَّل بإحياء الموات، هل هو

بینک وغیرہ کے مذکورہ منافع جس روز قبضے میں آئیں اور کھاتے دار صاحب نصاب ہو تونصاب سے کمحق ہوجائیں گے اور نصاب کے حوالانِ حول پرسب کی زکاۃ واجب ہوگی، ورنہ قدرِ نصاب تک پہنچنے کے دن سے ایک سال بورے ہونے پرز کاة واجب موگی اور اگر کسی صورت میں قدر نصاب کونه تینیجے توز کاة واجب نہیں۔

## (ب) جي. تي. ايف. وغيره كے احكام

بینک کے منافع پر بحث کے ساتھ بیسوالات بھی سامنے آئے

جی، پی،ایف کے راس المال اور منافع کا تھم؟ ﴿ ﴿ ﴿ حِينَ مِنْ أَنِّي ، ایس کے راس المال اور منافع کا تھم؟

→ حکومت کے ملاز مین کو ملنے والے بونس کا حکم ؟

ان کے حسب ذیل جوابات طے ہوئے۔

🕡 🕝 جی، پی، ایف اور جی، آئی، ایس کاراس المال جزء تنخواہ ہے جوملازم کی ملک ہے، لہذاوہ بقدر نصاب ہویانصاب کے ساتھ ملحق ہوتواس پرسال بسال زکوۃ واجب ہوگی،البتدادائیکی خمس نصاب پر قبضہ کے بعد واجب ہوگی، اور دونوں کے منافع پر قبضہ کے بعد اپنے شرائط (بقدر نصاب ہونے یانصاب کے ساتھ کمحق ہونے)کے ساتھ زکوۃ واجب ہوگی۔

للوكيل كما في التوكيل بالاحتطاب والاحتشاش، أم للموكل كما في سائر التصرفات؟ قال: إن أذن الإمام للموكل بالإحياء، يقع له اه (ج:٥، ص:٢٧٨، أوائل كتاب إحياء الموات، دار إحياء التراث العربي)

سئل بعضهم عن رجل وكلّ رَجلا بإحياء الموات له فأحياه الوكيل، أهو للوكيل كما في التوكيل في الاحتطاب والاحتشاش، أم يقع للموكل كما في سائر التصرّفات من البيع والإجارة: فقال: إن أذن الإمام الموكل بالإحياء يقع له . كذا في الغرائب. (ج: ٥، ص: ٣٨١، قبيل كتاب التحري ، كوئته، پاكستان)

اس کتاب میں ہے:

وكلّ رجلا بإحياء الموات له فأحياه فهو للموكل إن أذن الإمام له في الإحياء. كذا في القنية.

(أيضاً، ص: ٣٨٧، كتاب إحياء الموات)

مديثِ پاک ميں ہے:

ليس للمرء إلا ما طابت به نفس إمامه. (نصب الراية، ج: ٤، ص: ٢٩، حديث نمبر ٧٥٢٢، كتاب إحياء الموات) اور ہدائیہ میں ہے:

الإحياء سبب الملك إلا عن عند أبي حنيفة إذن الإمام من شرطه.

(الهداية مع الدراية، ج: ٤، ص: ٤٦٣، كتاب إحياء الموات، مجلس بركات، مبارك پور) [مرتب غفرله]

ww.waseemziyai.com

## جدید مسائل پر علماکی رائیس اور فیصلے (جلداول)

ت بونس کی رقم ایک خاص قسم کاانعام ہے ، ملازم اس پر قبضہ کے بعداس کا مالک ہو گااور ز کا ۃ اس کے بقد و گواب نصاب پہنچنے ، یانصاب کے ساتھ کمختی ہونے پر بعد قبضہ ہی واجب ہوگی۔

ے بیٹ میں بیٹ کا میں ہوتی ہے ، اس لیے جس تاریخ کو گور نمنٹ، ایریز کا حکم صادر کرے گی اسی ایریز کی رقم تنخواہ کی ہی بقایار تم ہوتی ہے ، اس لیے جس تاریخ کو گور نمنٹ، ایریز کا حکم صادر کرے گی اسی

تاریخ سے ملازم ایریر کا مالک ہو گا ، اجرائے تھم (.G.O) سے پہلے جتنے دنوں کے ایریر کاتھم ہوان دنوں میں ملک 🕊

ثابت نہیں۔اور ز کا ہ کا وجوب ملک کی تاریخ سے حسیق بالا ہوگا۔واللہ تعالیٰ اعلم

 $\triangle \triangle \triangle \triangle \triangle$ 

# چیک کی خربد و فروخت

☆ سوال نامه

الم المامة مقالات 🖒

☆ فيلے

# سوال نامه

# چیک کی خربد و فروخت

### ترتیب:مفتی محرمعراج القادری،رکن مجلس شرعی جامعه اشرفیه، مبارک بور

باسمه سجانه وتعاليا

عرصۂ دراز اور عہد عتیق ہی ہے ملکوں میں بیرواج حلا آرہاہے کہ معاملات قرض میں دائن اور مدیون کے مابین رقعہ اور اقرار نامہ تحریر کرلیاجا تارہاہے کہ دائن کے پاس ایک ثبوت رہے اور حصول قرض میں آسانی ہو۔

تجارتی لین دین اور کاروبار میں بطور شوت و سند ہنٹری اور پر امیزری نوٹوں کی شکلیں بھی موجود رہیں، اصل ثمن اور تحویل کوچیک میں بدلنے اور منتقل کرنے کا طریقہ قرون وسطی ہی سے جاری ہے۔ ذرائع لین دین میں بینک میں تین طریقے رائج ہیں: (۱) پر امیزری نوٹ (۲) بل آف ایکیچینج (۳) کیک۔

پرامیزری نوف جوبینک نوٹ یاکرنسی نوٹ نہ ہوکرایک ایساد ستاویز ہے جو تحریری شکل میں بغیر شرط ہوتی ہے جس میں اس کالکھنے والادو سرے شخص کو یااس کے حکم پر کسی اور کوایک مشت رقم دینے کا وعدہ کرتا ہے ۔ بینی قرض دار اور قرض خواہ کے مابین جو تحریر بطور شوت و سند لکھی جاتی ہے وہ پر امیزری نوٹ کہلا تا ہے۔ اس میں دوآد میوں کا موناضر وری ہے ، ایک کیھنے والا، دوسرادہ جس کے نام لکھا گیا۔

بل آف المجیجیج: وہ ایباتحریری دستاویز ہے جس میں کوئی شرط نہیں ہوتی جس میں اس کولکھنے والا دوسرے آدمی کو یہ تھم دیتا ہے کہ وہ کسی آدمی کویاوہ جس کو کہے ایک مشت رقم اداکرے۔

چیک: وہ بل آف المیجینج ہے جو کسی بینک ہی کے نام کاٹاجائے اور جس کا پیمنٹ ڈمانڈ پر ہی ہو۔ یعنی جو تاریخ چیک پرڈالی گئے ہے اس تاریخ سے لے کرچھ مہینے تک رقم کی ادائیگی بینک پرلازم ہے۔

چیک کی دوقشم ہے۔۔۔(۱) آرڈر(۲) بیرزر۔

آرڈر: دہ چیک ہے کہ جس کے نام کاہواسے ہی پینٹ ملے یادہ جس کو حکم دے۔

بیر رُمُ: دہ چیک ہے کہ جس کے بھی ہاتھ میں ہوو ہی اس کو بھنا سکتا ہے۔ چیک کی پانچے شرطیں ہیں: (۱) تحریری کل میں ہو(۲) بغیر شرط ہو(۳) بینک ہی کے نام حکم نامہ ہو(۴) ایک متعیّنہ رقم کے لیے ہو(۵) وہ نامزد ہویا وہ جس کو حکم دے یابیرل کی شکل ہو۔

خلاصہ یہ کہ چیک جھیے ہوئے مخصوص فارم پر کسی بینک کے نام حکم نامہ ہوتا ہے، بینک کو بغیر شرط درج رقم حامل چیک کو دنی لازم ہوتی ہے بشرطے کہ میعادختم نہ ہوئی ہواور کھاتے دار کے کھاتے میں رقم موجود ہو، نیزاس میں کسی طرح کی کوئی کی نہ ہو۔ چیک کے ذریعہ بینک سے وہ رقم ممکن الحصول ہوجاتی ہے جو بینک پر دین ہوتی ہے۔ ایک مرتبہ چیک بھن جانے کے بعدائر کسی طرح اسے بینک سے حاصل کر کے دوبارہ بھناناچاہیں توبینک بھنے ہوئے چیک پر دوبارہ رقم ہر گزنہ دے گا،کیول کہ ایک مرتبہ بھن جانے کے بعد یہ بینک کی نظر میں بے وقعت اور بے کار ہوجاتا ہے۔ (یہ تمام معلومات The Negotiable Instruments جانے کے بعد ریہ بینک کے منیجرسے حاصل ہوئیں)

مروجہ نوٹ (کرنس) یہ بھی پرامیزری نوٹ ہی گی قبیل ہے ہے کہ دونوں میں وعدہ تحریر ہو تاہے۔ جیسے مروجہ نوٹول میں یہ عبارت درج ہے: I promise to pay the bearer مگر دونوں میں فرق ریہ ہے کہ پرامیزری نوٹ جس کے نام ہویا دہ جس کو حکم دے وہی اس کو بھنا سکتا ہے اور کرنسی جس کے بھی ہاتھ میں ہود ہی استعمال کر سکتا ہے۔

نیزدوسرافرق سے ہے کرنسی خود مال بن کر شمن کی جگد استعال ہوتی ہے، بر خلاف پرامیزری نوٹ اور چیک وغیرہ کے، چول کہ ابتداء جب کاغذی نوٹوں کی ایجاد ہوئی تھی تواس کا اعتاد لوگوں میں بحال کرنے کے لیے حکومتوں اورسلطنتوں نے بطور ضانت چاندی کے اصل روپے اپنی تحویل میں محفوظ کر کے ان کی جگد کاغذی نوٹ جاری کر دیے تھے، بہی وجہ ہے کہ مروجہ نوٹوں پر آئ تک گر زمنٹ کی طرف سے یہ عبارت تحریہ ہے" میں دھارک کو ....... اداکر نے کاوچن دیتا ہوں" نوٹوں پر لوگوں کا اعتاد بایں وجہ بحال ہوگیا تھاکہ باستنا ایک روپے کے باقی تمام نوٹوں کی ۵۲ زرضانت گور نمنٹ کی تحویل میں محفوظ تھی۔ کرنسی کی ایجاد کے بعد سارا کاروبار اس کے ذریعہ ہونے لگا، لوگوں نے اس کومال ہمجھا اور شمن کی جگہ اس کو استعال کیاجانے لگا، لہذا سے حکومت اور عرف کے مال قرار دینے سے شن اصطلاحی مقرر ہوگیا، کہ اگر چہ خلقہ اس میں شمنیت ثابت نہیں کہ یہ اصل خلقت کے اعتبار سے مبیج ہے، مگر قوم وعرف کے مال قرار دینے سے اس میں شمنیت ثابت ہوگئی کہ روائ ہی مدارمالیت ہے۔

رہ گیا آج نک نوٹوں پر تحریر کر دہ جملہ "میں دھارک کو ……" توبیہ وعدہ محض عوام میں نوٹ کی ثمنیت پر اعتاد بحال رکھنے ہی کے لیے اس پر تحریر کیا جاتا ہے ، یہ فرضی وعدہ نوٹوں کی ثمنیت ومالیت میں مؤثر نہ ہوگا، نہ حکومت کی توثیق ہے یہ سند دین یا حوالۂ ثمن قرار دیا جائے گا کہ رواج مدار حکم مالیت ہے ، حکومت نہیں۔

بر خلاف چک، پرامیزری نوٹ اور بل آف الیجیجینج کے — کہ یہ ابتدا ہی سے دستاویز، سند زر اور حوالہ سمجھے جاتے رہے، اہل عرف نے بھی بھی ان پر ثمنیت و مالیت کا حکم نہ لگایا، یہی وجہ ہے کہ اگر بیگم ہو جائے یا اس میں کسی طرح کانقصان آجائے تواس کابدل لیاجاسکتاہے۔چیک وغیرہ کے تعلق سے مذکورہ تفصیلات اس امر پر قطعی شاہد ہیں کہ یہ شل نوٹ ثمن اصطلاحی نہیں، بلکہ سندمال اور حوالۂ ثمن ہے۔

چیک کے تعلق سے در اصل بیہ وضاحت مطلوب ہے کہ بیہ گونٹمن ومال نہیں، بلکہ سند زر ہے، مگر کیااصل خلقت کے اعتبار سے بیہ مبیجے اور مال متقوم نہیں ؟ نیز کیا کمی، بیشی کے ساتھ اس کی نیچے وشرانا جائز وحرام ہے؟

شریعت طاہرہ میں سے مبادلة المال بالمال کو کہتے ہیں، یعنی دو شخصوں کا باہم مال کومال سے ایک مخصوص صورت و کیفیت کے ساتھ تبادلہ کرنا ۔۔۔ بیچ کے شرائط سے ایک شرط یہ بھی ہے کہ مبیع مال متقوم ہو اور جو چیزمتقوم ہوگی عموالاس کا مال ہونالازم ہے، التقویم یستلزم المالیة فقہاے کرام مال کی یہ تعریف فرماتے ہیں: المال ما یمیل إلیه الطبع و یمکن اذ خارہ لوقت الحاجة. (۱)

جس کی طرف طبائع میل کریں اور وقت حاجت کے لیے ذخیرہ بنار کھا جائے۔ معاملۂ بیجے و شرامیں دونوں جانب ال ہوتا ہے، بائع ایک مال مشتری کے حوالہ کرتا ہے اور شتری بھی اس مال کے عوض بائع کومال ہی دیتا ہے۔ فرق بیہ ہے کہ دونوں اموال متحد الحیثیۃ نہیں ، جومال مبیج قرار دیا جاتا ہے وہ قصو د نبراتہ اور منظور لذاتہ ہوتا ہے ، بر خلاف ثمن کے ۔ فقہا سے کرام نے اشیا و اموال کو چار اقسام پر تقسم کیا ہے۔ مجد دا تظم امام احمد رضافلہ سرہ رقم طراز ہیں:

"مال چارفشم ہے، جیساکہ بحرالرائق وغیرہ میں ہے۔

اول وہ کہ ہر حال میں ثمن ہی ہے اور وہ سوناحاندی ہیں کہ ہمیشہ ثمن ہی رہیں گے ، خواہ ان کے عوض کوئی چیز بیچی یاان کوکسی چیز کے عوض بیچناکہیں۔

بیر سے میں پیدیں قسم دوم وہ جوہر حال میں مبیع ہے، جیسے کپڑے چوپائے، کہ اگران کے عوض کوئی چیز بیچناکہیں اور ان کامباد لیے سے کے ساتھ ہووہ کبھی ذمہ پر دین ہوکرلازم نہ ہول گے۔

پ یں ۔۔۔۔ ہمیں۔ قشم سوم وہ جن کی ذات میں کوئی ایساوصف ہے جس کے سبب بھی ثمن ، بھی مبیع ہوتے ہیں (مثلًا) ثلی چیزاگر سونے چاندی کے مقابل ہو تومطلقًا مبیع ہے ، ورنہ اگر اس کے عوض بیچنا کہیں تومطلقًا ثمن ہے ، ورنہ اگر معین ہو تو ثمن ہے ادر غیر معین ہو تومبیع ۔ (کہا فی بیع السلم)

ین ہو ہوئی۔ رہے ہیں ہستہ ہے ہستہ ، قسم چہارم وہ کہ حقیقة گوئی متاع ہواور اصطلاحاثمن ، جیسے بیسے تووہ جب تک چلتے ہیں ثمن ہیں ، ورنہ اپنی اصل کی طرف وٹ جائیں گے ''۔ <sup>(1)</sup>

چیک کی مذکورہ فصیل سے بیہ بالکل واضح ہے کہ عرفا میدایک نوشتہ سند زر اور خلقہ متاع اور کاغذ کا ایک ٹکڑا ہے اور حسب

<sup>(</sup>۱) در مختار، ج: ۷، ص: ۱۰ ، كتاب البيوع، دار الكتب العلمية، بيروت.

<sup>(</sup>r) ملخصاً از فتاوى رضو يه، ج: ٧، ص: ١٣٢ تا ١٣٥ ، كفل الفقيه الفاهم في أحكام قرطاس الدراهم، رضا اكيذمي

تصریح علما کاغذ مال متقوم ہے، اگر چہ وہ ایک ٹکڑا ہو، جبیباکہ ''کفل الفقیہ الفاہم ''میں اس کی صراحت موجود ہے۔ مجد داظم قدس سرہ سر کاری اسٹامپ کی بابت ارشاد فرماتے ہیں:

"اور صرف بیبات که دمڑی کا کاغذ سوروپے کو کیوں کرجائے بعد ثبوت تراضی مؤثر نہیں ، ہر شخص اپنے مال کا مختار ہے ، جتنے کو چاہے ہیں: کوچاہے بیچے ، امام محقق علی الاطلاق فتح القدیر میں فرماتے ہیں:

"لوباع كاغذة بألف يجوز ولا يكره".(١)

مروجه کاغذی نوٹ کی حقیقت پرروشنی ڈالتے ہوئے فرماتے ہیں:

"أمّا أصله فمعلوم أنّه قطعة كاغذ، والكاغذ مال متقوم وما زادته هذه السكة إلّا رغبة الناس إليه وزيادة في صلوح الخاره للحاجة وهذا معنى المال، أي: ما يميل إليه الطبع و يمكن الخاره للحاجة كما في البحر والشامي وغيرهما و معلوم أن الشرع لم يرد بحجر المسلم عن التصرفات في قطعة قرطاس كيفما كانت، كما ورد به في الخمر والخنزير، وهذا هو مناط التقوم، كما في ابن عابدين و فيه عن التلويح: المال ما من شأنه أن يدخر للانتفاع وقت الحاجة والتقويم يستلزم المالية، و فيه عن البحر عن الحاوي قدسي: المال اسم لغير الآدمي، خلق لمصالح الآدمي و أمكن إحرازه و التصرف فيه على وجه الاختيار. اه. وقد قال المحقق على الإطلاق في فتح القدير: لو باع كاغذة بألف يجوز ولا يكره". (٢)

#### نیز فرماتے ہیں:

بھلا بتا توایک درق کاغذ ہوجس میں ایک علم نفیس عجیب وغریب نادر ہوادر ایک شخص اس علم کا طلب گار ہوادر اس کی طلب جانتا ہو، وہ اس درق کو دس ہزار میں خرید لے توکیا کوئی اس میں خلاف ہے؟ ہرگز نہیں، بلکہ حلال وطیب ہے۔(۲)

سیدناامام احمد رضاقد س سرہ کے ان جملہ ارشادات سے واضح ہے کہ کاغذمال متقوم ہے، اگر چہ ایک نکڑا ہواور ہر آد می کو
اختیار ہے کہ اپنامال جتنے میں چاہے فروخت کرے۔ عرف عام میں بہ طریقہ بھی دائے ہے کہ چیک ہی کے ذریعہ لوگ سامان کی
خریداری بھی کرلیاکرتے ہیں، جیسے زیدنے عمرو سے دس میٹر کپڑا خریدا جس کی قیمت پانچ سورو پے ہوئی، زیدنے اس کپڑے کی قیمت
میں عمرو کو پانچ سورو پے کا چیک دیا، پھر عمرو نے پانچ سورو پے کا گیہوں خریدااور اس کی قیمت میں وہی پانچ سوکا چیک دیا، ھکذا و
ھکذا. ظاہر ہے اس جگہ چیک نہ مبیع ہے، نہ شمن ۔ مبیج اس لیے نہیں کہ یہاں متاع کا مبیع ہونا متعین ہے اور شمن کا حقق اس لیے
نہیں کہ یہ تمسک ہے جو قرض دار کی طرف سے قرض خواہ کے لیے رسید دین و سند قرض ہواکر تاہے اور حسب ضابطہ بیع کے لیے
نہیں کہ یہ تمسک ہے جو قرض دار کی طرف سے قرض خواہ کے لیے رسید دین و سند قرض ہواکر تاہے اور حسب ضابطہ بیع کے لیے

<sup>(</sup>۱) فتاوی رضو یه ص: ۳۰، ج: ۷، رضا اکیدُمی

<sup>(</sup>٢) فتاوى رضويه، ج: ٧، ص: ١٢٨، رساله: كفل الفقيه الفاهم في أحكام قرطاس الدراهم، رضا اكيد مي

<sup>(</sup>۳) فتاوی رضو یه، ص: ۳۱، ج: ۷، رضا اکی دمی

تبادائه ال بالمال شرط - اگر ثمن بینک میں جمع شدہ اصل رقم جو بینک پر دین ہے اسے تھہرایا جائے تو یہاں انعقاد تھے کے بعد بائع سے اگر وہ چیک غائب ہوجائے یااس میں نقصان پیدا ہوجائے توبائع کو یہ اختیار ہونا چاہیے کہ مشتری سے دوبارہ پانچ سوروپے یااس کا چیک لے لئے کہ تمسک باطل ہونے سے دین باطل نہیں ہوتا۔ کاسرالسفیہ الواہم میں ہے:

"ہرعاقل جانتاہے کہ تمسک کے وجود وعدم پر دین کا وجود وعدم موقوف نہیں ہوتا، بلکہ جب دین ثابت ہومدیون پر دینا لازم آئے گا، تمسک رہے یاندرہے "۔ <sup>()</sup>

اسی میں ہے:

"اوراگرتمسک ہو تا توواجب تھاکہ ہمیشہ ہر حال میں بدل (عوض) دیاجا تاکہ تمسک کے نقصان یافقدان یاخو دہلاک و تلف کردینے سے دین پر پچھا ژنہیں پڑتا" ۔ (۲)

یہاں یہ تفصیل بھی ممکن ہے کہ جب دام اور قیمت بینک میں جمع شدہ رقم ہے اور زیدنے مبیع کے عوض ابھی اصل رقم دی نہیں ، بلکہ صرف ثمن کی سندیا حوالۂ ثمن دیاہے تو کیا زید کے ذمہ ثمن کی وہ رقم دین ہے ؟ اگر دین ہے تو یہ حوالہ کی صورت ہوئی کہ حوالہ دین کو اپنے ذمہ سے دو سرے کے ذمہ کی طرف منتقل کردیئے ہیں۔ مدیون کو محیل کہاجا تاہے اور دائن کو محتال اور محتال لہ اور جن پر حوالہ کیا گیا اس کو محتال علیہ کہتے ہیں۔ صورت مذکورہ میں زید عمرو کا مدیون اور محیل ہوگا اور بینک محتال علیہ اور عمرو محتال اور فقہا فرماتے ہیں کہ محتال اور محتال علیہ کی رضا ہے حوالہ صحیح ہے۔ تصبح الحو الله بر ضاء المحتال .

عالمگیری میں ہے: شر ائطها أنواع، بعضها يرجع إلى المحتال عليه. منه رضاه (۳) بينك مختال عليه المين عليه البين الم

لیکن یہاں بیامرلائق اعتناہے کہ عقد عمومًا بالنقد المعجل ہوتاہے، عقد بالمؤجل اس وقت قرار دیاجاتا ہے کہ جب بچین مشتری بیشرط رکھ دے کہ میں اس مبیعے کی قیمت مثلا ایک مہینہ کی تاخیر سے دوں گا، عقد بالمؤجل کی صورت میں تو مشتری کے ذمہ دام کا دین ہوناممکن ہے، مگر عقد بالنقد کی صورت میں ثمن کا دین ہونامحل نظر ہے۔

عرف میں اگر چیک کے ذریعہ اشیا کی خرید نقد تصور کی جاتی اور بائع سے بھتا کہ ہمیں دام نقدو صول ہوا، وہ دین نہ بھتا اور نہ ہی مشتری کی طرف سے ادا گی بالموجل کی شرط ہوتی توبہ صورت عقد بالنقد ہوتی جس میں حوالہ کی شکل غیر متعیّن ، کیوں کہ کپڑے کی خریداری میں زید نے جب عمر و کو چیک دیا اور عمر و نے ثمن نقد تصور کیا توزید عمر و کا مدیون نہ ہوا، بلکہ اب صرف بینک زید جب زید کامدیون ہے ، زید دائن مختال اور بینک مدیون محیل ۔ عقد بالنقد کی صورت میں زید جب

<sup>(</sup>۱) فتاوى رضو يه، ص: ۲۰۲، ج: ٧، رساله: كاسر السفيه الواهم، رضا اكيدُمي.

<sup>(</sup>۲) فتاوی رضویه، ص: ۲۰۲، ج: ۷ رساله: کاسر السفیه الواهم، رضا اکیدمی.

<sup>(</sup>٣) فتاوى عالم گيرى، ج:٣، ص:٢٩٥، كتاب الحوالة، الباب الأول في تعريفها و ركنها و شرائطها و أحكامها.

مدیون نہ ہوا، بلکہ وہ صرف دائن ہے تو حوالہ سی خی نہیں کہ حوالہ مدیون کی طرف سے ہوتا ہے نہ کہ دائن محتال کی طرف سے ۔

ہاں!اگر عرف یہ ہوکہ عقد بچ میں چیک دینے پرادائیگی ٹمن سمجھی جاتی ہوتو یہ ضرور حوالہ کی صورت ہونی چاہیے۔ ای طرح اگر قرض دہندہ کو قرض کی ادائی میں چیک دیا جائے تو بھی حوالہ سی جمع ہوگا، مثلاز بدنے عمرو سے دی ہزار روپے قرض لیے اور زید کے دی ہزار روپے بینک میں جمع ہیں، اب زید عمرو (قرض خواہ) کو ادائی قرض میں دی ہزار کا چیک دیتا ہے توگویاز ید مدیون محیل ابنادین بینک مدیون پر اتارہ ہاہے اور یہ حوالہ سی حج ہے۔ یہ تمام تفصیلات چیک کے تمسک کی تقدیر پر تھیں، لیکن اگر عقد بھے میں مبیع کے بینک مدیون پر اتارہ ہاہے اور یہ حوالہ جے ہے۔ یہ تمام تفصیلات چیک کے تمسک کی تقدیر پر تھیں، لیکن اگر عقد بھے میں مبیع کے بالمقابل چیک کو دام اور قیمت کی حیثیت دی جائے اور اسے مال کی تیسری قسم سے شار کیا جائے توکیا اس کا ثمن ہونا بھی ممکن ہے؟

المقابل چیک کو دام اور قیمت کی حیثیت دی جائے اور اسے مال کی تیسری قسم سے شار کیا جائے توکیا اس کا ثمن ہونا بھی ممکن ہے؟

المقابل کی تیسری قسم مجدد عظم مرضی المولی تعالی عنہ نے یہ بیان فرمائی ہے:

(مال کی تیسری شم بیج سلم کے ساتھ مخصوص ہے)

" جن کی ذات میں کوئی ایباو صف ہوجن کے سبب کبھی ثمن کبھی مبیع ہوتے ہیں، مثلًامثلی چیزاگر سونے چاندی کے مقابل ہو تومطلقاً مبیع ہے،ور نہاگراس کے عوض بیچناکہیں تومطلقا ثمن ہے"۔

ظاہر ہے کہ چیک پراگر دَن ہزار کی رقم درج ہے توبیاس کے کاغذی قیمت نہیں کہ کاغذی قیمت زیادہ سے زیادہ ایک دوروپے ہوگی اور دس ہزار روپے جولفظوں میں یا ہندسوں میں تحریراورتش ہیں، دس ہزار روپے اس لکھے ہوئے علم کی قیمت نہیں کہ وہ مال کی قبیل سے نہیں، اسی لیے فقہاے کرام فرماتے ہیں:

" قرآن چرانے میں ہاتھ نہ کا ٹاجائے گا ،اگرچ اس پر سوناچڑھا ہو،اس لیے کہ لکھے ہوئے کے اعتبار سے وہ از قبیل مال ہی نہیں اور اس کا محفوظ رکھنا اس مکتوب ہی کی غرض ہے ہے ، نہ کہ جلد، ور قوں اور لفوش زر کے لیے کہ یہ چیزیں تو تابع ہیں۔ (۱)

ہو لیہذا بھی کہاجائے گا کہ اس ایک ورق چیک کی حیثیت اور اس کی قیمت اس تحریر کے سب دس ہزار کو پہنچ گی اور اسی بنیاد پر لوگوں کی رغیبیں اس کی طرف پر لوگوں کی رغیبیں اس کی طرف ہوگی، وغیبیں اور میلان اس کی طرف ہوگی، وقیبیں اور میلان اس کی طرف ہوگی، وقیبیں اور میلان اس کی طرف ہوگی، وقیبیں اور میلان اس کی طرف ہوگی، وقیبی ہونا بھی جانے اور اس کی خوش بھی چیزیں خریدی جانیں اور کا غذ کا تالی ہونا بھی تواس تیسری قسم کی روشنی میں اسے بٹن ہونا چاہیے ، جب کہ اس کے ذریعہ چیزیں خریدی جائیں اور کا غذ کا تائی ہونا بھی ظاہر ہے ، کیوں کہ مثلی وہ سون ، چو، گیہوں وغیرہ وغیرہ ۔ یہ سب ذوات الامثال سے ہیں۔ اور ذوات القیم وہ ہے جس میں بہت نمایاں اور واضح فرق میں لینا دینا تھے نہ ہوتا ، کیوں کہ حسب فرق ہونا کی گا ہو تا کہ کو سب نمایاں اور واضح فرق میں لینا دینا تھے نہ ہوتا ، کیوں کہ حسب نصر بے فقہ ہوتے میں لینا دینا ہی صرف ذوات الامثال میں جائز ہے ، خلاصہ میہ کہ جب چیک مثلی چیز ہے اور اس کے عوض اسے مال سمجھ کر دیاجائے تواس جوش کہ جب چیک مثلی چیز ہے اور اس کے عوض اسے مال سمجھ کر دیاجائے تواس بھی معروف ہے تو عقد تھے میں جب اس کے ذریعہ چیزیں خریدی جائیں اور مبیع کے عوض اسے مال سمجھ کر دیاجائے تواس

<sup>(</sup>۱) فتاوى رضويه، ص: ۱۳۲، ج: ٧، رساله: كفل الفقيه الفاهم في أحكام قرطاس الدراهم، رضا اكيدمى

کی حیثیت بلحاظ قسم سوم مال اور شمن کی ہونی چاہیے۔

لیکن اس پریداشکال وار دہوگاکہ جب بیج منعقد ہوجائے اور بائع ثمن (چیک) لے لے پھر بعد انعقاد بیج اگر بائع ہے وہ چیک گم ہوجائے یااس میں کچھ نقصان پیدا ہوجائے تواس کویداختیار نہ ہوگاکہ وہ مشتری سے دوبارہ چیک لے لے ، حالال کہ تلف اور ضائع ہوجانے کے بعد لوگ چیک کا شنے والے سے دوبارہ روپے یا چیک لے لیتے ہیں۔

اس اشکال کے حل میں یہ کہا جاسکتا ہے کہ یہ بائع کی زیادتی ہے ، کیوں کہ جب اس نے اپنی رضاو خوشی ہے دام میں وہ چیک لے لیا، عقد بچے میں تراضی طرفین پالی گئی تواب دام اور ثمن کے ہلاک اور تلف ہونے ہے اس کو اختیار باتی نہ رہا، پھر بھی وہ لیتا ہے تو یہ اس کی تعدی ہے اور شریعت کے خلاف کسی کی زیادتی عقد بچے میں مؤٹر نہ ہوگ ۔ عرفا چیک یا تو تمسک ہوتا ہے یا بہیع محض ۔ شق اول پر بچے روپے ہے ہوتی ہے ، شق ثانی پر روپے کے عوض میں چیک خریدتے ہیں ، مگر صراحة یا رواجا یہ شرط ہوتی ہے کہ چیک اگر بینک نے قبول نہ کیا تو روپے واپس کرنے ہوں گے ، یعنی جتنے روپے چیک پر درج ہیں یا اس سے زاکد۔ اس صورت میں یا توشل سابق تمسک ہے اور یا تو مبیع معیوب جس میں خیار عیب حاصل ہو ، خیار عیب میں یا توشخ بیج ہوگی یار جعت بالنقصان ۔

تفصيل بالاى روشنى ميس درج ذيل سوالات مطلوب بين:

کیا"چیک"صرف تمسک اور سندزرہے یا صل خلقت اور کاغذی مالیت کے اعتبارہے مبیعے اور مال متقوم بھی ہے، اگر مبیع ہے تواس کی بیچے وشرا کمی، بیشی کے ساتھ جائزہے یانہیں؟

مبیع ہونے کی تقدیر پر اگر اس کی بیچ روپیوں کے بدلے ہوجائے اور پھر شتری کے ہاتھ سے گم ہوجائے یا اس میں نقصان پیدا ہوجائے توکیا مشتری کو بیدا ختیار رہے گا کہ بائع سے اس کا بدل لے لیے بابیع فسے کر دے جب کہ مبیع کی صورت میں تبادلہ ناممکن ہوتا ہے؟

کیا یہ جائز نہیں کہ اس میں سند زر اور مال متقوم کی دوجہتیں نکال لی جائیں ، بینک اور چیک کا شنے والے کے مابین کا لحاظ کرکے سند زر اور و ثیقہ ہواور بائع ومشتری کے مابین اصل خلقت اور کاغذ کی مالیت کالحاظ کرکے مبیعے اور مال متقوم ہو؟

مبیجے کے عوض چیک دینے پر کیاصرف تمسک و حوالہ ہو گایااس کا ثمن ہونا بھی ممکن ہے؟ چیک کے ذریعہ اگراشیا خریدی جائیں یا قرض دہندہ کو قرض میں چیک دیا جائے تو عقد نیج اور ادا گی قرض صحیح ہوگی یانہیں، نیز چیک کے ذریعہ اگر کوئی سونا، چاندی خریدنا چاہے تو خرید سکتا ہے یانہیں؟

گ اگر کوئی غنی زکاۃ میں میں فقیر سخق کوچیک دے دے توزکاۃ کی ادائیگی سیحے ہوگی یانہیں؟ جب کہ اس میں ادائیگی مال شرط ہے، صرف سند زروحوالہ کی تملیک کافی نہیں۔ نیزاگروہ سخق زکاۃ میں وصول شدہ چیک اپنے دین کی ادائیگی میں وائن کو دے دے یاسی کو ہبہ کردے یاد کان وغیرہ کے کرایہ میں دے دے یااس کے پاس سے گم ہوجائے توزکاۃ دہندہ کی زکاۃ اداہوگی یانہیں؟

## خلاصهٔ مقالات بعنوان چبیک کی خربیر و فروخت

تلخيص نگار:مفتی محمد معراج القادری صاحب استاذو فتی جامعه اشر فیه،مبارک بور

چیک کی خرید و فروخت کے علق سے فصیلی سوال نامہ کی رفتیٰ میں حضرات مندوبین سے پانچ سوالات کیے گئے تھے۔
پہلا سوال

#### پېلاسوال بيه تفاکه:

'کیاچیک صرف تمسک اور سند زرہے یا اصل خلقت اور کاغذگی مالیت کے اعتبار سے مبیعے اور مال متقوم بھی ہے اگر مبیع ہے تواس کی بیچے و شراء کمی بیشی کے ساتھ جائزہے یانہیں ؟

جواب میں اہل علم کے مختلف نظریے سامنے آئے بعض حضرات کاموقف ہیہ کہ چیک محض تمسک اور سند حوالہ ہے مبیع اور مال متقوم نہیں۔ بیدرج ذیل علماہے کرام کاموقف ہے:

(۱) - حضرت تاج الشریعه علامه اختر رضاخال از بری، (۲) - مولاناعزیر احسن، (۳) - مفتی عنایت احمد نعیمی، اتروله، (۴) مفتی اختر حسین، کویه، (۵) - مفتی شفیق احمد شریفی، (۲) - مفتی عبد القدوس، سپرسه، (۷) - مولانا شمس الهدی مصباحی، (۸) - مولانا محمد صدر الوری قادری، (۹) - مولانا آلِ مصطفی مصباحی، (۱۰) - مولانا قاضی فضل احمد مصباحی، (۱۱) - مولانا عبد الرشید، حیدر آباد -

ان میں سے بعض حضرات نے صرف تمسک اور سند زر قرار دیا ہے اور بعض نے تمسک اور مبیغی دونوں اور بعض نے اصل خلقت کے ساتھ بچے وشراء ناجائز کہا ہے اور بعض نے کی بیشی کے ساتھ اس کی بچے وشراء اس وقت جائز قرار دی ہے کہ جب کسی وجہ سے اس کی سندیت ختم ہوجائے۔

#### مولاناعزيراحسن صاحب لكصة بين:

"چیک صرف تمسک اور سندزر ہے اصل خلقت معتبر نہ ہوگی کہ کمی بیشی پر خریدو فروخت جائز ہوچیک" الأصل فی الاشیاء الاباحة "کے تحت متقوم ہے کہ اس سے شرعاً فائدہ حاصل کرنا جائز ورواہے مگر اس کی بیج جائز نہ ہوگی کہ وہ مال نہیں اور نہ ہی مال ہونامتقوم ہونے کولازم۔" آپ نے مال کی چار اقسام کو جزئیات فقہ کی روشنی میں تفصیلاً ذکر کیا ہے اور ثابت کیا ہے کہ چیک مال نہیں اور ثمن اصطلاحی بھی نہیں اور چیک کی حفاظت وصیانت لکھی ہوئی رقم کی وجہ سے ہوتی ہے نہ کہ کاغذو قرطاس کی وجہ ہے ،اگر چہ کاغذ مال ہے مگریہاں مقصود نہ ہونے کی وجہ سے مال کااعتبار نہ کیا جائے۔

مفتى عنايت احمد صاحب لكصة بين:

''مگر چوں کہ عرفاً عندالمعاملہ اسے سند زر سمجھ کر ہی لیادیاجا تاہے اور جب کسی وجہ سے اس کی سندیت ختم ہوجائے تو اپنے اصل کی طرف لوٹ کر مبیعے ہو سکتا ہے پھر کمی بیشی کے ساتھ خرید و فرو خت جائز ہوگی۔'' مفتی اخر جسین ، کوٹہ لکھتے ہیں:

'' چیک صرف تمسک اور سندزر نہیں ہے بلکہ وہ مال متقوم بھی ہے اور اس کی بیٹی کے ساتھ اسی وقت جائز ہوگ کہ اسی ملک میں اس ملک کے چیک کے ساتھ نہ ہو کہ اس صورت میں ایک جنس کے چیک ہوں گے اور اگر جنس بدل ہائے لیٹیٰ دوسرے ملک کے چیک کے ساتھ زیج ہو توجائز ہوگی۔''

قاضی شہیدعالم بدایوں نے چیک کواصل خلقت کے اعتبار سے مال متقوم قرار دیااور مبیع قرار دیے کر فروخت کرنے میں مختلف احتمالات تفصیل سے بیان کیں اور پھریہ لکھاکہ:

"جباصل رقم کو کمی زیادتی کے ساتھ بیچنارواہے توچیک جواس رقم کو حاصل کرنے کا ایک ذریعہ ہے تواس کی بیچ کمی زیادتی کے ساتھ در جۂاولیٰ جائز ہوگی۔"

مولانا شمس الہدیٰ صاحب مصباحی نے اولاً چیک کی بیچ و شراء کی تمی بیشی کے ساتھ ناجائز قرار دی کہ اس میں سود و رشوت کی قباحت ہے اور تائید میں شامی کی بیہ عبارت لکھی:

"بيع البراءة وهى الاوراق التي يكتبها كتاب الديوان على العاملين على البلاد بخط كعطاء او على الاكادين بقدر ما عليهم لايصح ... سئل عن بيع الجامكية وهو ان يكون لرجل جامكية في بيت المال ويحتاج إلى دراهم معجلت قبل ان تخرج بكذا انقص من حقه في الجامكية فيقول له بعتك فهل البيع المذكور صحيح ام لا لكونه بيع الدين بنقد اجاب اذا باع الدين من غير من هو عليه كما ذكره لايصح."(۱)

اور پھر آپ نے چیک کی بیچ و شراءاس پر تحریر کر دہ مرقوم سے زیادت و نقصان کے ساتھ جائز ہونے کے طریقے اور ان پر دار داشکالات کے جوابات رکے جوابات سے سکوت اختیار کیا۔

مولاناصدر الوری قادری مصباحی نے چیک کی بیشی کے ساتھ لین دین کو حقیقت بیع میں داخل زبان کر سودی قرض کالین دین بتایااور چیک کو سند قرض قرار دیاہے۔

<sup>(</sup>١) رد المحتار، ج:٧، ص:٣٢، كتاب البيوع، دار الكتب العلمية، بيروت

مولاناعبدالرشیدصاحب حیدر آباد نے چیک کو سند زراور باعتبار اصل مال بھی تھبرایا ہے ، آپ لکھتے ہیں: "اور جب مالیت پائی گئ تواس پر تحریر شدہ رقم سے کم یازیادہ میں فروختگی جائز ہونا چاہیے۔" کچھ حضرات نے تمسک کے ساتھ جیک کے لین دین کو سند حوالہ سے بھی تعبیر کیا ہے جواچھی وضاحت۔

کچھ حضرات نے تمسک کے ساتھ چیک کے لین دین کو سند حوالہ سے بھی تعبیر کیا ہے جواچھی وضاحت ہے اس تعلق سے قابل قدر توضیح و تشریح اور چیک کے ذریعہ ادھار خرید و فروخت کی رائج صور توں پراشکالات وجوابات اور جواز کی بہترین رائیس آپ نے بیان کی ہیں۔

تمسك اور سند حواله كابيه موقف ان حضرات كاب:

(۱)- حضرت مفتی محمد نظام الدین رضوی صاحب، (۲)- مفتی آلِ مصطفیٰ صاحب، (۳)- مولانا مصاحب علی صاحب، (۴)- قاضی فضل احمد صاحب مصباحی ۔

حضرت مفتی محدنظام الدین رضوی صاحب نے فرمایا کہ چیک سند حوالہ ہے چیک کے تبادلہ کا معاملہ فی الواقع قرض ہے۔ چیک کی بیٹے شرعاً باطل ہے کہ یہ عرف شرع میں مال نہیں اور غیر مال کی بیٹے باطل ۔ آپ نے اس پر ایک اشکال روا اجتمار کی عبارت سے یہ قائم فرمایا:

"اس عبارت سے معلوم ہواکہ براءت یعنی فرمان شاہی کی بیچ جائز ہے اور چیک بھی ایک قسم کا فرمان یا تھم ہی ہو تا ہے اس لیے اس کی بھی بیچ جائز ہونی چاہیے اور ٹھیک یہی تھم تمسک کا بھی ہے کہ وہ انھیں کے ساتھ کمحق ہے۔

اس اشکال کا جواب بید دیاکہ بیہاں براءت کی بیچ سے مراد فرمان کی نہیں بلکہ فرمان نامہ کی بیچ ہے جو کاغذ ہے کا غذک تقوم سے استدلال بھی یہی ثبوت فراہم کر تا ہے اور کاغذ بلاشبہ مال متقوم ہے۔ لہٰذا بیہ جائز ہوئی۔ آپ لکھتے ہیں:

"اور اگر براءت سے مراد خاص فرمان و حکم ہو تواس کی بیٹے ناجائز ہوگی۔ جیناں چپہ در مختار میں اسی مقام پریہ تھم بھی مرقوم ہے:

"بيع البراءة يكتبها الديوان على العمال لايصح بخلاف بيع خطوط الائمة لان مال الوقف قائم ثمه وكذلك هنا. اشباه، غنية اه."(۱)

· چیک کے ذریعہ ادھار خرید و فروخت کی رائج صور توں کی تفصیل ذکر کرکے بیہ حکم لکھتے ہیں کہ:

"جومال دار تجار پُرجی یا چیک بھنانے کا کام اس طرح کرتے ہیں کہ پرجی کا چیک پر لکھی رقم ہے کچھ کٹوئی کرکے باقی رقم اداکرتے ہیں جیسے لوگ عام بول چال میں چیک یا پرجی کی خرید و فروخت کہتے ہیں مگریہ حقیقت میں خرید و فروخت نہیں بلکہ قرض، قرض لین دین کا ایک معاملہ ہے جو سود ہے۔ یہی وجہ ہے کہ اگر چیک کو بینک مسترد کرکے یا پرجی لکھنے والااس پر تحریر شدہ رقم دینے سے انکار کردے تووہ پوری رقم اس بائع سے وصول کرتا ہے۔"

<sup>(</sup>۱) در مختار، ج: ۷، ص: ۳۲، كتاب البيوع، دار الكتب العلمية، بيروت

نيزآپ لکھتے ہيں:

"چیک سے مقصود محض تحریر ہے اس کی وجہ سے چیک کی خرید و فروخت ہوتی ہے اعتبار عقود میں معانی کا ہوتا ہے تو چیک کی بیچ کا مطلب تحریر کی بیچ ہے یہی حال تمسک کا بھی ،اس لیے یہ بیچ باطل ہوگی ہاں اگر خاص چیک یا تمسک کے کاغذ کو خرید ہے تو یہ بیچ جائز ہوگی الغرض چیک کے لین دین کا معاملہ قرض ہویا بیچ نیز یہ بیچ الصک بالفوط ہویا بیچ بالفوط ہویا ہے بیٹ وقت گناہ ہے اور انعقاد کے لحاظ سے فاسدیا باطل ۔ جواز وحل کی راہ اگر از وقت چیک یا پر جی کو بھنا ناہی ضروری ہوتو بھناتے وقت صاحب حق یہ صراحت کر دے کہ میں نے یہ کاغذا سے روپ میں بیچا اور روپ اسے بیک کے ذریعہ وصول ہوں گے اس طرح سے یہ تبادلہ جائز ہوگا۔"

مفتى آل مصطفى مصباحي لكصته بين:

''اگر معاً مائۂ بیچ چیک سے متعلق ہو بھی تو خرید و فروخت کا تعلق چیک پرکھی ہوئی تحریر سے ہو گااور تحریراز قبیل مال نہیں تو اس کی بیچ باطل ۔علامہ شامی فرماتے ہیں :

"وعبارة الصيرفيه هكذا سئل عن بيع الخط قال لايجوز فان لايخلوا ان باع مافيه او عن الخط لاوجه للاول لانه بيع ماليس عنده ولا وجب للثاني لان هذا القدر من الكاغذليس متقوما."(١)

چیک کے لین دین کامعاملہ باب حوالہ سے ہے اور حوالہ کی شرطیں پائی جائیں توحوالہ سیجے ہے۔

مولانامصاحب علی رشیدی مصباحی نے اسے سند حوالہ قرار دیاہے ، اور حضرت مفتی محمد نظام الدین رضوی صاحب کی کتاب جدید بینک کاری اور اسلام کے حوالے سے جیک، بل، ہنڈی، پرجی کی نوعیت اور اس کے حکم شرعی کو اجمالاً نقل کر کے اس پر اعتماد کر لیا ہے اور باقی سارے سوالات کے جوابات پر کوئی توجہ نہ دی۔

دوسراسوال

مندوبین اہل علم سے دوسراسوال بیکیا گیاتھاکہ:

مبیع ہونے کی تقدیر پر اگراس کی نظر و پیول کے بدلے ہوجائے اور پھر مشتری کے ہاتھ سے کم ہوجائے یا اس میں نقصان پیدا ہوجائے توکیا مشتری کو یہ اختیار رہے گاکہ بائع سے اس کابدل لے لے یا نظیم کردے جب کہ بیغ کی صورت میں تباولہ نامکن ہوتا ہے۔

اس سوال کے جواب میں بھی مندوبین کی مختلف رائیں سامنے آئیں۔

بعض مندوبین کاموقف سے کہ:

مبيع ہونے كاعتبار نہيں اور تلف كى صورت ميں بدل لينے كااختيار ہے بيرائے ان حضرات كى ہے:

(۱)- تاج الشريعه علامه از هري صاحب، (۲)-مولاناعز براحسن صاحب، (۳)-مفتی اختر حسين کوشه، (۴)-مولاناصدر

<sup>(</sup>۱) رد المحتار، ج: ۷، ص: ۳۲، كتاب البيوع، دار الكتب العلمية، بيروت

الوريٰ قادري مصباحي، (۵)-قاضي فضل احد مصباحي، (۲)-مفتى عبدالقدوس سهرسه-

حضور تاج الشريعه دام ظله العالى تحرير فرماتے ہيں:

"چیک کامبیع ہوناظاہر نہیں اور بصورت فقدان و تلف اس کابدل لینامعروف ہے جواس امر کا قرینہ ہے کہ عاقدین میں سے کوئی بھی اس کوئم بھی اصطلاحی نہیں سمجھتا بلکہ نقد خمن ہی سمجھتا ہے۔ لہذا اس کے تلف کی صورت میں اصل خمن جو بذمئہ مشتری دین ہے باطل نہ ہوگا۔ لہذا بائع کوبدل لینے کا اختیار ہے۔"

مفتى اختر حسين صاحب كوشه لكصته بين:

'' مبیع کی تقدیر پربعد بی چیک شتری کے ہاتھ سے غائب یا نقصان ہوجائے تو مشتری کواس کابدل لینایا بیج نسخ کرنا جائز ہو گاکہ اس کی دوسری حیثیت تمسک اور سندزر کی ہے۔''

قاضى شهيدعالم بدايول لكھتے ہيں:

"چیک جب مبیع قرار دیاجائے تومشتری کوخیار عیب حاصل ہوگا۔"

دوسراموقف بيسامني آياكه:

بدل لینا صحیح نہیں مشتری کوبائع ہے اس کابدل کینے کا اختیار نہیں بیرائے مفتی عنایت احمد، مفتی شفیق احمد شریفی اور مولانا عبدالرشید حیدر آبادی کی ہے۔مولانا عبدالرشید صاحب حیدر آباد لکھتے ہیں:

"گم ہونے یا خراب ہونے کی صورت میں مشتری کو بید حق حاصل نہیں ہے کہ بائع سے اس کابدل بالجبر طلب کرے۔"

#### تبسراسوال

تيسراسوال به تفاكه:

کیا بہ جائز نہیں کہ اس میں سند زر اور مال متقوم کی دوجہتیں نکال کی جائیں بینک اور چیک کاشنے والے کے مابین کالحاظ کر کے سند زر اور و ثیقہ ہواور بائع اور شتری کے مابین اصل خلقت اور کاغذ کی مالیت کالحاظ کرے مبیعے اور مال متقوم ہو۔

اکٹر مندوبین کی بیرائے ہے کہ دونوں جہتیں نکالی جاسکتی ہیں۔

يدرائ ال فغرات علمات كرام كى ب:

(۱) - حضرت تاج الشريعه، (۲) - مفتى عنايت احمد، (۳) - مفتى اختر حسين كويه، (۴) - مفتى شفيق احمد شريفى، (۵) - قاضى شهيد عالم بدايوں، (۲) - مولانا محمد صدر الورى قادرى، (۷) - مولانا قاضى فضل احمد، (۸) - مولانا عبدالرشيد صاحب حيدر آباد -

حضرت تاج الشريعه دام ظله العالى فرماتي بين:

"اس کی دونوں جہتیں نکالی جاسکتی ہیں جب کداس کے معارض کوئی قرینہ عرفیہ نہ ہو۔"

مولاناصدر الوری قادری مصباحی فرماتے ہیں:

" دوجہتیں اگرچہ نکالی جاسکتی ہیں مگر جب اس کارواج بحیثیت تمسک ہی ہے تو یہی جہت ملحوظ ہوگی۔" لیکن بعض مندو بین نے اس سے اتفاق نہ کیا مولا ناعزیر احسن صاحب کی بیر رائے ہے کہ اس میں دونوں جہتیں نہیں ہوسکتیں دونوں (سندزر ، مبیعے)صور توں میں و ثیقہ اور حوالہ ہوناچاہیے۔"

#### چو تفاسوال

چوتھاسوال سے تھاکہ:

مبیعے کے عوض چیک دینے پر کیاصرف تمسک و حوالہ ہو گایااس کانٹن ہونابھی ممکن ہے؟ چیک کے ذریعہ اگراشیاخریدی جائیں یاقرض دہندہ کوقرض میں چیک دیاجائے توعقد بھے اور ادائیگی قرض صحح ہوگی یانہیں؟ نیز چیک کے ذریعہ اگر کوئی سونایا جاندی خرید ناچاہے توخرید سکتا ہے یانہیں؟

اس مسكد ميں بھى ارباب علم كے مختلف نظريات سامنے آئے:

ایک رائے بیے کہ:

نثمن کے طور پراس کالین دین رائج ہوجائے تواشیا کی خریداری اور قرض کی ادائیگی اس کے ذریعہ سیجے ہوگی اور پھر اس کے ذریعہ سوناچاندی سب کچھ خریدنانیچے ہوجائے گا۔ بیراے حفزت تاج الشریعہ کی ہے۔

مولاناعزیراحسن صاحب کی بیرائے ہے کہ

بذریعہ چیک قرض کی ادائیگی درست ہونی چاہیے اور بذریعہ چیک چیزوں کی خریداری بھی صحیح ہونی چاہیے کہ جس طرح ثمن حال سے بیع درست و نافذ ہوتی ہے اس طرح ثمن مؤجل معلوم سے بھی اور جب بذریعہ چیک بیع ہوگی اور چیک حوالۂ ثمن مظہر اتو ثمن کامؤجل ہوناظاہر ہوا۔ سوناچاندی کی خریداری جائز ہوگی جب غیر جنس سے ہوتوایک کا قبضہ ضروری ہے۔

یجی رائے مفتی عنایت احمد، مفتی اختر حسین کوشہ، مفتی شفیق احمد شریفی، قاضی فضل احمد، مولانا عبد الرشید حیدر آباد کی ہے: قاضی شہید عالم بدایوں لکھتے ہیں:

"چیک کے ذریعہ سونا چاندی خرید نے میں بھی وہی حکم ہوگا جو دیگر اشیاء کے خرید نے کے تعلق سے بذکور ہوالیکن اس صورت میں چیک کامبیع ہونامتعیّن ہوجائے گاوہ ثمن طقی کے مقابل ہے یہ بیج بیج صرف نہیں کہ بیج صرف میں دونوں طرف ثمن خلقی ضروری ہے۔

نیز لکھتے ہیں: " یہ بیع بیع صرف نہیں خواہ چیک کوبدل بنائیں یا و ثیقہ اس لیے کہ بیع صرف میں دونوں طرف ثمن خلقی ضروری ہے۔و ثیقہ بنانے کی تقدیر پر نوٹ کے بالقابل بیع ہوگی اور نوٹ ثمن خلقی نہیں جیساکہ امام احمد رضافرماتے ہیں:

"ان بيع النوط بالداراهم كالفلوس بها ليس بعرف حتى يحب التقابض فان العرف بيع ما خلق للثمنية بما خلق لها. "(۱)

<sup>(</sup>۱) فتاوي رضويه، ج: ٧، ص: ١٣٢، رساله كفل الفقيه الفاهم، رضا اكيذمي

مولانا محمه صدری الوریٰ صاحب لکھتے ہیں:

"قرض میں چیک دیا توادائیگی قرض نہیں بلکہ حوالہ قرض ہے چیک کے ذریعہ سوناچاندی خرید لے تویہ چیک کے مدلے میں سوناچاندی کی بیج نہیں ہے بلکہ تحریر شدہ نوٹ کے بدلے میں ہے نوٹ مال متقوم ہے جب تک اس کارواج ہے اس کے بدلے سوناچاندی کی بیج جائز ہے لیکن جب چان ختم ہوجائے تواس وقت جائز ہے کہ جب وہ متعیّن ہوکیوں کہ اس صورت میں سلعہ محض ہے اور صحتِ بیج کے لیے سلعہ کی تعیین ضروری ہے۔ہدایہ کتاب الصرف میں ہے:

"ويجوز البيع بالفلوس لانه مال معلوم فان كانت نافقة جاز البيع بها وان لم تعين لانها اثمان بالاصطلاح وان كانت كاسدة لم يجز البيع بها حتى يعينها لانها سلع فلا بد من تعيينها. "(١) مولاناآل مصطفى مصاحي لكهت بين:

مبیجے کے عوض چیک دینے کامسکلہ ہویا قرض دہندہ کو قرض میں چیک دینے کا یاز کوۃ میں فقیر کوچیک دینے کامسکلہ ان میں وہی احکام جاری ہوں گے جو تمسک میں جاری ہوتے ہیں۔"

بإنجوال سوال

يانچوال سوال پيه تفاكه:

اگر کوئی غنی زکوۃ میں کسی فقیر سخق کو چیک دیدے توزکوۃ کی ادائیگی ضحیح ہوگی یانہیں جب کہ اس میں ادائیگی مال شرط ہے صرف سندزر وحوالہ کی تملیک کافی نہیں۔ نیزاگر وہ سخق زکوۃ میں وصول شدہ چیک اپنے دین کی ادائیگی میں دائن کو دیدے یا کسی کو ہمبہ کر دے یاد کان وغیرہ کے کرا یہ میں دیدے یااس کے پاس سے کم ہوجائے توزکوۃ دہندہ کی زکوۃ اداموگی یانہیں؟

اہل علم کے یہ موقف سامنے آئے کہ بذریعہ چیک ادائیگی زکوۃ کا حکم اس وقت ہوگا کہ جب سخق چیک بھناکر مال پر قبضہ کرکے یا گیجر بک میں درج ہوجائے یوں ہی ہمبہ یاد کان وغیرہ کے کرا یہ میں دینا جائز ہے۔
مولانا عزیراحسن صاحب لکھتے ہیں:

" بذریعہ چیک ادائیگی زکوۃ درست ہونی چاہیے مزکی مدیون ہے وہ اپنادین بذریعہ چیک حق زکوۃ کوجمع شدہ رقم کا مالک بنانا ہے،وہ بلا شبہ مال ہے اور حق زکوۃ جب تک بینک سے رویئے نہ نکالے اس وقت تک اپنے دین کی ادائیگی میں یاکرا سے میں وہ چیک نہیں دے سکتا۔"

مفق عنايت احمر صاحب لكھتے ہيں:

مبستی جب بھناکرمال پر قبضه کرے توادائیگی زکوہ کا حکم ہونا جا ہیں۔ فتاوی ہندید میں ہے:

"وامر فقير القبض دين له على أخر و نواه عن زكوة عين عنده جاز كذا في البحر الرائق. "'<sup>(۲)</sup> يبي رائے مفتی اخر حسين، کونه، مفتی شفیق احمد شربفی، مفتی عبدالقدوس، سبرسه، مولاناصدر الورکی قادری، مولاناآلِ مصطفیٰ

<sup>(</sup>۱) هدایه، ج: ۳، ص: ۹٤، کتاب الصرف، مجلس البرکات، مبارك فور

<sup>(</sup>۲) فتاوی هندیه، ص:۸۸، ج:۳.

مصباحی اور قاضی فضل احد مصباحی کی ہے۔ مولاناصدر الوریٰ مصباحی لکھتے ہیں:

''فقیر کو چیک دینا تنملیک مال نہیں لہٰڈاز کوۃ دہندہ کی زکوۃ اس وقت ادا ہوگی جب فقیر چیک پر تحریر شدہ رقم بینک سے وصول کرلے اسی طرح چیک بطور ہب یابطور ادا گی دین یابطور اجرت دینے میں جب متعتندر تم پر قبضہ ہوجائے توضیح ہے۔''

#### خلاصة تنقيحات بسلسلة جيك

مندوبین کے مقالات کی روشن میں بسلسلۂ چیک تین تنقیحی سوالات کیے گئے تھے جن میں پہلا سوال میہ تھاکہ:
"چیک مال متقوم ہے یانہیں ؟عامة الناس کے تعامل اور "الا مور بمقاصدها" کے پیش نظراس مسئلہ کاحل تلاش کیاجائے۔"
اس سوال کے جواب میں اہل علم کا تقریباً اتفاق رہاکہ چیک نہ مال ہے نہ متقوم بلکہ وہ و ثیقہ اور تمسک ہے اور بہت واضح رائے درج ذیل ارباب علم وفکر کی ہے کسی نے حکم نامہ کہاکسی نے سنداور حوالہ سے تعبیر کیا،کسی نے قبالہ و دستاویز کہا:

(۱)-حضرت مفتی محمد نظام الدین رضوی صاحب، (۲)-مولاناتمس الهدی صاحب، (۳)-مفتی بدرعالم صاحب، (۴)-مولانا مصاحب علی رشیدی صاحب، (۵)-مفتی محراتیم مصباحی، (۲)-قاضی فضل احمد مصباحی، (۷)-مولانا اختر حسین قادری بانده، (۸)-مولانا ابوالحس مصباحی، (۹)-مولانات الله فیضی-

حضرت مفتی محد نظام الدین رضوی صاحب رقم طراز ہیں:

"چیک ایک تحریری حکم نامہ ہے نہ مال ہے نہ متقوم۔البتہ تحریر چول کہ کاغذ کے ساتھ پائی جاتی ہے اس لیے کاغذ چیک کے مفہوم میں تبعاً شامل ہے،مگر بناءاحکام اصل و منبوع پر ہے اس لیے کاغذ کا اعتبار نہ ہوگا،تحریر کا ہو گااور تحریر شرعاً مال نہیں۔" قرآن مجید مال نہیں کہ وہ نام ہے مکتوب کا یوں ہی دفاتر (رجسٹر کا بیاں) مال نہیں کہ وہ نام ہیں مکتوب کے تو پھرای طرح چیک مال نہ ہوگا کہ وہ بھی نام ہے،ایک مخصوص مکتوب کا اور کاغذ مقصود نہیں۔مداراس تحریر دھیم نامہ پر ہے۔"

پاں لوگ اسے "خرید وفروخت" سے تعبیر کرتے ہیں جس کی وجہ صرف یہ ہے کہ اس معاملے میں روپئے کے مقابل میں چیک دیا جاتا ہے جو بظاہر ایک دوسرے کا تبادلہ معلوم ہوتا ہے اس لئے دہ سہل پسندی میں حقیقت کی پروا کیے بغیر فروخت کہ دیتے ہیں جو حقیقت کی بالکل خلاف ہے۔ پھر عوام الناس کو کیا معلوم کہ شرعاً نیچ و شراء کی حقیقت کیا ہے اور یہ معاملہ واقعۃ نیچ و شراء ہے یانہیں اس لیے اس تعبیر کے پیچھے ان کا جو بھی مقصود ہووہ جمت نہیں کہ معتبر الا مور بمقاصد ہاہے نہ کہ العوام بمقاصد ہافقہ کا قاعدہ کلیہ ہے لا عبر ۃ بالطن البین خطاہ .

پھرآپ نے اپنی تنقیحات میں بیہ ثابت کیا ہے کہ مال بیر تھم نامہ نہیں ہے بلکہ اس کی تعمیل کی صورت میں جورو پے ملتے ہیں وہ مال ہیں تعامل ناس بھی اس کا شاہد ہے، چیک سند حوالہ ہے اور بیر معاملہ قرض و حوالہ کا ہے اور چیک اس حیثیت سے نہ مال ہے نہ متقوم۔

مفى بدرعالم صاحب مصباحي لكصة بين:

" چيك نه تومال ٢ اور نه بى متقوم للهذام بي نهيس بن سكتااور خريد و فروخت ناجائز -"

مولانا اخرجسین قادری باندہ کہتے ہیں کہ لوگوں کے تعامل سے یہی ثابت ہے کہ چیک ایک سنداور تمسک ہے اور مولانا مسیح الله فیضی مصباحی چیک کو قبالہ اور دستاویز سے تعبیر کرتے ہیں اور کہتے ہیں کہ چیک پر قبالہ کی تعریف صادق ہے لیکن بعض صور توں میں یہ کفالت ورسالت ہوسکتا ہے مگر چیک مال متقوم نہیں ۔ کسی نے اپنی رقم بینک سے حاصل کرنے کے لیے کسی کو چیک کائے کردیا تواہی صورت میں کفالت ورسالت کاصد ق ہوگا۔

دوسراسوال

دوسرانتقیحی سوال بیه تفاکه:

چيک حواله ہے يا قباله ياو كالت؟

اس سوال کے جواب میں مندوبین مختلف الرائے ہو گئے کسی نے قبالہ کہااور کسی نے اس کا انکار کیا، کسی نے حوالہ نامہ کہا اور کسی نے سند توکیل۔

حضرت مفتی محمد نظام الدین رضوی صاحب این گرال قدر رائے یہ بیش کرتے ہیں کہ:

"چیک بذات خود نه حوالہ ہے نه قباله، نه و کاله نه رسالت که حواله وغیرہ نام ہیں عقد مخصوص کااور چیک بلاشہه عقد نہیں نه مخصوص نه غیر مخصوص ہاں حالات کے اختلاف کے لحاظ سے بیہ سند حواله وو کاله ورساله ہوسکتا ہے۔

پھرآپ نے ان سب پر مثالیں متفرع کیں:

مولاناتمس الہدی مصباحی کہتے ہیں کہ یہ قبالہ ہے کہ حوالہ اور وکالت کے جو شرائط ہیں وہ چیک پرصادق نہیں آتے لیکن اس کے برخلاف مولانامصاحب علی رشیدی کہتے ہیں کہ چیک قبالہ نہیں کیوں کہ قبالہ حکماً و مفہوماً سی طرح چیک پرصادق نہیں آتا البتہ چیک کسی صورت میں حوالہ ہو تاہے اور کسی صورت میں وکالہ مثلاً حوالہ کی صورت میہ کہ کہ کشخص نے قرض اداکر نے کے لیے بینک سے اپنارو پیہ نکالنے کے لیے اداکر نے کے لیے بینک سے اپنارو پیہ نکالنے کے لیے کسی کوچیک دیا تاکہ اس کی معرفت میں وصول ہوجائیں۔

مفق محد سیم مصباحی نے چیک کوحوالہ نامہ بتایا اور کہا کہ چیک نہ حوالہ ہے نہ قبالہ نہ و کالہ۔ قاضی فضل احمد مصباحی نے چیک کو سند حوالہ قرار دیا اور مولانا اختر حسین قادری، باندہ کہتے ہیں کہ بعض صورت میں سند حوالہ اور بعض حالت میں سند توکیل، اور مولانا ابوالحن مصباحی کیکھتے ہیں کہ چیک نہ حوالہ نہ قبالہ نہ دیکالہ۔

اس منتقیحی سوال کے تعلق سے اہل علم کی بیرگرال قدر آراء تھیں:

#### تبسراسوال

تيسراتنقيحي سوال يوتفاكه:

عوام کے چیک اور شاہی چیک کے در میان فرق ہے یانہیں؟اس کے جواب میں بھی مندوبین نے مختلف موقف اختیار کیے بسی نے دونوں میں بالکل فرق نہ رکھا۔

حضرت مفتی محمد نظام الدین صاحب رضوی صاحب کہتے ہیں کہ شاہی چیک ہویا عوامی دونوں مال نہیں لہذا دونوں کی نیج ناجائز ...... البتہ فرمان نامہ ہونے کی حیثیت سے دونوں میں ضرور فرق ہے عوامی چیک کا کاغذ معمولی ہوتا ہے اس لئے وہ مال متقوم نہیں لہذا عوامی چیک کا کاغذ باد شاہ کے شایانِ شان اور خود باقیت ہوتا ہے اس کی بیج جائز ودرست۔ ہوتا ہے اس کی بیج جائز ودرست۔

فلاصةً تُفتَلُويه كه شاہى چيك اور عوامى چيك كے در ميان فرمان ہونے كے لحاظ سے كوئى فرق نہيں اور فرمان نامہ ہونے ك لحاظ سے فرق ہے كہ شاہى چيك كاكاغذ مال متقوم ہے اور عوامى چيك كامتقوم نہيں۔

بینکوں کے چیک کوعوامی چیک مجھاجائے یاشاہی چیک قرار دیاجائے،اس تعلق سے آپ اپنی بیرائے پیش کرتے ہیں کہ: ''اس کی حیثیت شاہی چیک کے مثل ہے کیوں کہ اس کا کاغذ معمولی و حقیر نہیں ہو تابلکہ عظیم و متقوم ہو تاہے۔لہذا شاہی چیک کی طرح بینکوں کے چیک کو بھی ہمجھنا چاہیے کہ کاغذ کی صراحت کر کے بچیں تو بچے ہوگی ور نہ وہ بچینفس فرمان کی ہوگی جومال نہ ہونے کی وجہ سے باطل ہوگی۔''

مولاناشمس الہدیٰ مصباحی کہتے ہیں کہ دونوں میں حکماً گوئی فرق نہیں۔ یہی رائے مولانا مصاحب علی رشیدی، مولانا اختر حسین باندہ اور مولانا ابوالحسن مصباحی کی بھی ہے اور مولانامفتی بدرعالم مصباحی لکھتے ہیں کہ:

"عوامی چیک میعاد معلوم کے بعد اپنی و قعت کھو بیٹھتا ہے برخلاف شاہی چیک کے جوکسی نواب یاراجہ و غیرہ یا گور نمنٹ کی طرف سے جاری کیا جاتا ہے اس شاہی چیک میں میعاد نہیں ہوتی غالباً اسی لیے فقہانے شاہی چیک کی فروخت کو جائز قرار دیا کہ اس میں عرف کے لحاظ سے من وجہ مبیجے اور من وجہ ثمن بننے کی صلاحیت موجود رہتی ہے۔"

قاضی فضل احر مصباحی مفتی محرنسیم مصباحی ، مولاناتی الله فیضی مصباحی کے نزدیک دونوں میں کاغذ کے عمدہ اور خراب یا معمولی ہونے کافرق ہے عوامی چیک کے کاغذ کی قیمت نہیں اور شاہی چیک کے کاغذ کی قیمت ہے۔ ردالمحار کے اس جزئیہ لان ھذہ الکاغذۃ متقومۃ سے بھی استدلال کیا گیا ہے۔ شامی کی پوری عبارت بعض مقالہ نگاروں نے اپنے مقالہ میں نقل کی ہیں:عبارت ہیہے:

"سئل عن بيع الخط قال لايجوز لانه لايخلوا إما ان باع ما فيه او عين الخط لاوجه للاول لانه بيع ما ليس عنده ولا وجه للثاني لان هذا القدر من الكاغذ ليس متقوماً بخلاف البراءة لان هذه الكاغذة متقومة." (۱)

<sup>(</sup>۱) رد المحتار، ج: ۷، ص: ۳٤، كتاب البيوع، دار الكتب العلميه، بيروت

# نيا

# جيك كى خريدو فروخت

🕕 چیک ایک سندزر ہے اور اس حیثیت سے وہ مال متقوم نہیں۔

سے ہے کہ میعادی چیک کے لین دین کا جو طریقہ رائے ہے کہ کوئی مالدار تا جرچیک پرکھی ہوئی رقم سے پچھ حصہ کا ایک طے شدہ شرح کے مطابق وضع کر کے بقیہ رقم حال چیک کو دے دیتا ہے بھر میعاد مقرر پر بینک سے چیک پر کھی ہوئی کے دوری رقم وصول کرتا ہے ، بینا جائز ہے۔

ایک طے شدہ شرح کے مطابق وضع کر کے بقیہ رقم حال چیک کو دے دیتا ہے بھر میعاد مقرر پر بینک سے چیک پر کھی ہوئی کے دوری رقم وصول کرتا ہے ، بینا جائز ہے۔

وجہ بیہ ہے کہ تا جر در اصل حال چیک کو قرض دیتا ہے بھر بینک سے باصاحب معاملہ سے میعاد کے معاوضہ کے بطور زائد رقم وصول کرتا ہے جو سود ہے۔ جیسا کہ اس طرح کے معاملہ میں حضرات صحابہ کرام و تابعین عظام علیم الرحمة والرضوان نے بہی فیصلہ صادر فرمایا۔ اس کی تفصیل احکام القرآن للامام الجصاص الرازی عِالِخِننے صے ۱۳۲۸، جلداول میں ہے۔

الدوری میں الدوری میں الدوری میں سے دیت کی سے دیت کی سے دیت کے دیت کے دیت کے دورائی میں الدوری کے دورائی کہ دورائی کی دورائی کی دورائی کی دورائی کی دورائی کے دورائی کی دورائی کے دورائی کی دورائی کی دورائی کی دورائی کی دورائی کی دورائی کہ دورائی کی دی دورائی کی دورائی

ہاں! چیک مثلا ایک ہزار روپے کا ہے اور ایک ہزار روپے نقد لے کر چیک دے دیا تو یہ جائز ہے کیوں کہ یہ حقیقة ہزار روپ قرض لے کر ہزار روپ کی تاخیر کے ساتھ ادائیگی ہے اور کمی بیشی کی شرط سے خالی ہونے کی وجہ ہے، جائز ہے۔واللہ تعالیٰ اعلم۔

# حيطا، سأنوال اور آطوال يبينار

حيجثافقهي يبمينار

منعقده: کار ۱۸ر۱۹ مار ۱۷را ۲ر ربیج الاول ۱۹۹۹ه مطابق ۱۲ر ۱۳ر ۱۲ر ۱۹ر ۱۷ر جولائی ۱۹۹۸ء بروزیک شنبه، دوشنبه، سه شنبه، چهار شنبه، پنج شنبه بمقام: جامعه اشرفیه، مبارک بور، اظم گڑھ

سأتوال فقهى سيمينار

منعقده:۱۹ر۲۰/۲۱رجهادی الاولی ۱۹۱۹ه مطابق ۱۲رسار ۱۲رمار ۱۵رستمبر ۱۹۹۸ء بروزشنبه، یک شنبه، دوشنبه، سه شنبه بمقام: جامعه اشرفیه، مبارک بور، اظم گڑھ

آٹھوا فقہی تیمینار

منعقده: ۱۸ را ۱۷ را ۱۷ رصفر ۱۹۹۰ ه مطابق ۱۹۹۶ در ۲۷ رجون ۱۹۹۹ء بروز شنبه، یک شنبه، دوشنبه، سه شنبه بمقام: جامعه اشرفیه، مبارک بور، عظم گڑھ

موضوعات

اسباب سندادر عموم بلوی کی تنقیح ا-اعضاکی پیوندکاری اسباب ستهاور عموم بلوی کی تنقیح

☆-سوال نامه ☆-خلاصهٔ مقالات ☆-فیلی

# سوال نامه

# اسباب سته اورغموم بلوی کی تنقیح

#### ترتیب:مفتی محمدنظام الدین رضوی، رکن مجلس شرعی، نائب صدر شعبهٔ افتاجامعه اشرفیه، مبارک بور

حالات زمانہ واشخاص کے بدلنے ہے بہت سے احکام شرعیہ میں نت نئی تبدیلیاں ہوتی رہتی ہیں جن کی وجہ سے رفق و یُسر کے دروازے ہر حال میں کھلے رہتے ہیں۔ ایسے احکام کا مدارسات بنیادی اصولوں پر ہے جنہمیں فقیہ فقید المثال اعلیٰ حضرت علیہ الرحمتہ والرضوان نے ایک جامع لفظ کے ذریعہ چھے میں ہی منحصر کردیا ہے ، آپ رقم طراز ہیں:

"چھباتیں ہیں جن کے سبب قول امام بدل جاتا ہے لہذا قول ظاہر کے خلاف عمل ہوتا ہے، وہ تچھ باتیں ہے ہیں۔ ضرورت، دفع حرج، عرف، تعامل، دنی ضروری مصلحت کی تحصیل، کسی فساد موجود، یا مظنون بظن غالب کا ازالہ۔ ان سب میں بھی حقیقة قول امام پر ہی عمل ہے۔ "(فتاوی رضویہ، جلداول: س۳۸۵، رسالہ اجلی الاعلام)" دفع حرج " کے عموم میں " حاجت شرعیہ" اور " عموم بلوی " دونوں شامل ہیں۔

ان اصولوں کی اہمیت اس امر کی متقاضی ہے کہ ان کے مفہوم شرعی کے جامع ومانع انداز میں فقہی شواہد سے وضاحت کی جائے،اسی لیے درج ذیل سوالات پیش خدمت ہیں:

۔ ضرورت، حاجت، عرف، تعامل، حرج، عموم بلویٰ کی تعریف کیا ہے اور ان کے در میان مابہ الاِمتیاز کون کون کی چیزیں ہیں ؟

🗨 - دنی ضروری مصلحت اور فسادو موجود و مظنون کیا چیز ہے اور ان کے مصادیق کیا کیا ہیں ؟

۔ (الف) یہ اسباب عبادات، معاملات، عقوبات، اباحات، محظورات، حقوق اللّٰہ، حقوق العباد ﷺ میں تغیر احکام و تخصیص کے باعث بنتے ہیں، یاصرف بعض میں ؟

(ب)اوران کی تا نیر صرف اجتها دی امور کے ساتھ خاص ہے ، یا جماعی مسائل وموار د نصوص کو بھی عام ہے ؟

۔ بہت سے نو پیدامسائل ہیں جن کے احکام شرعیہ کی تقیح سالہاسال تک نہیں ہوپاتی ، بلکہ بسااو قات ان کے حل کی طرف علماکی توجہ بھی نہیں مبذول ہوپاتی ، ان میں عرف ناس و تعامل مسلمین کا اعتبار ہوگا یانہیں اور کیااس طرح کے مسائل میں بھی احکام شرعیہ سے لاعلمی دارالاسلام میں معتبر نہ ہوگی ؟

امید ہے کہ فقہ اسلامی کے نصوصِ معتمدہ ہے اپنے جواب کو مزین فرماکر مشکور فرمائیں گے۔شکریہ

10

#### خلاصة مقالات بعنوان:

# استباب سته وعموم بلوی کی تنقیح

تلخیص نگار:مفتی محمد نظام الدین رضوی، ناظم مجلس شرعی، جامعه اشرفیه، مبارک بور

اس عنوان پر مبسوط یا مخضر جومقالات موصول ہوئے ان کی تفصیل حسب ذیل ہے:

### اصحاب مقالات وآرا

تعداد صفحات راقم الحروف محمد نظام الدين رضوي (1) ۷۸ حضرت مولاناآل مصطفي مصباحي **(r)** 4 حضرت مفتي محمد معراج القادري ۴۸ (m) متوسطمقال حضرت مفتي محرمطيع الرحمان رضوي **(**/') حضرت مولانانصراللدرضوي (a) حضرت مولاناعز بيراحسن (Y) جناب مولانامفتى بدرعالم مصبائي (4) جناب مولاناصدر الورى قادري **(**\(\)) 70 جناب مولانا قاضي فضل احمد مصباحي (9) 11 جناب مولاناناظم على مصباحي (1+) 22 جناب مولانا محدانور نظامي (11) 2 جناب مولاناعبدالوحيدمصباحي (11) 11

جناب مولاناابوالحن مصباحي

(m)

### مخضرمقالي

| ۵                                                                                           | جناب مولانأتمس الهدى مصباحي               | (IM)             |
|---------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------|------------------|
| •                                                                                           | جناب مولا نامفتی شیر محمد مصباحی          | (14)             |
| 9                                                                                           | جناب مولاناسليمان مصباحي                  | (٢١)             |
| ٨                                                                                           | جناب مولا ناشبير احمد مصباحي              | (14)             |
| ۵                                                                                           | جناب مولانا جمال مصطفی <sup>ا</sup> قادری | (14)             |
|                                                                                             | اربات قیجات                               | 4                |
| Λ                                                                                           | محمد نظام الدين رضوي بر كاتي              | (1)              |
| 14                                                                                          | حضرت مفتى محمطيع الرحمن رضوي              | (r)              |
| 9                                                                                           | جناب مولانا عبدالحق رضوى                  | ( <b>r</b> )     |
| ۵                                                                                           | جناب مولانا بدرعاكم مصباحي                | (4)              |
| 9                                                                                           | جناب مولا ناصدر الورئ قادري               | (2)              |
| ۵                                                                                           | جناب مولانانفيس احمد مصباحي               | (Y)              |
| ۲                                                                                           | جناب مولانامصاحب على رشيدي مصباحي         | (4)              |
| 9                                                                                           | جناب مولانا قاضى فضل احمد مصباحي          | <b>(\Lambda)</b> |
| r•                                                                                          | جناب مولانا ناظم على مصباحي               | (9)              |
|                                                                                             | جناب مولانا جمال مصطفی <sup>ا</sup> قادری | (1•)             |
| m (                                                                                         | جناب مولانا عبدالو حيد مصباحي             | (11)             |
| ان مقالات میں کچھامور تووہ ہیں جن پرجملہ ارباب مقالات و تنقیحات کا اتفاق ہے اور کچھامور میر |                                           |                  |

وه امورجن پرتمام مقاله نگارون کا اتفاق ہے یا اللی حضرت امام احمد رضا علیه الرحمه کی واضح صراحت کے باعث متفق علیہ کے ورجہ میں ہیں۔

ضرورت: - اعلیٰ حضرت علیہ الرحمہ نے اس کی تعریف دوطرح سے کی ہے:

ایک توفتاوی رضویہ ص: ۱۵۸، ج:۱، میں جو مختصر ہے، دو سرے فتاوی رضویہ، ص: ۱۹۹، ج: ۹، میں مجفصل ہے اور ضرورت کے تمام افراد کو جامع ومانع۔ مقالہ نگاروں نے اضیس میں سے کوئی ایک، یادونوں تعریفیس اپنے الفاظ میں بیان کی ہیں۔ میں کے تمام افراد کو جامع ومانع۔ میں کے بغیر گزر نہ ہوسکے۔

**روممری تعریف: -**مجبوری کی وہ حالت جس میں فعل یا ترکِ فعل پر کلیات خمسہ — دین ،عقل ، نسب ، ہان ، مال — کایاان میں ہے کسی کلی کا تحفظ موقوف ہواور اس کے بغیر وہ کلی فوت ہوجائے ، یافوت ہونے کے قریب پہنچ جائے۔ راقم الحروف کے مقالہ میں ضرورت کے تحقق کی جھے صورتیں بھی درج ہیں :

(۱)-شدید بھوک۔(۲)-سخت پیاس۔(۳)-اکراہِ تام۔(۴)-اقتضائے کلام۔(۵)-مرض شدید۔(۲)-عذرِ شدید یعنی معذوری کی حالت۔

### إس امريراتفاق راسے ك

ضرورت كى تين تسميل بين ٢٠ نادرة الوقوع ٢٠ غالبة الوقوع كلازمة الوقوع\_

معذور ہونے کے لیے ضرورت لازمہ یا کم از کم غالبہ ضروری ہے ،اور محض تخفیف کے لیے نادرہ بھی کافی ہے۔ یول ہی ضرورت کی دوسری تعریف پر بھی اتفاق ہو چکا ہے۔

**حاجت:**-(۱)-جس کے بغیر گزر توہو سکے، مگر ضرر ہو۔

(۲)-مجبوری کی وہ حالت جس میں فعل یا ترک فعل پر کلیات خمسہ میں ہے کسی کلی کا تحفظ موقوف نہ ہو مگر اس کے بغیر مشقت اور حرج وضر رکاسامناکرنا پڑے۔

پہلی تعریف فتاوی رضویہ، ص: ۱۵۸، ج:۱، سے اور دو سری فتاوی رضویہ، ص: ۱۹۹، ج:۹، سے ماخو ذہے۔
"صاجت مجھی ضرورت کے مرتبہ میں آجاتی ہے۔"اس کی تشریح باتفاق رائے بیہ طے پائی کہ:
حاجت کسی خارجی سبب کی وجہ سے کلیات خمسہ یاان میں سے کسی ایک کاموقوف علیہ ہوجائے جیسا کہ بدائع، بہارِ
شریعت اور فواتح کی عبار توں میں ہے۔

حاجت كى دوسميں ہيں، خاصه، عامه - دونوں بى بمنزلة ضرورت ہوسكتى ہيں، بيراقم الحروف كے مقاله بيں ہے۔
اس ميں الا شاہ دانظائركى ايك جامع عبارت سے بير وضاحت كردى كئى ہے كه "ضان درك" اور "استقراض مخاج" طاجت خاصه ہيں جوانسانی زندگی سے صددر جه بُڑنے كى وجہ سے ضرورت كا درجه اختيار كرچكى ہيں۔ اشاہ كى عبارت بيہ:
"الحاجة تنزل منزلة الضرورة عامة كانت أو خاصة" ولهذا جوزت الإجارة على خلاف القياس للحاجة، ولذا قلنا: لا تجوز اجارة بيت بمنافع بيت لإتحاد جنس المنفعة فلا حاجة، بخلاف ما إذا اختلف، ومنها ضمان الدرك جوز على خلاف القياس، ومن ذلك جواز السلم

على خلاف القياس لكونه بيع المعدوم دفعاً لحاجة المفاليس، ومنها جواز الاستصناع للحاجة .....و في القنية و البغية: "بجوز للمحتاج الإستقراض بالربح." اه()

عرف: -ایساامرجوعام طورسے ارباب عقل و دانش کے مابین رائج ہوا ور عقول سلیمہ اسے تسلیم کرتی ہوں۔

تمام مقالوں کی تعریف اسی کے ہم معنی ہے الفاظ مختلف ہیں۔

اس کی دو سمیں ہیں: قولی بعلی۔ فعلی کو تعامل کہا جاتا ہے۔

تعامل: - ده چیزجس پرعام طور ہے لوگوں کاعمل در آمد ہو۔

حضرت مفتی مطیع الرحمٰن صاحب نے اپنے مقالہ میں تعامل کو معاملات کے ساتھ خاص مانا ہے۔ وہ ات نیٹے و شرا وغیرہ معاملات میں لوگوں کی عادات کو تعامل کہتے ہیں۔

**عادت:-** وہ چیز جولوگوں کے بار بار کرنے اور برتنے کی وجہ سے قلوب میں اس طرح رچ بس جائے کہ طبعی امور کی طرح اس کی بجاآ وری پہل اور آسان ہوجائے۔

راقم الحروف کے مقالہ میں "تلقی بالقبول" اور "شعار "اور" تو ارث "کوبھی عرف و تعامل سے شار کیا گیا ہے، ساتھ ہی بیوضاحت بھی کی گئی ہے:

عرف وتعامل کااطلاق چار طرح کے معانی پر ہوتاہے:

(۱)-وہ عرف و تعامل جو حضور سیدعالم بنات پہنے کے زمانۂ مبارک سے موجود ہو۔

(۲)-وہ عرف جوساری دنیائے تمام مسلمانوں کا ہو۔

(m)-تمام بلادِ عالم کے اکثر مسلمانوں کاعرف ہو۔

(۷) - کسی ملک پاصوبے کے اکثر مسلمانوں کاعرف حادث ہو۔

پہلے بین قسم کے عرف ججت مطلقہ ہیں جوہر حال اور ہر مقام میں جت ہوتے ہیں، جیسے کتاب و سنت واجماع ہر حال اور ہر مقام میں جبت ہوتے ہیں، کیوں کہ اول حدیث تقریری، دوم اجماع، سوم کی باجماع ہے، سوم کو (سواد اعظم الله کاموقف بھی کہ سکتے ہیں۔ اول تاخیر کی صورت میں نص کانائخ، دوم مظہر ناشخ ہوگا، اور سوم نص سے معارض ہو تو و بی رائح ہوگا۔

عام طور سے فقہاعرف و تعامل بول کرفت جہارم مراد لیتے ہیں اور اب و بی زیر بحث ہے۔ یہ نقیح اعلیٰ حضرت عابیہ الرحمہ کے خواص سے ہے جے میں نے ہجھنے کی کوشش کی ہے، پھر خلاصہ کیا ہے، اس لیے اس سے کسی کو اختلاف نہیں ہونا چا ہیں۔

زیر بحث عرف و تعامل کی اپنی و سعت اور پھیلاؤ کے لحاظ سے تین قسمیں ہیں:

عرف عام، عرف خاص، عرف نادر — یا تعامل عام، تعامل خاص، تعامل نادر۔

<sup>(</sup>١) الأشباه والنظائر، ص:١١٥، القاعدة الخامسة

عرف عام: - وہ امر جو کسی ملک یاصوبہ کے بلادِ کشیرہ میں عام طور سے رائج ہو۔

عرف خاص: - جوایک دوشهروں میں عام طور سے رائج ہو۔

عرف نادر: - ده قول یا فعل جو دو چار آد میون میں رائج ہو۔

عرف و تعامل کی تفصیل اعلیٰ حضرت علیہ الرحمہ کے رسالہ «المنی و الدرر» سے ماخوذ ہے جوالفاظ کے فرق و اختلاف کے ساتھ بہت سے مقالوں میں ہے۔

#### تعریفات کے سلسلے میں اختلاف

جناب مولاناتمس الهدي صاحب كے مقاله ميں عرف كى ايك تعريف بيك كئي ہے:

"ائمهٔ دین اور اعیان اسلام جو مجھیں اور جسے احکام شرعیہ کی بنیاد قرار دیں۔"

مولانانے "قواعد الفقه" کی درج ذیل عبارت پراپنی تعریف کی بنیاد رکھی ہے:

"عرف الشرع ما فهم منه حملة الشرع وجعلوه مبنى الأحكام. "(١)

حضرت مفتی مطیع الرحن صاحب کے مقالہ میں ہے:

تعامل: - بیچ و شرااور اجارہ وغیرہ معاملات میں لوگوں کی عادت کا نام ہے۔

**حرج: -** بعض مقالات میں حرج کی تعریف مذکور نہیں ، راقم الحروف کے مقالہ میں اس کی تعریف کو حاجت و ضرورت سے عام رکھا گیا ہے ، تعریف درج ذیل ہے:

"الیی تنگی جس کے باعث کایات خمسہ، یاان میں ہے کسی ایک کے تحفظ میں بندے کو مشقت و و شواری پیش آئے خواہ اس کے باعث بید کلیات فوت اور قریب بہ فوت ہول، یا نہ ہول۔"

اس تعریف پر تفسیر نسفی، ابن کثیر، جلالین اور حاشیة الصاوی کے علاوہ الاکشباہ والنظائر، در مختار، رد المحتار اور فتاوی رضوبیہ وغیر ہاکتپ فقہ سے بھی استدلال کیا گیا ہے۔ حَرَج کی تعریف میں اس عموم کی وجہ بیہ ہے کہ اعلیٰ حضرت علیہ الرحمہ نے حاجت اور عموم بلویٰ کا ذکر نہیں کیا ہے تووہ اس حرج میں شامل ہیں۔

# لتنقيحي سوالات

(۱)-کیاعرف،ائمهٔ دین و داعیانِ اسلام کے تفاہم کا نام ہے جبیباکہ بعض مقالات سے عیاں ہو تا ہے۔

(٢)- كيا تعامل ، بيع و شرا وغيره معاملات كے ساتھ خاص ہے ، يا معاملات كے ساتھ حقوق العباد، حقوق الله ،

<sup>(</sup>۱) قو اعد الفقه، صن ٣٧٧

عقوبات اور عبادات کو بھی عام ہے؟

(m)-كياحر جاور حاجت دونول ايك چيز بين ، ياحرج عام ہے اور حاجت خاص؟

(س) - کیا حرج میں مطلقا، نیز حاجت میں آدمی کو کام کے نہ کرنے کا اختیار سیجے نہیں رہتا؟

(۵)-عموم بلوی کی جامع و مانع تعریف کیاہے؟

(۲)- "دنی ضروری مصلحت" کی تعریفات میں، بوں ہی "فساد" کی تعریفات میں موازنہ کر کے جامع مانع تعریف

كاافادہ فرمائيں \_

یہاں بیہ امرواضح رہے کہ گفتگو مطلق «مصلحت" کی نہیں ہے، بلکہ ''دین کی ضروری مصلحت ''کی ہے ساتھ ہی ہیہ بھی خیال رہے کہ گفتگو ''عرف ناس '' میں ہے، ''عرفِ شرع'' میں نہیں۔

## تاثيرات

(سوال: سا-الف وب)-محظورات شرعیه تین طرح کے ہیں:

**ایک:** تووہ جومباح ہونے کی گنجائش رکھتے ہیں جیسے خمر، خزیر، میتہ وغیرہ۔

**دومسرے:** وہ جو مباح تو بھی نہیں ہوتے گران کے ار تکاب کی رخصت مل جاتی ہے جیسے کلمئہ کفر کا تلفظ تصدیقِ قلبی کی بقاکے ساتھ۔

تبسرے وہ جوکسی حال میں مباح نہیں ہوتے ، جیسے قتل ناحق ، قطع عضومسلم ، زناوغیرہ۔

بدائع الصنائع، درِ مختار، ر دالمحتار، بحرالرائق، فتح القدير، بهارِ شريعت وغيره ميں په تصریحات موجود ہیں۔

\* مخطورات کی تیسر کو قسم میں ضرورت کا کچھ بھی اثر نہیں ہوتا، البتہ دوسری قسم میں رخصت اور پہلی قسم میں اباحت بوجہ ضرورت ہوجاتی ہے۔ اس سے ثابت ہوتا ہے کہ شہور فقہی قاعدہ" الضرور ات تبیح المحظور ات" مخطور کی قاعدہ" الضرور الصطفیٰ مصباحی اور مولا ناصدر الوریٰ مصباحی قسم اول کے ساتھ خاص ہے۔ راقم السطور محمد نظام الدین رضوی، مولا ناآل مصطفیٰ مصباحی اور مولا ناصدر الوریٰ مصباحی کے مقالات میں اس کی وضاحت ہے اور اکثر مقالوں میں سکوت ہے۔

البته مولاناتهس الهدى صاحب، ڈاكٹر محب الحق صاحب اور مولانا ار شاداحمه صاحب كے دوسرے عنوان كے مقالوں ميں قاعدہ "الحضر و رات "كوتمام محظورات سے عام ركھا گياہے۔

ال پراکٹر کا اتفاق ہے کہ "الضرورة تتقدر بقدر ها" اور بعض مقالہ نگار ساکت ہیں۔ البتہ مولانا بدرعالم صاحب کے مقالہ میں تفسیر خازن سے بیہ منقول ہے کہ:

"أمّا المخمصة فلا تخلو، إن كانت دائمةً فلا خلاف في جواز الشبع منها، وإن كانت نادرة فاختلاف العلماء فيه." جس سے بقدر ضرورت سے زائد کے تناول کا بھی جواز ثابت ہوتا ہے۔ یہاں سے وضاحت بھی ہونی چاہیے کہ بیکس امام کا مذہب ہے ، کیوں کہ ہم مذہب امام اظلم پر تحقیق کے لیے پابندہیں۔

- عام طور سے مقالات میں بیہ صراحت ہے کہ ضرورت عبادات، معاملات وغیرہا بھی میں نیز منصوص، اجماعی، اجنہادی
   تمام ہی مسائل میں موثر ہے۔
  - خب ضرورت فرض کے در جہ میں ہے اور حاجت واجب وسنن مؤکدہ کے در جہ میں۔(1)

حاجت جب درجۂ ضرورت میں آجائے تواس کی تا ثیروہی ہے جو ضرورت کی ہے، میشفق علیہ ہے۔ البتہ مطلق حاجت سے حرام تطعی وحرام لعینہ میں تخفیف ہوگی یانہیں؟اس بارے میں سیمینار میں اس بات پراتفاق ہواکہ محرمات قطعیہ میں شخفیف کی موجب نہیں۔

اکثرمقالوں میں تعریف مطلق ہے جوعموم کی طرف مشعرہے جیسے یہ تعریفات: `

احراز مشقت و پریشانی کا باعث ہو۔

اللہ جس کے کرنے میں مضرت ومشقت ہو۔

☆-جوباعثِ مضرت ومشقت ہو۔

🖈 -احکام شرع میں تنگی، د شواری، مشقت و غیرہ۔

حضرت مفتی محم<sup>مطیع</sup>الرحمٰن صاحب کے مقالہ میں حرج کی تعریف میں حاجت کی تعریف کوذکر کرکے یہ بتایا گیا ہے کہ اس کو ضرر ، حاجت اور بلویٰ بھی کہتے ہیں۔ حرج کی صورت میں آدمی مجبور ہوجا تا ہے ، اسے کام کے نہ کرنے کا اختیار سیح نہیں رہتا۔

عموم بلوي:عام طورے اس كى درج ذيل تعريف ہم معنیٰ الفاظے كى گئے ہے:

"وہ حالت وکیفیت جس کے باعث عوام وخواص بھی مخطور شرعی میں مبتلا ہوں اور دین، جان، عقل، نسب، مال یاان میں ہے کسی کے تحفظ کے لیے اس سے بچنا حرج ومشقت وضرر کا سبب ہو۔"[راقم الحروف] یہ تعریف بھی حاجت وضرورت دونوں کوعام ہے۔

اس تعریف پر علامہ سید شریف جرجانی کی کتاب «کتاب التعریفات »، ہدایی، نتائج الافکار، تبیین الحقائق، اشباہ، جامع المضمرات، فتاوی رضویہ اور بہارِ شریعت سے استناد کیاہے، اور فتح القدیر سے ایک صریح عبارت بھی پیش کی ہے۔ فتح القدیر کی عبارت ہیہے:

"لأنها [البلوي] إنما تتحقق بأغلبيّة عسر الانفكاك. "(٢)

<sup>(</sup>۱) فتاوی رضو یه، ص:۹، ۵۹، ۱۵۸، ج: ۱، رضا اکیدُمی

<sup>(</sup>۲) فتح القدير، ج:١، ص:١٧٩

اس کے برخلاف بعض مقالات میں بیہ صراحت ہے کہ اس میں عوام و خواص سب کا ابتلا ضروری نہیں ، ایک فرد کا ابتلا بھی کافی ہے۔

یہ رائے مولاناانور نظامی صاحب کی ہے۔غنیہ ،ردالمحار اور فتاویٰ رضویہ کے حوالے سے قراءت میں غلطی ہے متعلق ایک مسکلہ کی وضاحت کرتے ہوئے اپنے موقف پر بایں طور اشد لال کرتے ہوئے لکھتے ہیں :

"جیساکہ قراءت میں این فلطی جس سے معنیٰ فاسد ہوجائے اصل مذہب میں مفسدِ نماز ہے مگر متاخرین فقہانے عوام کی جہالت عامہ کو دیکھتے ہوئے عدم فساد کا حکم دیاہے اور اس کی وجہ عموم بلویٰ بتائی جب کہ اس میں خواص مبتلانہیں۔" بعض مقالات میں صرف بیہ ہے:

جس میں عوام وخواص سب مبتلا ہوں۔ بیراے مولا ناشمس الہدیٰ صاحب کی ہے۔

حضرت مفتی مطبع الرحمٰن صاحب کے مقالہ میں اسے حاجت کا ہم پلہ گردانا گیا ہے ، فرق ہیہ ہے کہ بلویٰ جب عمومی صورت اختیار کرلے تواسے عموم بلویٰ سے تعبیر کرتے ہیں۔

موصوف نے درج ذیل عبارات پراینے موقف کی بنیادر کھی ہے۔

(۱)-عنابیہ میں ہے: آ

"فيه البلوي لحصوله بغير فعله فجاز أن يجعل معذورا بخلاف العمد. "(١)

(۲)-مبسوط سرحتی میں ہے:

"معنى البلوي في الماء المستعمل ظاهر فإن صون الثياب عنه غير ممكن. "اه<sup>(٦)</sup>

(m)-اس میں ہے:

"ان البلوى التي وقعت الإشارة في الهرة موجود ههنا فإنما تسكن في البيوت ولا يمكن صون الأواني عنها. "اه (م)

وين ضروري مصلحت: اس كى تعريف مين برااضطراب :

(۱)- دین کااہم اور ضروری کام جس کی بجاآ وری میں مفسدہ کم اورصلحت زیادہ ہو۔

بیرائے راقم سطور محمد نظام الدین رضوی ہفتی محمد معراج القاری ، مولانا محمد صدر الورکی قادری ، مولانا قاضی فضل احمد اور مولاناآلِ مصطفےٰ مصباحی کی ہے۔

راقم الحروف کے مقالہ میں اس تعریف پر درج ذیل عبارات سے استدلال کیا گیا ہے۔

<sup>(</sup>۱) عنایه، ج: ۱، ص: ۲۲۱

<sup>(</sup>۲) مبسوط سر خسی، ج: ۱، ص: ۲3

<sup>(</sup>m) مبسوط سر خسی، ج: ۱، ص: ٥

اشباه میں ہے:

"وقد تراعى المصلحة لغلبتها على المفسدة." (١)

⇔-فتاوی رضویه میں ہے:

"لأن استثناء الضرورات ومُراعاة المصالح الدينية الخالية عن مفسدة تربو عليها." جناب مولانا محمد الورى صاحب في جس عبارت سے استناد كيا ہے اس ميں مثالوں سے مزيد وضاحت كردى ہے، لكھتے ہيں:

"وقد تراعى المصلحة لغلبتها على المفسدة، فمن ذلك الصلاة مع اختلال شرط من شروطها من الطهارة أو الستر أو الاستقبال بأن في كل ذلك مفسدة ومتى تعذر عليه شيئ من ذلك جازت الصلاة بدونه ومنه الكذب مفسدة محرمة وهى متى تضمن جلب مصلحة ترد عليه جاز كالكذب للاصلاح بين الناس وعلى الزوجة لاصلاحها." (٢)

(۲)-ئسی فعل کااپیاہوناکہ اس کے بغیر دین ، جان ، عقل ، نسب ، مال کانقصان نہ ہو۔ بلکہ فائکرہ مقصو دہ کا حصول ہو۔ یہ منفعت سکے در جبرمیں ہے۔

یہ نظریہ خضرت مفتی مطیع الرحمٰن صاحب کا ہے۔ اس تعریف پر انھوں نے فتاویٰ رضوبیہ کی درج ذیل عبارت سے ستناد کیا ہے:

''اگریہ بھی نہ ہو مگر حصول مفید ہے نہ س فائدہ مقصودہ اس سے حاصل ہو تا ہے تو منفعت۔ '' (۳) (۳) - کوئی ایسا کام کیا جائے جس سے دنی فائدہ ہو، مصلحت کا حصول ہو جیسے تذوین قرآن۔ بیر راہے مولانا عبد الوجید مصباحی کی ہے۔

(۷۲)-کسی دینی امرمہم کی بقاو تحفظ مقصود، یا قوم مسلم، یا کسی ایک ہی بندهٔ مومن پر فی الحال کوئی آفت ہو تواس کے دفاع کے لیے، یاستقبل میں کسی آفت کا اندیشہ غالب ہو تو حفظ ما تقدم کے طور پراس کی تدابیر اختیار کرنا۔

یہ موقف جناب مولانا بدرِ عالم صاحب کا ہے۔ مولانانے یہ بھی وضاحت کی ہے کہ ایسی صورت میں کسی دینی امر مہم کی بقاکے لیے قولِ امام عظم کے خلاف بھی فتویٰ دیناروا ہے۔ اور مجد دِ عظم امام احمد رضار حمۃ اللّٰہ تعالیٰ علیہ کی کتاب "اجلی الاعلام" کی ایک کمبی عبارت سے اپنے موقف پراستدلال کیا ہے۔

فساو: (۱)-شریعت کے جادہُ اعتدال سے انحراف،اس کے خلاف جراَت وبے باکی اور معصیت کاار تکاب۔ بیہ موقف راقم سطور محمد نظام الدین رضوی، مولانا محمد صدر الوریٰ صاحب، مولانا قاضی فضل احمد صاحب وغیرہ متعدّ د

<sup>(</sup>١) الاشباه والنظائر، ص:١١٥

<sup>(</sup>٢) الاشباه والنظائر، ج: ١، ص: ١٢٦

<sup>(</sup>٣) فتاوي رضو يه، ج. ٩، نصف اخير، ص: ١٩٩.

مقاله نگاروں کا ہے۔ راقم الحروف کے مقالہ میں بطور دلیل بیضاوی شریف کی بیر عبارت ہے:

"والفساد خروج الشئ عن الإعتدال ، والصلاح ضدّه وكلا هما يعمان كلّ ضار و نافع و منه اظهار المعاصي، والإهانة بالدين فإن الإخلال بالشرائع ، والاعراض منها مما يوجب الهرج والمرج ويخل بنظام العالم."

(۲)-ایساکام جس کے کرنے سے فساد ہو۔

یہ نظریہ مولاناعبدالوحید مصباحی کاہے۔

(۳) - کسی فعل کااپیاہوناکہ اس سے دین عقل، جان، نسب، مال کے فوت ہونے یاان میں نقصان آ جانے کی راہ کھلے۔ پیم موقف حضرت مفتی مطیع الرحمٰن صاحب کا ہے۔ موصوف نے ارتدادِ زن سے نسخ زکاح وغیرہ چند مسئلے بطور مثال پیش کیے ہیں اور کفایہ، بحرالرائق، درِ مختار اور ردالمخیار ہے استدلال کرتے ہوئے فتادی رضوبہ کی بیہ صریح عبارت بھی پیش کی ہے۔ فتاوی رضوبہ میں ہے:

"افتائی مراراً بعدم انفساخ نکاح امرأة مسلم بارتدادها لما رأیت من تجاسرهن ومبادرة الی قطع العصمة مع عدم استرقاقهن فی بلادنا و لا ضربهن و لاجبرهن علی الاسلام "(۱) - کسی مسئله پرعمل کرنے سے فساد پیدا ہوجائے، یااس کاظن غالب ہوجائے۔

یہ مؤقف مولاناانور نظامی مصباحی کاہے۔

- بن راقم سطور (محمد نظام الدین رضوی) کے مقالہ میں بیہ صراحت ہے کہ حرج بھی حاجت کے در ہے میں ہوتا ہے اور بھی ضرورت کے ، اور اکثر ضرورت کے درجے میں ہوتا ہے اور بھی ضرورت کے ، اور اکثر مقالوں میں اسے حاجت و ضرورت سے عام رکھا گیا ہے اس کا بھی مطلب وہی ہے البتہ بعض مقالوں میں حرج ، حاجت، عموم بلوی کو ایک درجہ میں رکھا گیا ہے۔ ظاہر ہے کہ اس اختلاف سے حرج و حاجت کی تاثیر میں بھی اختلاف ہوگا۔
  ہوگا۔
- \* بیدامر بھی مختلف فیہ ہے کہ عموم بلویٰ کا تعلق افعالِ اضطرار بیہ سے ہے ، یاغیراضطرار بیہ سے۔اکثر کاموقف بیہ ہے کہ بیہ ضرورت کے درجہ میں ہوتواس کا تعلق افعالِ اضطرار بیہ سے ہوگا، در نہ غیراضطرار بیہ ہے۔
- \* عام طور پرمقالہ نگاروں نے عرف و تعامل کی دوسمیں عام و خاص بتاکر دونوں کو ہی اسباب ستہ سے شار کیا ہے مگر جناب مولانا شمس الہدیٰ صاحب کی رائے میہ ہے کہ صرف عرف عام اسباب ستہ ہے۔
- ♦ اس پرسب کا اتفاق ہے کہ عرف و تعامل معاملات میں مؤثر ہوتے ہیں، لیکن معاملات کے سوادیگر ابواب مثلاً حقوق الله، حقوق العباد، عقوبات، عبادات میں مؤثر ہوتے ہیں یانہیں، اس میں بھی اخیر کے سوا پر اکثر کا اتفاق ہے، رہ گیا

<sup>(</sup>۱) فتاوی رضو یه، ج: ۱، ص: ۳۹۳، ۳۹۶

عبادات كامسكة توميعركة الآرام - اس سلسل ميس سيمينار ميس باتفاق رائي سيط موا-

"عبادات کی تین قسمیں ہیں: ایک تووہ جن کے ارکان من جانب شرع متعیّن ہیں، او قات مقرر ہیں، ان کی ہیئت ترکیبیہ منصوص ہے جیسے فرض نماز، روزہ، حج، اعتکافِ مسنون۔ وومسری وہ جن کے نہ ارکان معین ہیں، نہ او قات، نہ ہیئت ترکیبیہ، برسبیل اطلاق ان کے کرنے کا تھم دیا گیا جیسے درود شریف پڑھنا، محبوبانِ خدا کا ذکر کرنا۔ تیسری وہ جن میں کچھ متعیّن ہوں، کچھ متعیّن نہ ہوں جیسے نفل نمازیں، زکوۃ، عمرہ دغیرہ۔"

ان تین قسموں میں دوسری قسم کا اثبات تعامل سے ہوسکتا ہے، باقی دوسمیں زیر بحث ہیں۔ جب کہ راقم الحروف (محمد نظام الدین رضوی) کاموقف یہ ہے کہ:

عبادات کے ان سارے اقسام میں عرف و تعامل کا اعتبار ہے اور اس کثرت سے ہے کہ اگر کوئی فقیہ اس کے شواہد کا استقصاکرے توایک ضخیم کتاب تیار ہوجائے۔

ہاں وہ امور (۱) جو شریعت کے بتانے سے ہی ہمیں معلوم ہوئے ، قل ان کی تعیین سے قاصر ہے۔ یا (۲) شریعت نے کوئی خاص وضع وہیئت متعین فرمادی ، یا (۳) کچھ خاص اذ کار خاص مقاصد کے لیے تعلیم فرمائے۔ ان میں عرف ناس کااعتبار نہ ہوگا، وہ ہماری بحث سے خارج ہیں۔ افقہ امت املی حضرت امام احمد رضاعلیہ الرحمة والرضوان نے اس خصوص میں بڑی تحقیقی اور جامع شخصاً فورمائی ہے۔ جس سے عیاں ہوتا ہے کہ درج بالا تینوں امور عرف وعادت کے دائر وَاثر ہے باہر ہیں۔ آپ رقم طراز ہیں:

#### عبادات میں:

- (۱)" وہ امور جُن کی طرف عقل کو اہتدا نہیں ہثل تعین او قات وعد در کعات و ترتیب افعال ووحدتِ رکوع و تعددِ سجدات اور تجدید نصاب و مصرفِ ز کا قاور وقت و مکانِ و قوف اور مطاف وعد دِ اَشُواطِ سعی و طواف و غیر ہاقطعاً توقیفی (شریعت کے بتانے پر موقوف ) ہیں۔
- (۲) یوں بی وہ اوضاع وہیآت کہ شارع نے ایسے امور میں محد دود معین فرمائے اور مجملات کتاب کے بیان واقع ہوئے، جن کی تعیین کی طرف امثال:" صَلُّوْ ا کَہَارَ أیتُمُوْ نِی اُصِلِّی ." (نماز پڑھوجیساکہ مجھے نماز پڑھتے ہوئے دیکھتے ہو۔)نے ارشاد فرمایا۔
- (۳) ای طرح وہ اذ کار وافعال مخصوصہ کہ او قات خاصہ پر غایات ومقاصد معینہ کے لیے علیٰ وجہ التعیین مقرر ہوئے اور مکلفین ان کی طرف مطلقات وعمومات سے دعوت نہ کیے گئے ۔ جیسے تکبیر تحریمیہ، وحلیل نماز، وتشہد واذان واقامت وغیرہا۔

یہی وہ اشیابیں جنھیں توقیفی کہاجا تاہے۔

(۳) ان کے سواباتی تمام امور جن میں نصاً و دلالۃ شرع مطہر سے تحدید و حظراور توقیف و حجر ثابت نہیں۔اگر چہ وہ انصی توقیف توقیف نہیں، اگر چہ بوجہ تعلق ولبذا وہ انصی توقیفیات سے علاقہ رکھتے ہوں ان میں بھی توقیف (شارع کے بتانے ) پر توقف نہیں، اگر چہ بوجہ تعلق ولبذا دعائے قعدہ اخیرہ صرف الفاظ واردہ پرمقصود نہیں، مرفض جو جاہے دعاکر سکتا ہے۔ بعدائ کے کہ کلام ناس سے مشابہ نہ

ہو۔اس طرح عیدین وغیرہاکے خطبے خصوصاً خطبۂ جمعہ کو شرطِ صحتِ نماز ہے ان میں الفاظ مرویہ پر اقتصار نہیں۔

یہ صورت چہارم اغنی متعلقات بلکہ بعض افراد صورت سوم بھی انظار مجتہدین کے جولاً نگاہ ہیں بعض نے ان میں کسی کونشم اول سے خیال فرمایا اور وقوف لازم تھہرایا، اور بعض نے قشم دوم سے سمجھا اور رخصت کا حکم بتایا، ورنہ نہ فشم ول میں ارسال واطلاق معقول، نہ دوم میں، جہاں شرع نے اطلاق کو کام فرمایا تحدید وتقیید نامقبول۔

ہاں کسی سنت ثابتہ کواٹھادینا، کوئی نیاامر مزاحم و مراغم سنت پیدا کرناکسی حال روانہیں۔ <sup>(1)</sup>

اس نفصیل ہے بیہ امرمستفاد ہوتا ہے کہ عبادات میں جو امور توقیفی نہیں ہیں ان میں عرف و ناس معتبر ہے۔ بس شرط بیہ ہے کہ وہ عرف کسی سنت ثابتہ کے خلاف نہ ہو۔

#### دلائل وشواہد

(1) الله عزوجل ارشاد فرماتا ہے:

إهْدِنَا الصِّرَاطُ الْمُسْتَقِيْمَ صِرَاطَ الَّذِيْنَ ٱنْعَبْتَ عَلَيْهِمْ \_(٢)

ہمیں صراطمتنقیم (سیرهی راہ) پر حلا،ان لو گوں کی راہ جن پر تونے انعام کیا۔

اس آیهٔ کریمه میں «صواط مستقیمه» سے «طریق سلمین» مراد ہے۔ چناں چپه مفسر قرآن حضرت علامه قاضی بیضاوی ڈائٹٹائیلیّہ فرماتے ہیں:

لاخِفاء فيه أنّ الطّر يق المستقيم مايكون طر يق المومنين.

بلاشبهه "صراط متقیم" مومنوں کی راہ ہے۔

تفسير خزائن العرفان ميں ہے:

''صراط ستقیم'' سے''طریق سلمین''مرادہے۔جن امور پربزر گان دین کائمل رہاہووہ صراط ستقیم میں داخل ہے۔'' اور مسلمانوں کا تعارف و تعامل بلا شبہہ طریق مسلمین ہے جس کے عموم میں عبادات بھی بقینا داخل ہیں، جیسے اجماع،قیاس،استحسان طریق مسلمین ہیں اور عبادات میں بھی ججت تسلیم کیے جاتے ہیں۔

(٢) حديث ميں ہے كه حضرت عبدالله بن مسعود ضِلَيَّا فَيْ الله في الله عبدالله عبدالله بن مسعود ضِلَيَّا فَيْ الله

مَارأي المسلمون حسنًا فهو عند الله حسنٌ ومارأوا سَيِّئًا فهو عند الله سَنْتي. (٩)

<sup>(</sup>١) حاشيه اذاقة الاثام لِمانِعي عمل المولد والقيام. ص:١٣٥

<sup>(</sup>٢) الأية:٥٠٦، سورة الفاتحة.١

<sup>(</sup>٣) انوار التنزيل( معروف به تفسير بيضاوي ص:١٠)

<sup>(</sup>٣) مسند امام احمد بن حنبل ص:٣٧٩، ج:١، مستدرك حاكم، ص:٧٨، ج:٣، فضائل ابي بكر صديق، مسند بزار، كتاب المدخل للبيهقي، مسند ابو داؤد طيالسي، حلية الاولياء لإبي نعيم، ص:٣٧٥،٣٧٦ ج:١، ذكر الطفاوي الدوسي.[مرتب]

مسلمان جس چیز کواچھامجھیں وہ اللہ کے نزدیک بھی اچھاہے اورسلمان جسے براسمجھیں وہ اللہ کے نزدیک بھی برا ہے۔ اور حلیۃ الاولیا کے الفاظ بیر ہیں:

فَمَا رأَهُ المو مَنون حَسَنًا فهو (عند الله) حسن ومارأَهُ المومنون قبيحًا فهو عند الله قبيح. (() جس كام كوابل ايمان تبيح جانين وه الله ك نزديك بمح مَن به اورجس كام كوابل ايمان تبيح جانين وه الله ك نزديك تبيح بيات تبيح بيات الله ك نزديك تبيح بيات الله ك نزديك المرجس كام كوابل ايمان تبيح جانين وه الله ك نزديك المرجم بيات بيات الله ك نزديك ك نزديك الله ك

اور ہدایہ ص:۲۸۷، ج:۳، باب الاجارہ الفاسدہ میں ہے کہ یہ بات اللہ کے رسول بڑلا ٹھا ٹھا ٹھے ارشاد فرمائی ایسا ہی بدائع الصنائع جلداول ص:۱۲۸، مطبع بیروت نیزص:۲۷۱، بحث تثویب میں بھی ہے۔(۱)

ال حدیث پاک میں "ما" کالفظ عام ہے جس کے افراد میں معاملات کے ساتھ عبادات بھی شامل ہیں۔ اس کی تائیداس امر سے بھی ہوتی ہے کہ صاحب ہدایہ رائنگائے نے یہ حدیث معاملات کے ایک مسئلے میں اور صاحب بدائع نے عبادات کے ایک مسئلے میں تعامل کی ججیت کے نبوت میں پیش کی ہے۔

یہ لکھنے کے کئی ماہ بعد ججۃ الخلف، تاج المحققین علامہ فتی محمد نقی علی خان قادری برکاتی وُالتَّفِظِیْم کی کتاب مستطاب "اصول الرشاد" کیھی جس میں آپ نے یہی صراحت بڑے مضبوط اندازے کی ہے۔ آپ فرماتے ہیں:

(۱) حلية الأوليا، ص: ٣٧٦، ٣٧٥، ج: ١، ذكر الطفاوي الدوسي، دار الفكر، بيروت (مرتّب)

(۲) نصب الرابية ميں امام حافظ جمال الدين زمليعي رُلائتين لينتين عنديث كے تعلق ہے بيدانكشاف فرمايا، رقم طراز ہيں:

"قلتُ: غريبٌ مرفوعاً، ولم اجده إلا موقوفاً على ابن مسعود، وله طرق رواه احمد في مسنده عن زِرّ بن جيش عن عبد الله بن مسعود. ومن طريق احمد رواه الحاكم في "المستدرك" في فضائل الصحابة وزاد فيه، وقد رأى الصحابة جميعًا أن يستخلف ابو بكر، وقال صحيحُ الاسناد، ولم يخرجاهُ.

وكذلك رواه البزار في مسنده والبيهقي في "كتاب المدخل" و رواه ابو داؤد الطيالسي في "مسنده" إلا أنّه قال عوض: سَئي، قبيح، ومن طريق أبي داؤد رواه ابونعيم في "الحلية" والبيهقي في "كتاب الاعتقاد" وكذلك رواه الطبراني في "معجمه" انتهى ملخصاً." ( نصب الراية لأحاديث الهداية ص:١٣٣ ، ج:٤، باب الاجارة الفاسدة)

اور در ایه فی تخریج احادیث الهدایه مین نصب الرابیکی تلخیص ان الفاظ میں ہے:

"لم اجده مرفوعاً اخرجه احمد موقوفاً على ابن مسعود باسناد حسن وكل اخرجه البزار والطيالسي والطبراني وابوئعيم في ترجمة ابن مسعود والبيهقي في كتاب الاعتقاد ، وأخرجه أيضا من وجه أخر عن ابن مسعود.اه." (على هامش الهداية، ص:٢٨٧،ك:٣، باب الاجارة الفاسدة، مجلس بركات)

غمز العيون والبصائر شرح الاشباه والنظائريس ب:

قال السخاوي في المقاصد الحسنة: حديث: "مارأه المسلمون حسنًا" رواه احمد في كتاب السنة من حديث أبي وائل عن ابن مسعود رضي الله تعالى عنه وهو موقوفٌ حسنٌ انتهى.

(ص:١١٦، مطبع نول كشور لكهنؤ، ١٢، ن.ر.مرتب)

"تعامل جس طرح معاملات میں ججت ہے اسی طرح عبادات میں معتبرہے کہ لفظ" مَا"ار ابن مسعود وَ وَاللَّهُ عَلَيْ اور سَبِيْل الْمُومنين كريمه () اور إتّبعوا السِّوادَ الأعظم حديث () مين دونون طرح ك احكام كوشامل اورعلا دو نوں طرح کے احکام اس بنا پر کرتے ہیں کہ بعض ہم نے بھی ذکر کیے اور کوئی فارقِ عقلی سمعی متحقق نہیںِ تو مخصیص اس کی معاملات کے ساتھ محض بے معنی ہے۔ " <sup>(۳)</sup>

ان دلائل سے عبادات کی ہرفتم میں عرف وعادات کامعتر ہونا ثابت ہوتا ہے۔اب ہر نوع کے دلائل کے نمونے

# عبادات كى نوع اول نماز وغيره ميس عرف وعادت كاعتبار

(س)عبادات کی نوع اول میں سب سے اہم عبادت نماز ہے ، جوبلا شبہہ توقیفی ہے اور قراءت نماز کے اہم ار کان سے ہے، جوبالاجماع فرض ہے۔ ارشادِ باری ہے:

فَاقْرَءُوامَا تَيَسَر مِنَ الْقُرُانِ ( ( )

تم قراءت کروجو قرآن سے آسان ہو۔

مگریہ قراءت کتنی مقدار فرض ہے،اس کا تعین عرف ناس سے کیا گیاہے، لینی کم سے کم جتنی مقدار قراءت کرنے دالے کو عرف میں "قاری قرآن" کہاجائے امام عظم ڈِالٹھائے مقدار ایک آیت اور صاحبین رحمہااللّٰہ تعالیٰ تین آیات بتاتے ہیں۔ حبیباکہ امام ابن الہام رحمہ الله تعالیٰ نے فتح القدير ميں اس كى صراحت فرمائی،جس كى وضاحت اعلیٰ حضرت عليه الرحمہ كے الفاظ ميں بيہے: اقول : تقريره : أنَّ الإمام و صَاحِبَيْهِ رضي الله تعالى عنهم اختلفوا في فرض القراءة، فقالا: ثلثُ قصار، أو أية طو يلة ما يعدل ثلثًا، لأنَّهُ لا يسمّى في العرف قاريًا بدونه.

وقال: بل أية، فإنها إذا كانت كذلك عُدّ قاريًا عرفًا، بخلاف مادون الأية.

فالخلاف بين الإمام و صاحبيه مبنى على الخلاف في قيام العرف في عدّه قار يًابالقصيرة، قالا: لا - وهو يمنع، اه ملخصًا.

میں کہتا ہوں ، اس کی تقریر یہ ہے کہ امام اعظم اور آپ کے صاحبین قاضی امام ابو بوسف وامام محمد رحمہم اللہ تعالیٰ کے

اس آیت سے ثابت ہواکہ طریق سلمین ہی صراط متنقیم ہے۔ حدیث شریف میں دار دہواکہ جماعت پراللہ کاہاتھ ہے۔ (خزائن العرفان)

(٢) حلية الاولياء لأبي نعيم،ص:٢١،ج:٣ و مجمع الزوائد،ص:٢٢٨،ج:٥ و ص:٢٢١ ج:٥ و نسائي (٣) اصول الرشاد لقمع مباني الفساد، ص: ٧٥، مبحث سوم، قاعده: ٨

(۴) سورة المزمل،۷۳، آيت:۲۰

<sup>(</sup>١)وَمَنْ يَّشَاقِقِ الرَّسُولَ مِنْ مربَعُدِ مَا تَبَيَّنَ لَهُ الهُرى وَيَتَّبِعُ غَيْرَ سَبِيْلِ الْمُؤْمِنِيْنَ نَوَلِّهِ مَا تَوَلَّى وَنُصْلِهِ جَهَنَّمَ \* وَسَأَءً ثُ مَصِيْدًا ٥ اور جور سولوں كاخلاف كرے، بعداس كے كه حق راستداس پر كھل ديكااور مسلمانوں كى راہ سے جداراہ چلے، ہم أے اُس کے حال پر چھوڑ دیں گے اور اُسے دوزخ میں داخل کریں گے اور کیا ہی بری جگہ ملٹنے کی . (سورۃ النسآء ، آیت : ۱۱۵)

در میان فرض قراءت کی مقدار کے بارے میں اختلاف ہے۔ صاحبین رحمہااللہ تعالیٰ فرماتے ہیں کہ فرض تین جھوٹی آیات ہیں، یاایک بڑی آیت جو تین جھوٹی آیتوں کے برابر ہو، کیول کہ فرف میں اس سے کم پڑھنے والے کو قاریِ قرآن نہیں کہا جاتا۔
اور امام اعظم ابو حنیفہ رحمہ اللہ تعالیٰ فرماتے ہیں کہ فرض ایک آیت ہے، کیول کہ ایک آیت کی مقدار جب کوئی تلاوت کرتا ہے تواسے عرفاً قاریِ قرآن کہا جاتا ہے، اس کے بر خلاف ایک آیت سے کم پڑھنے والے کوعرف میں قاریِ قرآن نہیں کہا جاتا۔

کہا جاتا۔

توامام اعظم اور آپ کے صاحبین کے اختلاف کی بنیاد اس امر پر ہے کہ ایک جھوٹی آیت پڑھنے والے کو" قاری قرآن" کہنے کاعرف ہے یانہیں۔صاحبین فرماتے ہیں:" نہیں ہے" اور امام اعظم فرماتے ہیں کہ:"اس کاعرف ہے۔"(۱) امام اعظم اور صاحبین کے در میان اختلاف کا سبب سے کہ اس باب میں نزولِ قرآن کے وقت کاعرف معتبر ہے، اور وہ عرف کیا تھا، اس کے بارے میں مختلف روایات ان بزرگوں کو پہنچیں اور ظاہر سے ہے کہ جوروایت امام اعظم کو پہنچی وہ صاحبین کونہ پہنچسکی، اس لیے ترجیح فرجہ بامام کو ہے۔

(۳) نماز میں ہاتھ کہاں باندھاجائے، ناف کے نیچے، یاسینے کے نیچے۔اس کی بنیاد فقہانے عرف پرر کھی ہے، جیسا کہ فتح القدیر کے درج ذیل جزئیہ سے عیاں ہے:

و کو نُهُ تَحْتَ السُّرَةِ أَو الصدر کما قال الشّافعی لم یشت فیه حدیث یو جب العمل فیها علی المعهود من وضعها حال قصد التعظیم فی القیام، و المعهو دُ فی الشّاهد منه تحتُ الشُرة. اه (۱) نماز میں ہاتھ ناف کے نیچ باندها جائے یا بقول امام شافعی سینے کے نیچ ؟ اس کے بارے میں کوئی ایسی صدیث ثابت نہیں جس پر عمل واجب ہو، لہذا قیام عظیمی میں جہال ہاتھ باندھنامعہود و متعارف ہے وہیں ہاتھ باندھا جائے اور اس بارے میں معہود یہ ہے کہ بڑوں کے دربار میں ہاتھ ناف کے نیچ باندھتے ہیں۔

(۵)بار گاوِالْبی کاادب یہ ہے کہ اچھے کپڑے زیب تن کرکے نماز پڑھیں۔ار شادباری ہے: خُذُوْ اِذِیْنَتَکُمْ عِنْدَ کُلِّ مَسْجِدٍ. (۳)

ا پن زینت لوجب مسجد میں جاؤ۔

زینت سے مرادلباس زینت ہے مگر عرف وعادت کے خلاف نہ پہنے ور نہ اس کی وجہ سے نماز مکروہ ہوگی۔ درِ مختار میں ہے:

"وكره صلوته في ثياب بذلة يلبسهافي بيته ومهنة أي خدمة، إن له غيرها وإلالا."

<sup>(</sup>۱) فتاوي رضو يه، ص:۲۲۷،ج: ۱ باب الغسل، رساله ارتفاع الحجب، رضا اكيدُمي، ممبثي

<sup>(</sup>۲) فتح القدير، ص: ۲۶۹، ج: ۱، باب صفة الصلوة (پاكستان) و ص: ۲۹۲، ج: ۱، باب صفة الصلوة، بركات رضا، پور بندر، گجرات.

<sup>(</sup>m) سبورة الاعراف: ٧، أيت: ٣١

ردالمخارمیں ہے:

"قال في البحر: وفسرها في شرح الوقاية بما يلبسه في بيته ولا يذهب به إلى الأكابرو الظاهر أن الكراهة تنزيهة.اه." (۱)

فتاوی رضویه میں ہے:

''کسی کیڑے کو ایسا خلاف عادت پہننا جے مہذب آدمی مجمع یا بازار میں نہ کرسکے اور کرے توبے ادب، نفیف الحر کات سمجھا جائے یہ بھی مکروہ ہے۔ جیسے انگر کھا پہننا اور گھنڈی یا باہر کی بند نہ لگانا، یا ایساکر تاجس کے بٹن سینے پر ہیں پہننا اور بوتام اتنے لگاناکہ سینہ یا شانہ کھلار ہے۔'' (۲)

در مختار میں ہے:

"وكره تحريماً سدل ثو به أي ارساله بلا لبس معتاد." (ص

(۲) کیڑے الٹا پہننا، اوڑ ھنابھی مہذب لوگوں کے عرف وعادت کے خلاف ہے اس لیے اس طور پر نماز پڑھنا بھی باعث کراہت ہے۔

فتاویٰ رضویه میں ہے:

''کپڑاالٹا پہننا،اوڑ ھیناخلاف معتاد (عادت) میں داخل ہے اور خلاف معتاد جس طرح کپڑا پہن کریااوڑھ کربازار میں یاا کابر کے پاس نہ جاسکے،ضرور مکروہ ہے کہ دربار عزت احق بادب وتعظیم ہے۔ '' (۴)

(ک) اور اگر کچھ کپڑوں کے بغیر بٹن لگائے بہننے کاعرف ہو تواضیں اس طور پر پہن کر نماز پڑھنا باعث کراہت نہ ہو گا۔ فتاویٰ رضوبیہ میں ہے:

"انگر کھے پر جوصدری یا چغہ پہنتے ہیں اور عرف عام میں ان کا کوئی ہوتام بھی نہیں لگاتے اور اسے معیوب بھی نہیں تبجھتے تو اس میں حرج نہیں ہونا چاہیے کہ بیہ خلاف معتاد نہیں۔" ھذا ماظھر لی من کلماتھم، والعلمُ بالحق عند رہی۔" (۵) (۸) عمل کثیر سے نماز فاسد ہوجاتی ہے ،لیکن 'عمل کثیر" ہے کیا، بیر عرف سے متعیین ہوگا۔اشباہ میں اعتبار عرف وعادت کے فقہی شواہد ہے ایک بیر بھی شار فرمایا:

<sup>(</sup>۱) رد المحتار ، ج: ۲، ص: ۲۰۷، باب مايفسد الصلوة ومايكره فيها من كتاب الصلوة، دار الكتب العلمية، بيروت

<sup>(</sup>٢) فتاوي رضويه، ص:٤٤٧، ج:٣، باب مكروهات الصلوة، رضا اكيدُمي، ممبئي

<sup>(</sup>m) درِ مختار، ص:٤٤٧، ج: ٢، بأب ما يفسد الصلوة وما يكره فيها

<sup>(</sup>٣) فتاوي رضويه، ص:٤٣٨، ج:٣، باب مكروهات الصلوة، رضا اكيدُمي، ممبئي

 <sup>(</sup>a) فتاوى رضو يه، ص:٤٤٧، ج:٣، باب مكروهات الصلوة، رضا اكيدُمي، ممبئي

"ومِن ذلك العملُ المفسدُ للصّلاة، مفوّض إلى العرف، لوكان بحيث لوراه راء يظنّ أنّهُ خارج الصّلاة." ()

۔ جوعمل نماز کوفاسد کر دیتا ہے اس کی تعیین بھی عرف کے حوالے ہے ، بیدوہ عمل ہے جس میں مشغول شخص کو دیکھ کر بیہ گمان کیا جائے کہ وہ نماز سے باہر ہے۔

(۹-۱) وجوب حج کے شرائط سے ہے: "زادراہ اور سواری پر قادر ہونا" ارشادباری ہے:

وَ يِلَّهِ عَلَى النَّاسِ حِبُّ الْبَيْتِ مَنِ اسْتَطَاعَ النَّهِ سَبِيلًا \_ (٢)

اور اللّٰہ کے لیے لوگوں پر بیت اللّٰہ کا حج ہے ، جوشخص اس کے رائے کی استطاعت رکھے۔

رائے کی استطاعت میں زادراہ بھی داخل ہے اور سواری بھی۔ مگر ''زاد راہ'' اور ''سواری'' سے کیا مراد ہے ، اسے شریعت نے لوگوں کے عرف وعادت پر موقوف کر دیا ہے۔

در مختار میں ہے:

"(الحجّ فرض على ذى زادٍ) يصح به بدئه، فالمعتاد اللّحم ونحوه، إذا قدر عليه خبزوجبن لا يعدّ قادرًا (وراحلةٍ) مختصة به وهو المسمّى بالمقتب اه. (٣)

اور ردالمختار میں شیخ عبداللہ عفیف کی شرحِ منسک کے حوالے سے "راحلۃ" کی بیدوضاحت نقل کی ہے:

"يعتبر في كلّ مايليق بحاله عادةً وعرفًا، فمن لايدر إلاّ عليها أي على المحفة وهو التخت المعروف في زماننا. اعتبر في حقّه بلا ارتياب، وان قدر بالمحل اوالمقتب فلا يعذر ولوكان شريفًا أوذامروة. اه."(٣)

فتاوی ہندیہ میں ہے:

"والرّاحلةُ تعتبر في حقّ كلّ انسانٍ مايبلغهُ فمن قدر على رأس زاملة وأمكنه السّفر عليه و عليه و أمكنه السّفر عليه و جب، وإلاّ فان كان مترفها فلا بدّ مِن أن يقدر على شقٍ محمل. اه.(ه)

ان عبارات کی ترجمانی فقیہ الامت حضرت صدر الشریعہ ڈانٹھنٹیٹنے نے ان الفاظ میں فرمائی ہے: "سواری سے مراد اُس قشم کی سواری ہے جوعر فاً اور عادۃً اس شخص کے حال کے موافق ہو۔ مثلاً اگر متمول آرام پسند ہوتواس کے لیے شقد ف در کار ہوگا۔

<sup>(</sup>١) الاشباه والنظائر ، ص:١١٧ ، القاعدة السادسه: العادة نُحَكّمة

<sup>(</sup>٢) آيت: ٩٧، سورة: آلِ عمران٣.

<sup>(</sup>٣) الدر المختار على هامش رد المحتار، ص: ١٥٤، ج: ٢، كتاب الحج

<sup>(</sup>٣) رد المحتار، ص: ١٥٤، ج: ٢، كتاب الحج

<sup>(</sup>۵) فتاوی هندیة، ص: ۲۱۷، ج: ۱، الباب الأول من کتاب المناسك، نورانی کتب خانه، پشاور

یوں ہی توشہ میں اس کے مناسب غذائیں چاہیے معمولی کھانا میسر آنا، فرض ہونے کے لیے کافی نہیں۔ جب کہ وہ اچھی غذا کاعادی ہے۔ "منک۔()

#### (11) فتاوی رضویه میں ہے:

" وتررمضان المبارك میں ہمارے علاے كرام قدست اسرار ہم كواختلاف ہے كہ مسجد میں جماعت ہے پڑھنا افضل ہے، یاثش نمازنفل گھرمیں تنہا، دونوں قول باقوت ہیں اور دونوں طرف تضیح و ترجیح۔

اول کویہ مزیت کہ عامیمسلمین کا اس پر عمل ہے اور حدیث سے بھی اس کی تائید نکلتی ہے۔"قال الخیر الزملی: و هذا الّذی علیه عامّة النّاس اليوم."(۲)

### عبادات كى نوع سوم ميس عرف وعادت كااعتبار

وہ عبادات جن کی بجاآوری کا حکم مطلقادیا گیاہے اور ان کے ارکان، شرائط، کیفیتِ اداو غیرہ معین نہیں ہیں۔ ان کا شار عبادات کی نوع سوم میں کیا گیا ہے۔ ان میں عرف وعادت کے معتبر ہونے کے بے شار شواہد کتب فقہ میں پائے جاتے ہیں۔ ہم یہاں بہ طورِ نمونہ صرف چند کے بیان پر اکتفاکرتے ہیں۔ ان میں کچھ نوع دوم سے بھی ہیں۔

#### (19) بزازید کتاب الوقف فصل رابع میں ہے:

يجوز ترك سراج المسجد فيه من المغرب إلى عشاء ، لا كلّ اللّيل إلّا إذا جرت العادة بذلك كمسجد سيدنا صلّى الله تعالىٰ عليه وسلم. (٢)

مسجد کے چراغ کو مسجد میں مغرب سے عشا تک جھوڑ ناجائز ہے نہ کہ بوری شب، مگر جب کہ اس کی عادت ہو، جیسے مسجد نبوی ﷺ میں ایسا ہی ہے۔ فتاوی عالمگیری میں ہے:

ولا باس بان يترك سراج المسجد في المسجد إلى ثلث اللّيل و لا يترك اكثر من ذلك إلّا إذا شرط الواقف ذلك أو كان ذلك معتادًا في ذلك الموضع كذا في فتاوي قاضي خان(<sup>())</sup>

مسجد کا چراغ تہائی رات تک جلا سکتے ہیں اس سے زیادہ کی اجازت نہیں ہاں اگر واقف نے اس سے زیادہ دیر تک جلانے کی شرط کر دی ہویاوہاں اس کاعرف وعادت ہو توجائزہے ،ایساہی فتاوی قاضی خان میں ہے۔

#### (۲۰) فتاوی رضویه میں ہے:

<sup>(</sup>۱) بهارِ شریعت، حصه: ٦، ص: ١٠، حج کابیان

<sup>(</sup>۲) فتاوی رضو یه، ص:۳٥٣، ج:۳، رضا اکیدمی

<sup>(</sup>٣) فتاوى رضو يه، ص:١٥٣، ج:٤، رساله بريق المنار بشموع المزار، رضا اكيدُمى

<sup>(</sup>٣) فتاويٰ عالمگيري، ص: ١١٠، ج:١، فصلٌ في أحكام المسجد، قبيل الباب الثامن في الوتر

"مبودوں کے لیے کنگرے بناناکہ مساجد کے امتیاز اور دور سے ان پراطلاع کا سبب ہیں آگرچہ صدر اول میں نہتے،
بلکہ حدیث شریف میں ارشاد ہوا: "ابنو المساجد و اتخذ و ها جمّا، "دوسری حدیث میں ہے: "ابنو المساجد کم
جمّا" یعنی مسجد منڈی بناؤ، ان میں کنگرے نہ رکھو۔ گراب بلائکیر مسلمانوں میں رائج ہے۔ و ما ر آہ المسلمون حسنا
فہو عند الله حسنٌ . "(۱)

**(۲۱)** مسجد شعائزاللہ سے ہے اور اس کاادب ادبِ الٰہی ہے۔ بیہ ذہن میں رکھ کر ذیل کا اقتباس پڑھیے۔ فتاویٰ ضوبہ میں ہے:

"امور اوب میں شرعاً معہود فی الشاہد کا ہی لحاظ ہو تاہے... اسی بنا پر علمانے تصریح فرمائی کہ مسجد میں جو تا پہنے دہانا ہے ادبی ہے حالال کہ صدر اول میں ہیر تھم نہ تھا۔ فتاویٰ سراجیہ وفتاویٰ عالم گیری میں ہے:

د خول المجسد متنعلا مكروه\_(مجدمين جوتے پہنے ہوئے داخل ہونا مكروه ہے۔ن-ر-)

عمدة المفتين وردالمخيار ميں ہے:

دخول المجسد متنعلا من سوء الادب. (مسجد ميں جوتے پہنے ہوئے داخل ہونا ہے ادبی ہے ۔ ن ۔ ر ۔ ) (۲)

(۲۲) ذکرولادت کے موقع پر کھڑے ہوکر صلاۃ و سلام پڑھنا تعامل سے ثابت ہے۔ اعلیٰ حضرت علیہ الرحمہ اتے ہیں:

"مولاعزوجل توفیق دے تومنصف غیر متعصب کے لیے اسی قدر کافی کہ فیعل مبارک اعنی قیام وقت ذکر ولادت عضور خیر الانام علیہ وعلی آلہ افضل الصلام صدہا سال سے بلاد دار الاسلام میں رائج وعمول اور اکابر علما میں مقرر و مقبول۔" (۳) المام شمس الدین سخاوی وامام محمد بن جزری وامام شہاب الدین قسطلانی رحمہم اللہ تعالیٰ فرماتے ہیں:

لا زال أهل الاسلام يحتفلون بشهر مولده عليه الصلاة والسلام و يعتنون بقراءة مولده الكريم و يظهر عليهم من بركاته كل فضل عميم. (%)

اہل اسلام ہمیشہ حضور سیدعالم ہڑالفیا گئے گئے ماہ ولادت رہیج النور میں محفلیں منعقد کرتے اور آپ کا میلاد شریف پڑھنے کااہتمام کرتے آئے اور اس کی بر کات ہے ان پر فضل عمیم ظاہر ہو تارہا۔

(۲**۱۳)** جب لوگوں میں اذان سنتے ہی مسجد حاضر ہونے کا شوق کم ہو گیااور اس حد تک ستی پیدا ہو گئی کہ لوگ اقامت کا انتظار کرنے لگے توفقہانے اس اندیشہ سے کہ کہیں ان کی جماعت فوت نہ ہوجائے ، صلاۃ بیکارنے کی اجازت دی

<sup>(</sup>۱) فتاوي رضو يه، ص:١٤٦، ج:٤، رساله بريق المنار، رضا اكيدُمي

<sup>(</sup>٢) فتاوي رضويه، ص: ٧٢٩، ج: ٣، كتاب الصلاة ، باب الجمعة، رضا اكيدُمي، ممبئي.

<sup>(</sup>r) رساله مباركه: اقامة القيامة على طاعن القيام لنبي تهامة، ص: ١١

<sup>(</sup>٣) المواهب اللدنية، فوق الزرقاني، ص:٢٦١-٢٦٢، ج:١، باب ذكر رضاعه عليه الصلاة والسلام، للإمام القسطلاني، بركات رضا، پور بندر، گجرات

جس پر مسلمانوں کاعمل در آمد ہوگیا، صلاۃ کوفقہ کی اصطلاح میں "تثویب "کہاجاتا، لینی اقامت سے پہلے مخصوص متعارف کلمات کے ذریعہ جماعت کا وقت قریب ہونے کا اعلان۔ اس کے لیے شرعاً کلمات مقرر نہیں ہیں بلکہ جہاں جس طرح کے کلمات سے اعلانِ جماعت کاعرف ہوجائے وہاں وہی کلمات کہنے کی اجازت ہے۔ در مختار میں ہے:
ویثو بین الأذان و الإقامة فی الکل للکل بما تعارفوہ إلّا للمغرب ، اھ<sup>(۱)</sup>

اذان اور اقامت کے در میان سواہے مغرب تمام نمازوں میں عوام خواص سب کے لیے متعارف کلمات کے ذریعہ تثویب کیے۔ ذریعہ تثویب کیے۔

ردالمحتار میں ہے:

في العناية: أحدث المتأخرون التثويب بين الاذان و الإقامة على حسب ما تعارفوه في جميع الصلوات سوى المغرب . . . وما رأه المسلمون حسنًا فهو عند الله حسنٌ اه<sup>(٢)</sup>

عنامیہ شرح ہدایہ میں ہے کہ نماز مغرب کے سواتمام نمازوں میں اذان وا قامت کے در میان مخصوص کلمات کے ذریعی شرح ہدایہ میں ہے کہ نماز کا اعلان ) فقہاہے متاخرین رحمہم اللّٰہ تعالیٰ کی ایجاد ہے ، اعلان کے کلمات وہ ہوں جو وہاں کے عرف میں جماعت نماز کا اعلان سمجھے جاتے ہوں اور مسلمان جو کام حسن سمجھیں وہ اللّٰہ کے نزدیک بھی حسن ہے۔

(۲۴) خطبہ ذکر اللی ہے جس میں کچھ امور مسنون ہیں اور خلفا ہے راشدین کچرسر کارعلیہ الصلاۃ والسلام کے دونوں چپا حضرت حمزہ و حضرت عباس خلفی کا ذکر جمیل مستحسن ہے کہ اس پر مسلمانوں کا توارث و تعامل ہے۔ بحر الرائق میں ہے:

ذکر الخلفاء الر اشدین مستحسن، بذلك جرى التو ارث و یذکر العمین. اھ<sup>(۱)</sup>
خلفاے راشدین اور حضور شرائ کھی میں مکر مین خلافی کا ذکر مستحسن ہے، اس پر مسلمانوں کا توارث و تعامل ہے۔

فتاوی ہندیہ کے الفاظ زیاہ واضح ہیں، وہ یہ ہیں:

وذكر الخلفاء الرّاشدين و العمّين رضوان الله تعالىٰ عليهم اجمعين مستحسنٌ بذلك جرى التوارث ، كذا في التّجنيس.اه<sup>(م)</sup>

خلفاے راشدین اورمین کریمین رضوان اللہ تعالی علیهم اجمعین کا ذکر مشخس ہے، اس پر برابر مسلمانوں کا تعامل رہا ہے۔ایہا ہی تجنیس میں ہے۔

نبان سے نیت کرنا نی کریم ﷺ بلکہ صحابۂ کرام و تابعین عظام حتی کہ ائمۂ اربعہ سے بھی منقول نہیں پھر بھی وہ مستحب ہے کہ اس پر تعامل مسلمین ہے۔

<sup>(</sup>١) تنوير الابصار و درِ مختار، ص:٥٦،٥٦، ج:٢، باب الأذان، دار الكتب العلمية، بيروت.

 <sup>(</sup>٢) رد المحتار، ص: ٦٥ ج: ٢، باب الأذان، دار الكتب العلمية، بيروت.

<sup>(</sup>٣) البحر الرائق، ص: ٢٥٩، ج: ٢، باب صلاة الجمعة، دار الكتب العلمية، بيروت

<sup>(</sup>٣) فتاوي هنديه، ص:١٤٧، ج:١، كتاب الصلاة، الباب السادس عشر في صلاة الجمعة.

منیۃ المصلی میں ہے:

والمستحبّ في النية أن ينوى بالقلب و يتكلم باللّسان و هذا هو المختار اه و زاد في شرح المنية: أنّه ، لم ينقل عن الأئمة الأربعة أيضاً فتحرّر من هذا أنّه بدعة حسنة وقد استفاض ظهور العمل بذلك في كثير من الأعصار في عامة الأمصار.()

مستحب بیہ کہ دل سے نیت کرے اور زبان سے اس کے الفاظ کیے ، یہی مختار ہے۔ اور شرح منیہ میں ہے کہ زبان سے نیت انگرادوار زبان سے واضح ہو گیا کہ بیبدعت حسنہ ہے۔ ہال عام بلادِ اسلام میں اکثرادوار میں اس پر مسلمانوں کاعمل شائع ذائع رہاہے۔

ان کے سواازالۂ شہرہ کے ذیل میں بھی کچھ مسائل آرہے ہیں ، جن سے باب عبادات میں عرف لفظی کے معتبر ہونے کا ثبوت فراہم ہو تاہے۔ان کی فہرست ہیہے:

(۲۲) مسجد کے اندر اذان کی کراہت پر عرف شاہد سے استدلال۔ (فتاویٰ رضوبیہ وغیرہ) میہ عرف عملی ہے جسے عادت و تعامل کہاجا تا ہے۔

(۲۷) مصری تعریف عرف ملین کے پیش نظری گئی ہے۔

(٢٨) آية كريماذًا قُنتُمْ إِلَى الصَّلُوةِ فَاغْسِلُوا وُجُوْهَكُمْ لِهِ مِن عُسل مِهِ مرادعُسل مُعَادب ـ

یہ چند مسائل نمونے کے طور پر پیش کیے گئے ہیں اور ایسے کثیر مسائل ہیں جن سے نمایاں طور پر یہ ثابت ہوتا ہے کہ عبادات کے سارے ہی انواع میں عرف و تعامل کا اعتبار ہے تو حدیث پاک: "مَار أَى المسلمون حسنًا" میں لفظ "ما" اینے عموم پر ہی ہے جس کی وسعتوں میں معاملات کے ساتھ عبادات بھی یقیناً شامل ہیں۔

اس مقام پر "سنٌرالفرار" کی ایک عبارت سے غلط فہمی ہو سکتی تھی اس لیے راقم الحروف نے اسے ذکر کر کے اس کی بھی وضاحت کر دی ہے۔

### بدائع وغيره كى عبارات سے ايك شبهه

ججة الاسلام حضرت مولاناحامد رضاخال صاحب والنقط التي الكانكشاف سے بادی النظر میں بیہ شہر گزر تا ہے کہ عبادات میں عرف كاعتبار نہیں ۔ جنال چہ آپ كی ایک تصنیف" سترالفرار" میں ہے:

"امام اجل ملک العلما الوبكر بن سعود كاشانی فرق على الله الله الله الله الله الصنائع فى ترتيب الشرائع" بين فرمات بين:

إنَّ العرب إنما يعتبر في معاملات الناس فيكون دلالةٌ على غرضهم وَأمَّا في أمر بين

<sup>(</sup>١) اذاقة الأثام، ص: ٣١،٣٠

<sup>(</sup>٢) آيت: ٦، المائدة: ٥

العبد وبين ربه فيعتبر فيه حقيقة اللفظ لغة.

عرف کا اعتبار صرف لوگوں کے باہمی معاملات میں ہے کہ ان کی غرض بتائے آور دیانات میں لفظ کے لغوی معنی متبر ہیں۔ (۱)

اورامام محد بن محمد ابن امير الحاج حلبيه ميں فرماتے ہيں:

هذا امرٌ بينه و بين الله تعالى فلا يعتبر فيه عرف النّاس. (٢)

یہ بندہ اور رب کامعاملہ ہے اس میں لوگوں کے عرف کااعتبار نہیں۔

دونوں میں امام اجل ابوالحسن قدوری ہے ہے:

لايعتبر فيه عرف لما بيّنا. (٣)

یہاں عرف کا اعتبار نہیں اسی وجہ سے ہم نے بیان کی۔

امام محقق على الاطلاق كمال الملة والدين محربن الهام قدس سرهُ، فتح القدير ميس فرمات بين:

الخطاب القرأني إنما تعلّقه باعتبار المفهوم اللغوى لإنّ الخطاب مع أهل تلك اللّغة بلغتهم يقتضى ذلك والعرف إنما يعتبر في محاورات الناس بعضهم لبعض للدّلالة وأما في أمر بين العبد وربّه تعالى فيعتبر فيه حقيقة اللفظ. اه (٣)

خطاب قرآنی تواس سے معنی لغوی ہی کے اعتبار سے متعلق ہوتا ہے کہ اہل زبان سے ان کی زبان میں خطاب فرمانا اسی کا تقتضی ہے ، عرف کا اعتبار فقط لوگوں کی آپس کی بول جپال میں ہے جس سے ان کی غرض مفہوم ہو ، دیانت کی بات میں لفظ کے لغوی معنی کا اعتبار ہے۔[سدالفرار ، ص: ۲۵]

ازالہ شہرہ: مگر حق بیہ کہ بیہ شہرہ بے کل ہے۔ ان عبارات کا ماصل بیہ ہے کہ قرآن حکیم کی آیات اور دو سرے نصوص شرع کا معنی کیا ہے؟ اس کی تعیین آج کل کے لوگوں کے عرف سے نہیں ہوگی، بلکہ عربی بان کا جو لغوی معنی ہوگی، بلکہ عربی ان کا جو لغوی معنی ہے وہ مراد ہوگا، اگر آیات واحادیث و نصوص فقہا کے معانی لغات عرب سے صرف نظر کر کے عرف ناس سے متعین کیے جائیں تو پھر دین کا خدا حافظ۔

سند الفرار کی منقولہ عبار توں میں عرف سے مراد''عرف نطی '' ہے کہ عرف ناس سے الفاظ کے معانی کا ادلینا بدلنا، خاص کاعام ہونا، یاعام کا خاص ہونا، یامطلق کا مقید ہوناان کے اپنے محاورات اور معاملات میں معتبر ہے کہ افظ بھی اُن کا اور عرف بھی اُن کا۔ وہ اپنے مقاصد سے خوب آگاہ بھی ہیں تووہ اپنے عرف میں جس لفظ کا جومعنی چاہیں متعیّن کرلیس مگر قرآن و

<sup>(</sup>۱) بدائع الصنائع، ص: ٣٨٩، ج: ١، بيان خطبة جمعة، بركاتِ رضا، گجرات

<sup>(</sup>٢) بدائع الصنائع، ص:١٦٨، ج:١، بيان قدر قراءت، بركاتِ رضا، گجرات

<sup>(</sup>٣)بدائع الصنائع، ص:١٦٨، ج:١، بيان قدر قراءت، بركاتِ رضا، گجرات

<sup>(</sup>٣) فتح القدير، ص: ٣٠، ج: ٢، بيان خطبة

حدیث وفقہ میں وارد الفاظ و نصوص ان کے نہیں، نہ وہ متکلّم کے مقصود سے آگاہ، تو ہاں ان کاعرف بھی معتبر نہ ہوگا، یعنی ان کے عرف کی دجہ سے نصوص شریعت کے معانی و مفاہیم میں کوئی ردوبدل نہ ہوگا۔ بیبات میں قرین عقل وقیاس ہے۔

(الف) لہذا فتح القدیر و بدائع وغیرہ کی عبار توں سے یہ استدلال کرنا کہ عبادات میں عرف و تعامل کا مطلقاً اعتبار نہیں ، سرتا سرغلط ہے۔ ان تمام عبارات کا تعلق صرف عرف لفظی سے ہے اور عرف عملی، یا تعامل ان کے دائرے سے قطعاً باہر ہے۔ ورنہ کیا بات ہے کہ فقہا ہے کرام نے اور خود فقیہ اُظلم اعلیٰ حضرت علیہ الرحمة والرضوان نے عبادات میں کثیر مقامات پرعادت ناس و تعامل کا اعتبار فرمایا، جیسا کہ اس کے شواہد کا ایک نظارہ گزشتہ صفحات میں ہوا بلکہ خود امام ابن الہمام صاحب فتح قدیر نے (جوعبادات میں عرف کوغیر معتبر قرار دے رہے ہیں) نماز میں ناف کے نیچے ہاتھ باند ھنے کے مسئلے میں عرف کو خیر معتبر قرار دے رہے ہیں) نماز میں ناف کے نیچے ہاتھ باند ھنے کے مسئلے میں عرف کو جیت گردانا ہے اور اس کو دلیل کی حیثیت سے پیش فرمایا ہے۔

حضرت ججۃ الاسلام ڈائٹنٹائٹے نے مسکۂ اذان ثانی میں عرف کو عند اور بین یدیہ کے معنی کی تعیین کے سلسلے میں غیر معتبر قرار دیاہے جب کہ خود اعلیٰ حضرت علیہ الرحمہ نے ان تمام مباحث سے واقفیت کے باوجود خود اسی اذانِ ثانی کے باب میں متعدّد مقامات پر عرف کاسہار الیاہے۔ مثلاً:

☆ فتاويٰ رضويه جلد دوم ،ص:۱۰۵-۲۰۵، باب الاذان والا قامة

☆ فتاويٰ رضويه جلدسوم، ص: ٢٧٩، باب الجمعة، سني دار الاشاعت

الجمعة المعة في اذان يوم الجمعة المساله أو في اللمعة في اذان يوم الجمعة المحمعة

شمائم العنبر في أدب النداء امام المنبر، نفي:٢-٣،ص:٢٦٥٢٢٥٨

ان تمام عبارات کاخلاسہ بیہ ہے کہ سجد کے اندر اذان کہنا در بار الٰہی کی بے ادبی ہے۔ ہم وضاحت کے لیے صرف ایک مقام کی عبارت نقل کرتے ہیں:

"مسجد میں اذان دین مسجد و در بار اللی کی گستاخی و بے ادبی ہے۔علماے کرام فرماتے ہیں کہ ادب میں طریقة معہودہ فی الشاہد کااعتبار ہو تا ہے۔ فتح القدیر میں فرمایا:

''قیام عظیمی میں باد شاہوں وغیرہم کے سامنے ہاتھ زیر ناف باندھ کر کھڑے ہوتے ہیں ،اسی دستور کا نماز میں لحاظ رکھ کرہاتھ زیر ناف باندھیں گے۔''

اب دیکھے لیجے کہ درباروں میں درباریوں کی حاضری پکارنے کاکیادستورہے، کیاعین دربار میں کھڑے ہوکر چوب دار حیلا تاہے کہ ''درباریو چلو''۔ ہرگزنہیں، بے شک ایساکرے توبے ادب، گتاخ ہے۔جس نے شاہی دربار نہ دیکھے ہوں وہ یہی کچہریاں دیکھ لے ،کیاان میں مدعی مدعاعلیہ، گواہوں کی حاضریاں کمرے کے اندر پکاری جاتی ہیں، یاکمرے سے باہر جاکر۔ افسوس جوبات ایک منصف یا جنٹ کی کچہری میں نہیں کرسکتے احکم الحاکمین جل جلالہ کے دربار میں روار کھو۔'' (۱)

<sup>(</sup>١) فتاوي رضويه، ص: ١٠٥٠، ٢٠٥٠ ج: ٢، باب الأذان والاقامة .

(ب) بلکہ بہت سے مقامات پر فقہاہے کرام نے عبادات کے نصوص وکلمات میں بھی عرفی لفظ کا اعتباد کیا ہے جیسے ماء جاری کی تعریف، بعرک تعریف، ماء کثیر کی تعریف، مصر کی تعریف، جج میں استطاعت سبیل (سواری و زادراہ) سے کیا مراد ہے، اس کی تعیین۔اشباہ قاعدہ سادسہ میں ہے:

''نقد کے مسائل کثیرہ میں عرف وعادت کا اعتبار کیا جاتا ہے ، یہاں تک کہ فقہانے اسے ایک قاعدہ کلیہ بنالیا۔ اس قاعدہ پر متفرق ہونے والے چند مسائل بیرہیں:

"ماء جاری کی تعریف"اضح میہ ہے کہ ماء جاری وہ پانی ہے جسے لوگ بہتا ہمجھیں۔"کنویں میں کثیر میننگنی گرنا" اصح میہ ہے کہ کشیر وہ ہے جسے دیکھنے والازیادہ سمجھے،"ماء کثیر کی تعریف" اصح میہ ہے کہ اسے مسلمانوں کی رائے پر جیموڑ دیں۔ یعنی وہ اپنے عرف میں جینے کوکثیر ہمجھیں وہ کی کثیر ہے۔"دہ در دہ" سے اس کی مقدار نہ متعین کریں۔" (۱)

رح ) بلکہ خودامام ابن الہام ڈِلٹٹٹلٹٹے جوعبادات میں عرف کے غیرمعتبر ہونے کی صراحت کرتے ہیں۔ مسئلہ قراءتِ قرآن میں انھوں نے عرف کومعتبرتسلیم کیاہے ، حبیباکہ فتاویٰ رضوبہ کے درج ذیل اقتباس سے عیاں ہے:

"آیت طویلہ کا پارہ (گلڑا) کہ ایک آیت کے برابر ہو ... .. جس کے پڑھنے والے کوعرفاً تالی قرآن کہیں ، جنب کو بہ نیت قرآن اس سے ممانعت محل منازعت نہ ہونی چا ہیے، اور یہ کیسے ممکن ہے جب کہ قرآن ہی ہے حقیقة بھی اور عرفاً بھی ۔ ہال جو پارہ آیت ایساقلیل ہو کہ عرفاً اس کے پڑھنے کو قراءت قرآنی نہ بجھیں اس سے ایک آیت کا فرض قراءت ادانہ ہواتنے کو بہ نیت قرآن پڑھنے میں اختلاف ہے۔ امام کرخی منع فرماتے ہیں اور امام ملک العلمانے بدائع میں اس کی تھیج کی ، اور امام طحاوی اجازت دیتے ہیں کہ ، خلاصہ میں اس کی تھیج کی ، پھر محقق علی الاطلاق نے فتح میں اس کی توجیہ کی غرض یہ دونوں قول مرتج ہیں ۔ "اوہ ملحق الله کے اور المام طحاوی اجازت دیتے ہیں کہ ، خلاصہ میں اس کی تھیج کی ، پھر محقق علی الاطلاق نے فتح میں اس کی توجیہ کی غرض یہ دونوں قول مرتج ہیں ۔ "اوہ ملحق الله کی توجیہ کی غرض یہ دونوں قول مرتج ہیں ۔ "اوہ ملحق ما آن

پھراسی سلسلہ بحث میں آگے چل کر فرماتے ہیں:

میں کہتا ہوں اس کی تقریر یہ ہے کہ امام اور صاحبین نے فرض قراءت میں اختلاف کیا ہے، صاحبین فرماتے ہیں کہ فرض تین چھوٹی آیتیں ہیں، یاایک لمبی آیت جو تین چھوٹی آیتوں کے برابر ہو، کیوں کہ عرف میں اس سے کم قراءت کرنے والے کو قاری نہیں کہتے ہیں۔

ادرامام عظم فرماتے ہیں فرض ایک چھوٹی آیت ہے جب وہ لوگوں کی بات چیت میں شامل ادران کے کلام کے مشاہد نہ ہو، جیسے «ثُمَّد نَظَر "کیوں کہ ایسی ایک آیت کے پڑھنے والے کو عرف میں قاری سمجھا جاتا ہے۔اس کے برخلاف ایک آیت سے کم پڑھنے والا گو حقیقہ قاری ہے مگر عرفاً وہ قاری نہیں سمجھا جاتا ہے۔ تو عرف کے لحاظ سے اس کے بری الذمہ ہونے میں شک پیدا ہوگا۔ خود محقق (امام ابن الہمام) نے بھی اس مسکلہ کی تقریراسی انداز سے فرمائی ہے۔ جیناں چہ فرماتے ہیں:

<sup>(</sup>١) الاشباه والنظائر، ص:١١٦، القاعدة السادسة، الفن الأول، مطبع نول كشور

<sup>(</sup>٢) فتاوي رضويه، ج: اول، ص: ٢٢٤، ٢٢٤، باب الغسل، رساله: ارتفاع الحجب، رضا اكيذمي، ممبئي

آیر کریمہ: "فَاقْرَأُوا مَاتَیَسَرَ" کا مقتنایہ ہے کہ ایک آیت سے کم بھی جائز ہو۔ البتہ ایک آیت سے کم نص سے خارج ہے، کیوں کہ مطلق بول کر کامل مراد لیاجا تاہے، اور عرف میں اتنی مقدار قراءت کرنے والے کو جزم کے ساتھ قاری نہیں کہاجا تا ہے۔ سنہیں کہاجا تا ہے۔

توامام عظم اور صاحبین کے در میان اختلاف کی بنیاداس بات پرہے کہ ایک چھوٹی آیت پڑھنے والاعرفاً قاری ہے یا نہیں ؟ امام عظم علیہ الرحمہ اسے قاری تسلیم کرتے ہیں اور صاحبین اس سے انکار کرتے ہیں۔" اھ مخصاً (۱) ان عبارات سے کئی فائدے حاصل ہوئے۔

کامام ابن الہام ڈلنگنگی عبادات میں بھی عرف نفطی کو معتبر مانتے ہیں۔ حتیٰ کہ اس کے ذریعہ آیہ کریمہ: "فَاقُرّ أُوا مَا تَیکسِّر "کامعنی مراد متعیّن کرتے ہیں۔

ﷺ کے صاحبین رحمہاللہ بھی اس باب میں عرف لفظی کے معتبر ہونے کے قائل ہیں اور اس پراپنے مذہب کی بنیادر کھتے ہیں۔ ﷺ بلکہ خودصاحب مذہب امام اعظم الوحنیفہ ﴿ اللّٰهِ عَلَيْهِ ﴾ عرف لفظی کو قابل اعتبارتسلیم کرتے ہیں۔ ﷺ اعلیٰ حضرت علیہ الرحمہ نے دونوں قولوں کو مرج قرار دے کر امام کرخی رحمۃ اللّٰہ علیہ کے قول کو آٹھ وجوہ سے اقویٰ ثابت کیا ہے۔ مگران وجوہ میں کہیں یہ ذکر نہیں فرمایا کہ اس باب میں عرف لفظی کا اعتبار نہیں۔

### عرف لفظی کب معترب کب غیرمعتر؟

(الف) جہاں شریعت نے اپنے کلمات و نصوص کو ان کی تشریح کیے بغیرمطلق جھوڑ دیا ہو، اور کسی قرینہ سے اس کا مقصو دُمعلوم ہووہاں عرفلفظی کا اعتبار کیا جائے۔

مثلاً: جج کے لیے، استطاعت سبیل کا مقصد بندوں کے لیے سہولت کی فراہمی ہے توعر فاً جو سواری اور زادِ راہ سہولت کے سہولت کے لیے مناسب اور طبیعت و مزاج کے موافق سمجھے جائیں وہ استطاعت سبیل میں داخل ہوں گے۔

(ب) یاوہ عرف ''کلمات و نصوص کے ورود'' کے وقت کا ہے لینی نزول قرآن یاار شادات نبوت کے وقت کا ہے تودہ بھی معتبر ہوگا۔

مثلاً آیئریمہ: «فَاغْسِلُوْا وُجُوْهَکُمُر» سے عرفاً "غسل بالماء" اور «أَنْزَلْنَا مِنَ السَّمَاء مَاء " سے "ماء مطلق" سمجھا گیاتووہ عرف اب بھی ججت ہو گا گوکہ اب یا بھی عرفِ ناس اس کے خلاف ہوجائے کہ معتبر ورود کے وقت کا عرف ہے ،نہ کہ بعد کا۔

(ح) بوں ہی اگر شریعت نے تشریح کر دی ہے اور عرف بھی اس کا حامی و مؤید ہے ، وہاں بھی عرف معتبر ہو گا۔ درج بالا مسائل انھیں تینوں صور توں میں سے کسی ایک میں شامل ہیں۔ مگر اکثر پہلی اور دوسری صورت سے متعلق ہیں۔

<sup>(</sup>۱) فتاوي رضو يه، ج:اول، ص: ۲۲۷، باب الغسل، رساله ارتفاع الحجب، رضا اكيدُمي، ممبئي.

(و) اور اگر عرف لفظی تشریح شری کے معارض ہویا ورود نص کے بعد عرف وجود میں آیا ہو تو یہ عرف غیر معتبر ہوگا۔

اول، دوم، سوم کی مثال مسئلۂ اذان ثانی ہے کہ اس کے خارج مسجد ہونے کی تصریح کرکے شریعت نے خود عند اور بین یدیه کی تشریح کردی ہے۔ اس لیے اس کے خلاف اگر عرف ہو بھی، تو وہ باطل ہوگا۔ نیز اذانِ داخل مسجد کا عرف ورو ذص یدیه کی تشریح کردی ہے۔ اس لیے اس کے خلاف ہے ،کیوں کہ سجد کے اندر منادی کی پکار، بار گاو اللی ک بے بہت بعد کا ہے، ساتھ ہی ہے عرف مقصود شرعی کے بھی خلاف ہے، کیوں کہ سجد کے اندر منادی کی پکار، بار گاو اللی ک بادب ہے۔ جب کہ باہر ہے پکار حسن ادب ہے، اس لیے اس بارے میں آج کل کا عرف بہر حال باطل ہے۔

"سدالفرار" میں اضیں عبارات نہ کورہ کے چند سطر بعد ہے:

"اب توآپ پر کھلاکہ شرعی دنی بات میں شرعی دنی اعتبار در کار ہے۔ آپ کاعرف لغو و بیہودہ و بے کار ہے۔ مسئلہ شرعیہ میں اقتضائے مقام نظر شرع میں در کار ، تو نظر شرع سے ثبوت دیجیے کہ اذان و خطیب کا مقام ایسے ہی قرب کو تقتضی جس سے اذان ، داخل مسجد شہل منبر ہے۔

دیکھیے شرع فرماتی ہے: ''لا یُوَدُّنَ فِی الْمَسْجِدِ ''مسجد میں کوئی اذان نہ دی جائے، شرع فرماتی ہے: ''یُکُرَهٔ الأَذَانُ فِیْ الْمَسْجِدِ ''مسجد میں اذان مکروہ ہے۔ توکیوں کر نظر شرع میں موذن و خطیب کاایسا قرب معتبر ہوسکتا ہے جس سے اذان داخل مسجد ہوجائے۔'' (<sup>0)</sup>

مسکہ اذان میں عند اور بین یدیه کی شرعی تشریج موجود تھی اور عرفِ ناس، اس کے بالکل بر خلاف تھااس لیے اس کے غیر معتبر ہونے کے ثبوت میں حضرت ججۃ الاسلام والتحالیۃ نے بدائع وغیرہ کی وہ عبارتیں پیش فرمائیں۔
عرف و تعامل کے اعتبار کامطلب ہے تھکم شرعی کااثبات، تائید، تخصیص، ترجیح، الفاظ شرعیہ کی تشریح، معنی مراد کی تعیین۔
﴿ " دینی ضروری مصلحت - اور - فساد موجود یا مظنون بظن غالب کا ازالہ " دونوں میں تقابل تضاد ہے، مصلحت فساد پر غالب ہو تو وہ مرجح ہوگا۔ یہ دونوں بھی بھی حاجت، بھی ضرورت، بلکہ غالب ہو تو اس جو میں ہوتے ہیں، کچھ مقالات میں ان باتوں کی صراحت ہے ان پر بھی غور کر لینا چا ہیں۔

# تنقيح طلب سوالات اور گزار شات

(1) "الضرورات تبيح المحظورات" مخظوركى تينون قسمون كوعام ب، ياقشم اول كے ساتھ خاص؟

**(۲) مخمصہ –**اگر دائی ہو توسیر ہو کر میتہ وغیرہ کھانے کی اجازت ہے یانہیں ، فقہ حنفی سے مبر ہن فرمائیں ۔

(۳) حرج وعموم بلوی - بھی حاجت اور بھی ضرورت کے درجے میں ہوتے ہیں تبھی ان کا تعلق اضطراری

افعال سے ہوتا ہے، بھی غیراضطراری افعال سے،اس بارے میں حق کیا ہے؟

(٧) - اس پر بھی غور ہونا چاہیے کہ اسباب ستہ سے صرف عرف عام مراد ہے ، عرف خاص نہیں ؟

<sup>(</sup>١) سد الفرار، ص:٢٦، ٢٧، ملخصًا

- (۵) عرف و تعامل عبادات كي قسم اول وقسم ثالث مين مؤثر بين يانهين؟
- (۲) ان دونوں قسموں میں عرف کے مؤثر ہونے کی صورت میں کیا بیہ ضروری ہے کہ عرف بدل جائے توحکم بھی اِل جائے ؟
- ، ۔ . . (4) - دینی ضروری مصلحت اور فساد کے تعلق سے جو تخیص ابھی پیش کی گئی اس کے بارے میں اپنے موقف کی وضاحت فرمائیں ۔
- (٨)- ضرورت، حاجت اور عرف و تعامل کے مؤثر ہونے کے لیے کچھ شرطیں در کار ہیں ان کی تفصیل کچھ کمی

بیشی کے ساتھ بالفاظ مختلفہ جناب مولانا آلِ مصطفیٰ مصباحی اور راقم سطور محمد نظام الدین رضوی کے مقالوں میں ہے ان ہے آبِ مفق ہیں ، یاان میں کچھ کمی بیشی کار جحان رکھتے ہیں یا کچھ ترمیم چاہیے ، واضح فرمائیں ۔

اس سلسلے میں ایک ترمیم راقم کی پیہے:

عرف کی تا ثیر کی چھٹی شرط بول ہونی جاہیے:

"مسلمان جس کے فعل کومخطور اور ترک کو شخسن نہ بھتے ہوں۔"

(سوال: ۲۷)-پانچ مقالوں میں اس کے جواب کی طرف توجہ نہ ہوئی۔ بقیہ میں اختلاف ہے۔

- جومقالوں میں صرف بیہ ہے کہ غیر منقح مسائل میں بھی تعامل معتبر ہوگا۔
- جناب مولانا محمد صدر الوری صاحب اور جناب مولانا ناظم علی صاحب نے اس کے ساتھ یہ بھی صراحت کی ہے کہ دارالاسلام میں اس طرح کے مسائل میں بھی احکام شرعیہ سے لاعلمی معتبر نہ ہوگی۔
  - حضرت مفتی مطبع الرحمل رضوی کے مقالہ میں ہے:

ایسے مسائل سے لاعلمی بایں معنیٰ عذر ہوگی کہ مباشر کو ممنوعات کا مرتکب بالقصد نہیں کہا جائے گا، اسی کے ہم معنی بات راقم الحروف (محمد نظام الدین رضوی) کے مقالہ میں ہے کہ اسے گنہگار نہ کہیں گے،اور پچھاسی سے ملتی جلتی بات مولانا آلِ مصطفیٰ مصباحی دام مجد ہم کی ہے کہ اس طرح کے مسائل میں لاعلمی معتبر ہوگی۔

راقم الحروف کے مقالہ عرف و تعامل میں "تعامل ہوجہ جہل یا غفلت "کے عنوان سے اس پر قدر نے ضیلی گفتگو ہے اور اس نمبر کے جواب کو تین حصوں میں تقسیم کر کے ہرا یک کاحکم بتایا گیا ہے ان سب کوملا حظہ فرماکرنفس حکم سے آگاہ فرمائیں۔

# نفيا

# اسباب سته وعموم بلوي

### حصیے، ساتویں اور آٹھویں سمیناروں کی قرار داد

شرورت و حاجت کی وہ تعریف جو" جلی النص فی أماکن الرحص" میں اکلیٰ حضرت قدس سرہ نے فرمائی ہے،اس پراتفاق ہے۔(۱)

باتفاق راے طے ہواکہ ضرورت کی تین قسمیں ہیں۔

🚓 ضرورت لازمة الوقوع بمعنى دائمه 🏠 غالبة الوقوع 🌣 نادرة الوقوع ـ

کسی کو معذور شرعی قرار دینے کے لیے ضرورت کا لازم الوقوع جمعنی نائی، یاغالب الوقوع ہونا شرط ہے، شلہی علی التبیین کاکلام(۲) ای بارے میں ہے۔

ألضّرورةُ الّتي يَنَاطُ بها التّخفيفُ هي الضّرورةُ اللّازِمَة أو الغَالِبَةُ الوقوعِ وَمُجَرّدُ عُروضِ مَا هو مُلجِئٌ لَيس بذاك.

الاتويٰ أنَّ مَن عَرضَ لَهُ فِي الصَّلاةِ مُدَافَعَةُ الأَحْبَئَيْنِ علىٰ وجهِ عَجَزَ عَنْ دَفعهِ حتَّى خَرَجِ منه لا يقال بنِقاء

<sup>(</sup>۱) وہ تعریف ہے ہے: پانچ چیزیں ہیں جن کے حفظ کوا قامتِ شرائع الہیہ ہے، دین وعقل و نسب و نفس وہال عبث محض کے سواتمام افعال انھیں میں دورہ کرتے ہیں، ابا گر فعل (کہ ترک بمعنی کن وہی مقد وروز پر تکیف ہے، نہمعنی عدم، کیا فی الغمز وغیرہ کو بھی شامل ) اگر ان میں کسی کامو قوف علیہ ہے کہ ہے اس کے یہ فوت یا قریب فوت ہو تو یہ مرتبہ ضرورت ہے جیسے دین کے لیے تعلیم ایمانیات و فرائنس عین، عقل و نسب کے لیے ترک خمر و زنا، نفس کے لیے اکل و شر ب بقدر قیام بنیتہ ، مال کے لیے کسب و و فع غصب و امغال ذلک اور اگر توقف نہیں گر ترک میں کھوتِ مشقت و ضر روح جے تو حاجت جیسے معیشت کے لیے چراغ کہ موقوف علیہ نہیں ، ابتدا سے زمانی مراک مقد س کا شانوں میں چراغ نہ ہوتا۔ ام المومنین بڑات فرماتی ہیں: "و المبیوت یو مئذ لیس فیھا علی صاحبہا افعال الصلوة والتی پی میں ان مبارک مقد س کا شانوں کے لیے گر میں بالکل روشی نہ ہونا ضر و رباعث مشقت و حرج ہے۔ [مرتب غفرالہ] مصابیح "رواہ الشیخان، مگر عامہ (عام انسانوں) کے لیے گر میں بالکل روشی نہ ہونا ضر و رباعث مشقت و حرج ہے۔ [مرتب غفرالہ] مصابیح "رواہ الشیخان، مگر عامہ (عام انسانوں) کے لیے گر میں بالکل روشی نہ ہونا ضر و رباعث مشقت و حرج ہے۔ [مرتب غفرالہ] مسابیح "رواہ الشیخان، مگر عامہ (عام انسانوں) کے لیے گر میں بالکل روشی نہ ہونا ضرف آخر ، ص: ۱۹۹ ، رضا اکیا تمی ، مبئی )

<sup>(&#</sup>x27;) علامه شلبي رحمة الله عليه اپنے حاشية تبيين ميں فرماتے هيں:

### حاجت کب ضرورت کے درجہ میں نازل ہوگی؟

باتفاق راے طے پایا کہ حاجت بمنزلہ ضرورت اس وقت ہوتی ہے جب حاجت کسی ایسے سبب کی طرف مفضی ہو جو بلا واسطہ کلیاتِ خمس [دین، جان، عقل، نسب، مال - مرتب] کے لیے موقوف علیہ ہو جیسے اجارہ کہ یہ کلیات خمس کے لیے موقوف علیہ نہیں مگر مثلا کبھی مکان نہ ملنے کی وجہ سے شدت حروبرد [سخت گری و محنڈی - مرتب] کے باعث آدمی ہلاک یا قریبِ ہلاک یا جوجاتا ہے۔ اس لیے یہاں حاجت بمنزلۂ ضرورت قرار دی گئی۔ (۱)

فوائح الرحموت ميں ہے:

"وثانيها: حاجية غير واصلة إلى حد الضرورة كالبيع ،والإجارة والمضاربة والمساقاة فإنها

صَلاتِهِ كَمَا يُخْكُمُ بَهِ مَعَ السّلسِ مع تَحَقّق الضّرورةِ والإلجّاءِ وسُمِّى ذٰلكَ معذورًا، دون هٰذا.(حاشيه تبيين الحقائق، ص: ٢٥٦، ج: ١، باب الاعتكاف)

جس ضرورت کی بنا پر شریعت بیر آسانی عطاکرتی ہے کہ منافی نماز کے باوجود نماز کوشیح تسلیم کرتی ہے بیروہ ضرورت ہے جولازی طور پر برابر بندے کودر پیش رہے یااکٹرومیشٹر در پیش ہوتی رہے۔ یعنی ضرورت لازمہ ہویاضرورتِ غالبةُ الوقوع۔ محض ایسی د شواری کا کوعاجز کردے باعث تخفیف نہیں۔

آپ دیکھیں کہ جس شخص کو پیشاب یا پاخانے کی ایسی شدید حاجت ہو جس کے روکنے پروہ قادر نہ ہواور پیشاب یا پاخانہ نکل ہی آئے تو بھی اس کی نماز کے باقی رہنے کا حکم نہیں دیاجاتا، لیکن اگر پیشاب کے قطرات برابر آتے رہیں اور ضرورت بھی محقق ہو تو نماز کی صحت کا حکم دیاجا تاہے اور ایسے ہی شخص کومعذور کہاجاتا ہے۔[مرتب غفرلہ]

(۱) حاجت کی دوسمیں ہیں:حاجت خاصہ، حاجت عامہ۔

**حاجتِ خالقہ:** وہ حاجت ہے جو کسی ایک فردیا ایک نوع کے لوگوں کے ساتھ خاص ہو۔ جیسے نوعِ اعمیٰ کے لیے جمعہ و جماعت سے جھوٹ، نوعِ مسافر کے لیے بھی جمعہ و جماعت سے جھوٹ، نیز دوسری رخصتیں، نوعِ مقتدی کے لیے لقمہ دینے کی اجازت، محتاج کے لیے سود پر قرض لینے کی اجازت، وغیرہ۔

حاجت عاتمہ: جو کسی نوع کے لوگوں کے ساتھ خاص نہ ہو، بلکہ وہ کسی صوبے یابلک یاعامیہ بلاد اسلام کے اکثر لوگوں کی حاجت ہو۔ جیسے اجارہ کا جواز، بیج استصناع کا جواز وغیرہ اور بہر حال بیہ حاجت بھی ضرورت کے قائم مقام ہوجاتی ہے۔ مثلاً اجارہ بوجہ حاجت جائز ہے۔ لیکن اب بڑے بڑے شہروں میں اس نے ضرورت کی شکل یوں اختیار کرلی ہے کہ اگر اس کے بطلان کا فیصلہ صاور کر دیاجائے تو دنیا کے کروڑوں انسان بے گھر ہوجائیں گے۔ اس طرح کی پیچید گی حاجت خاصہ میں بھی پائی جاتی ہے۔ لہذا جب حاجت خاصہ میں اس طرح کی بیچید گی حاجت خاصہ میں اس طرح کی مشکلات سامنے آئیں جن کے باعث آدمی کوار بھاب مخطور کے لیے مجبور ہونا پڑے تواس وقت حاجت کو ضرورت کے درجے میں تسلیم کیاجا تیا ہے بلفظ دیگر یوں سیجھیے۔

حاجت کے درجے والے امور بھی حالات کی نزاکت کی وجہ سے ''ضرورت کے درجے'' میں پہنچ جاتے ہیں اور ان کے فوت ہونے سے میں بال اس بیانہ ہوجاتی ہے۔ جیسا کہ بڑے شہروں میں آج میں بال بیانہ بیانہ بڑے ایسے حالات میں وہ حاجت ضرورت میں تبدیل ہوجاتی ہے۔ جیسا کہ بڑے شہروں میں آج اجارے کی یہی حالت ہے۔ (مرتب غفرلہ)

لولاها، لم يفت واحد من الخمس الضرورية لكن يحتاج إليها الإنسان في المعيشة فيكون من الحاجية دون الضروريَّة إلا قليلا من جزئيات بعض العقود فإنها بفواتها يفوت واحد من الضرورية كاستيجار المرضعة إذ لم يشرع تلف نفس الولد فوصل إلى ضرورة حفظ النفس وكذا شراء مقدار القوت واللباس يتقى به مِنَ الحر والبرد وأمثالها، لكن يقلِّتِهَا لاتخرج كليات العقود عن الحاجيّة. اه"()

باتفاق راے طے ہواکہ حاجتِ محضر محرماتِ قطعیہ میں تخفیف کی موجب نہیں، ہاں!اگر حاجت سبب قوی کے عارض ہونے پر بمنزلہ ضرورت ہوجائے تووہ حرام قطعی میں تخفیف کاموجب ہوکتی ہے۔

سوال: قاعدہ "الضرورات تبیح المحظورات "محظورکی تینول قسموں کوعام ہے یاشم اول کے ساتھ خاص ہے م جواب: بیہ قاعدہ اس تفصیل کے ساتھ ہے جو بدائع ص: ۱۷۵، ج: ۷، کتاب الاکراہ، بہارِ شریعت، ص: ۱ تا ۸، ح: ۱۵، اشباہ، الفن الاول، ج: ۱، ص: ۱۲۰، قاعدہ نمبر ۵ کی عبار توں میں درج ہے، یعنی قسم اول میں اباحت، قسم دوم میں رخصت بمعنی رفع اثم، قسم سوم میں کوئی اثر نہیں۔ (۲)

> (۱) فواتح الرحموت، فی تقسیمات، الاولُ: المقاصد، ص: ۳۲۰، ج: ۲، دار النفائس، الرياض. (۲) بدائع کی عبارت بیرے:

"التصرفات الحسية التي يقع عليها الإكراه في حق أحكام الآخرة ثلاثة انواع، نوع هو مباح، ونوع هو مرخص، و نوع هو حرام ليس بمباح و لا مرخص. أما النوع الذي هو مباح: فأكل الميتة، والدم، ولحم الخنزير وشرب الخمر إذا كان الإكراه تاما بأن كان بوعيد تلف لأن هذه الاشياء بما تباح عند الاضطرار، قال الله تبارك وتعالى: "إلا ما اضطرار تُمُ إلَيْهِ"...فيباح له التناول بل لا يباح له الامتناع عنه، ولو امتنع عنه صار ملقيا نفسه في التهلكة والله سبحانه وتعالى نهى عن ذلك بقوله تعالى: "وَلَا تُلُقُوا بِأَيْدِيكُمْ إِلَى التَّهُلُكَةِ."

وأما النوع الذي هُوَ مرخص فهو إجراء كلمة الكفر على اللسان مع اطمئنان القلب بالإيمان إذا كان الإكراه تاما وهو محرم في نفسه مع ثبوت الرخصة فأثر الرخصة في تغير حكم الفعل وهو المواخذة، لا في تغير وصفه وهم الحرمة لأن كلمة الكفر مما لايحتمل الإباحة بحال، فكانت الحرمة قائمة إلا انه سقط المواخذة لعذر الإكراه.

وأما النوع الذي لا يباح ولا يرخص باكراه اصلاً: فهو قتل المسلم بغير حق سواء كان الإكراه ناقصا، أو تاماً، لأن قتل المسلم بغير حق لا يحتمل الإباحة بحال. قال الله تبارك رتعالى: "وَلَا تَقْتُلُوا النَّفُسَ الَّيِي حَرَّمَ اللهُ إِلَّا عِنْ وكذا قطع عضو من أعضائه، والضرب المهلك، قال الله سبحانه وتعالى، "وَالَّذِينَى يُؤُذُونَ الْمُؤْمِنِينَ وَالْمُؤْمِنِينَ وَالْمُؤْمِنَاتِ بِغَيْرِ مَا كُتَسَمُوا فَقَدِ احْتَمَلُوا بُهُتَانًا وَإِثْمًا مُّبِينًا، وكذلك ضرب الوالدين قل أو كثر وكذا الزنا من هذا القبيل أنه لا يباح ولا يرخص للرجل بالإكراه، و إن كان تاماً ولو فعل يأثم لأن حرمة الزنا ثابتة في العقول... فلا يحتمل الرخصة بحال كقتل المسلم بغير حق ولو أذنت المرأة به لا يباح أيضا اه (ص:١٧٦، ١٧٧، ج:٧، كتاب الاكراه)

بہار شریعت کی عبارت بیہ:

🖈 "معاذ الله شراب چینے، یاخون چینے، یامر دار کا گوشت کھانے، یاسور کا گوشت کھانے پر اکر اہ کیا گیا، اگر دہ اکر اہ نلمی ہے بینی قتل، یاقطع

سوال: ضرورت کی تاثیر کی شرط میں بیاضافہ کیساہے؟ "ضرورت اینے ہی حق میں پائی جائے، بیشرط نہیں۔"

جواب: یہ اس تفصیل کے ساتھ ہے جو فتاوی رضویہ، ص:۲۰۰، جلدہم نصف آخر میں مرقوم ہے (۱)، نافیر

عضوی دھمکی ہے توان کاموں کاکرنا جائز، بلکہ فرض ہے اور اگر صبر کیا،ان کاموں کو نہیں کیااور مار ڈالا گیا توگنہ گار ہواکہ شرع نے ان صور تول میں اس کے لیے پیچیزیں جائزی تھیں جس طرح بھوک کی شدت اور اضطرار کی حالت میں یہ چیزیں مباح ہیں۔'' در مختار ،عالم گیری۔

یں بیری بیری اللہ کفر کرنے پراکراہ ہوا،اور قتل یا قطع عضوی همکی دی گئ تواس شخص کو صرف ظاہری طور پراس کفرے کر لینے کی رخصت ہے اور دل میں وہی یقین ایمانی قائم کھنالازم ہے جو زیہلے تھااوراس شخص کوچاہیے کہ اپنے قول وفعل میں توریہ (پہلودار بات)کرے۔ "در مختار،ردالمحتار

کفر کرنے پر مجبور کیا گیااور کفرنہ کیااس وجہ سے قتل کر دیا گیا تو تواب پائے گا،ای طرح نمازیاروزہ توڑنے یا نماز نہ پڑھنے یاروزہ نہ رکھنے پر مجبور کیا گیا، یا حرم میں شکار کرنے، یا حالت احرام میں شکار کرنے، یا جس چیز کی فرضیت قرآن سے ثابت ہواس کے حجبوڑنے پر مجبور کیا گیااور اس نے اس کے خلاف کیا جو کئرہ کرانا چاہتا تھااور قتل کر ڈالا گیاسب میں تواب کاستحق ہے۔(در مختار)

ہے اس پرمجبور کیا گیاکہ فلاں شخص کو قتل کر ڈال، یااس کاعضو کاٹ ڈال، یااس کو گالی دے، اگر تونے ایسانہ کیا تومیں تجھے مار ڈالول گا، یا تیراعضو کا بے ڈالوں گا تواس کوان کامول کے کرنے کی اجازت نہیں ہے، اگر اس کے کہنے کے موافق کرے گاگنہ گار ہو گا اور قصاص مجبور کرنے والے سے لیاجائے گاکہ تکر واس کے لیے بمنزلۂ آلہ کے ہے۔ جس کے عضو کا شنے پر اسے مجبور کیا گیااس نے اس کو اجازت دے دی کہ ہال تو ایساکرے اب بھی اس کو اجازت نہیں ہے۔ (در مختار)

اشاه كى عبارت بير : الضرورات تبيح المحظورات.

ومن ثم جاز اكل الميتة عند المخمصة، واساغة اللقمة بالخمر، والتلفظ بكلمة الكفر للاكراه، وكذا اتلاف المال واخذ مال الممتنع من اداء الدين بغير اذنه و دفع الصائل، ولوادي الى قتله.

...قالوا: لو اكراه على قتل غيره بقتل لا يرخص له ، فان قتله اثم لان مفسدة قتل نفسه أخف من مفسدة قتل غيره ... ولا ياكل المضطر طعام مضطر أخر ولا شيئا من بدنه.

(الاشباه والنظائر، ص: ٢٧٥ تا ٢٨٠، ج: ١، قاعدة خامسه، دار الباز، مكة المكرمة)

[مرتب غفرله]

(')- فتاویٰ رضویه جلدتهم کی عبارت بیہ:

" پھرا پن ضرورت توضرورت ہے ہی، دوسرِ مسلم کی ضرورت کالحاظ بھی فرمایا گیاہے۔مثلاً:

[۱] دریائے کنارے نماز پڑھتاہے اور کوئی شخص ڈو بنے لگااور یہ بچاسکتاہے لازم ہے کہ نیت توڑے اور اسے بچائے ، حالال کہ ابطالِ عمل حرام تھا۔ قال تعالیٰ:

«لا تُبْطِلُوا اعمَالكُم » ايخامَال باطل نه كرو-

- (۲) نماز کاونت تنگ ہے ڈو بتے کو بھانے میں نکل جائے گا، بھائے اور نماز قضا پڑھے اگرچہ قصد اقضا کرناحرام تھا۔
- (m) نماز کادقت جاتا ہے اور قابلہ (بچیہ جنانے والی عورت)اگر نماز میں مشغول ہونچے پر ضائع ہونے کاندیشہ ہے ،نماز کی تاخیر کرے۔
- (٣) نماز پر هتا ہے اور اندها کوئیں کے قریب پہنچا، اگریہ نہ بتائے وہ کوئیں میں گرجائے نیت توڑ کر بتانا واجب ہے۔ اشاہ میں بہنچاء آگریہ نہ بتائے وہ کوئیں میں گرجائے نیت توڑ کر بتانا واجب ہے۔ اشاہ میں ہے: تخفیفات الشَّرع انواعٌ: الحامسُ: تخفیف تَا خیر کتَا خیر الصَّلاة عَن وَ قْتِهَا فِي حَقِّ مُشْتَغِلِ بِانْقَاذِ غریقٍ وَ نَحوِهِ٠

#### ضرورت کے شرائط یہ ہیں۔

(۱)"ضرورت كانحقق في الحال پاياجائے"

آئنده ضرورت کے حقق کا اندیشہ ضرورت نہیں ، نیراس کا اعتبار۔(۱)

(۲) مخظور كااستعال صرف بقدر ضرورت مو۔

اشاه میں ہے:"ما ابیح للضرورة يتقدر بقدرها."

ضرورت کی وجہ سے جوممنوع مباح ہو تاہے ، وہ بس ضرورت کی مقدار ہی مباح ہو تاہے۔(۲)

(۳)مخطور کاازالہ ای کے مثل وہم پلہ دوسرے مخطور سے نہ ہو۔

(شریعت کی تخفیفات چنداقسام کی ہیں: پانچویں قسم 'ہنخفیف تاخیر" ہے جیسے کوئی کسی ڈویتے کو بچانے یااس طرح کے کسی مجبور کوبلاسے چیٹرانے میں مشغول ہوتواہے نماز کووقت ہے موخر کرناجائز ہے۔ن۔ر۔)

رد التخاركتاب الحج مين ہے:جَازَ قطعُ الصَّلاةِ او تَاخِيرُها لِخَوَفهِ على نَفْسِهِ او مالِهِ او نَفْسِ غَيْرهِ او مَالِهِ كخوفِ القَابِلةِ عَلَى الوَلَدِ وَالْخُوفِ مِن تَردِّي أَعْلَمَى و خوفِ الرَّاعِي مِنَ الذِّئبِ وامثالِ ذٰلك.

(جے اپنی جان، مال یا دوسرے کی جان، مال کا اندیشہ ہواہے نماز توڑ دینا ہوں ہی نماز کو قضاکر ناجائز ہے جیسے بچہ جنانے والی عورت کو بچے کی مبلاکت کا اندیشہ ہو، خراہے کا ڈر ہوتواضیں نماز وقت سے موخر کرنے، مبلاکت کا اندیشہ ہو، نماز پڑھنے والے کو کسی نابینا کے کئوی و غیرہ میں گرنے کا خوف ہو، چرواہے کو بھیڑے کا ڈر ہوتواضیں نماز وقت سے موخر کرنے، اور نماز میں مشغول ہوں تواہے توڑ دینے کی اجازت ہے۔ن۔ر۔)

اقول: یہ بھی حقیقتاً اپنے نفس کی طرف راجع کہ یہ شرعاً ان کے بچانے پرمامور ہے۔ اگریمنم کہ نامیناہ جاہاست اگر مینم کہ نامیناہ جاہاست اگر خاموش منشینم گناہ است

ولہذاجن کانفقہ اس پرلازم ہے ہے ان کا ہندوبست کیے جج کو نہ جائے اور جن کانفقہ اس پر نہیں اگر چہ اس کے چلے جانے سے اون کے ضائع ہونے کا اندیشہ ہواس پر لحاظ لازم نہیں کہ یہ یہال رہتا جب بھی تواضیں نفقہ دینے کا شرعاً مامور نہ تھا۔ محیط پھرعالم گیریہ میں ہے:

اِن كَره خروجَهُ (اى لِلحج) زوجتُهُ و اولادُهُ او مَن سواهم مِمْن يَلزمهُ نَفقتُهُ وهو لا يُخافُ الضّيعةَ عَلَيْهِم فلا بأسّ بان يَخُرْجَ ومَن لا تَلزمُهُ نفقتُهُ لو كان حاضرًا، فلا باسَ بِالْخُرُوْجِ مَعَ كَرَاهَتِهِ وان كان يَخَافُ الضّيْعةَ عَلَيْهِم.

(کونی شخص بچ کوجاناچاہتاہے اور اس کی بیوی بچے اور دو سرے قرابت دار جن کانفّقہ آس پرلازم ہے وہ اس کے جانے سے راضی نہیں مگراہے ان کے ضائع ہونے کا ندیشہ نہیں ہے تواسے حج کوجانے میں کوئی حرج نہیں۔

اور جن کانفقہ اس کی موجودگی کی صورت میں بھی اس پرلازم نہ ہو تواہے جج کوجانے میں کوئی حرج نہیں اگر چہ اس کے جانے سے ان کے ضائع ہوجانے کا اندیشہ ہوہاں: مکروہ ہے۔ن۔ر۔)

(فتاوی رضویه، ص: ۲۰۰، نصف آخر، نیز جلد نهم، رضا اکیدُمی)۔[مرتبغفرله] (۱) یبال "اندیشه" سے مراد "ضرر کا گمان" ہے اس کاشرع میں اعتبار نہیں، ہاں اگر "ضرر کا اندیشہ صحح" ہوجائے بعنی ضرر کا گمان غالب، تو وہ ضرور معتبر ہے کہ ضرورت نام ہے خوف الضرر یعنی ضرر کے اندیشہ سحح کا۔اور جب یہ اندیشہ سحح ہوجائے توضر ورت تحقق وموجود ہوجاتی ہے جو محظور کومبات کرتی ہے۔ ۱۲مر تب غفرلہ۔

(٢) الاشباه والنظائر، ص:١٠٨، قاعده خامسه، نول كشور

اشاهي عن "الضرر لايزال بالضرر."

حوى شرح اشاه مي ب: "قالوا: الضرر لا يزال بمثله. "اه()

(فقہافرماتے ہیں کہ ضرر کوای کے مثل ضررہے دور نہ کیا جائے۔ن-ر-)

(س) یہ یقین یا کم از کم ظن غالب ہو کہ مخطور کے استعمال سے جان، یا قتل یادین، پاسل، یا مال کی حفاظت ہوجائے گی کہ محظور کے ارتکاب کی اجازت اسی بلند مقصد کے پیش نظر ہے۔

## تمُرف وتعامل

عبادات کی تیق میں ہیں، ایک تووہ جن کے ارکان من جانب الشرع متعیّن ہیں، او قات مقرر ہیں، ان کی ہیئتِ ترسیبیمنصوص ہے، جیسے فرض نماز، روزہ، جج،اعتکافِمِسنون۔

و مری وہ جن کے نہ ارکان معین ہیں نہ او قات، نہ ہیئت ترکیبیہ ، برسبیل اطلاق ان کے کرنے کا حکم دیا گیا، جیسے درود شریف پڑھنا، محبوبان خدا کا ذکر کرنا۔

تيسري وه جن ميں چھ متعيّن ہوں، چھ متعيّن نه ہوں، جيسے نفل نمازيں، ز کاة، عمره-

ان تینوں قیموں میں دوسری قسم کا اثبات تعامل سے ہوسکتا ہے، باقی دومیں زیر بحث ہیں۔

تعامل کااعتبار باب عبادات میں ہے یانہیں؟ یہ مسئلہ باتفاق رائے طے نہ ہوسکا گلے سمینار میں پھر بحث ہوگی۔(۲)

سوال: عرف وتعامل کے ذریعہ کتنے افراد تک نص میر شخصیص ہو کتی ہے؟

جواب: عام میں ایک فرد تک خصیص ہو کتی ہے اور جمع منکر میں تین تک ہو کتی ہے ، سلم و فواتے میں ہے۔

"منتهى التخصيص ما هو؟ فالأكثر قالوا يجوز إلى الأكثر، و فسر الأكثر بالزائد على النصف، وقيل ينتهى إلى ثلاثة، و قيل إلى اثنتين، و قيل إلى واحد، و هو مختار الحنفية و ما قال الإمام فخر الإسلام إنّ العام إن كان جمعاً فيصح تخصيصه إلى ثلثة، لأنها أقل الجمع، فالمراد منه على ماقال الشيخ ابن الهمام الجمع المنكر على ما سيجيء تحقيقه إن شاء الله تعالى. (٣)

سوال: عرف وتعامل سے صیص کے بعد نص قطعی رہے گایا ظنی ہوجائے گا؟

<sup>(</sup>۱) حموي شرخ اشباه، ص:۱۱۰

ر) جمرہ تعالیٰ آٹھویں سیمینار کے پہلے اجلاس اور پہلی نشست میں ۱۹ر صفر ۱۳۲۰ھ صبح کے وقت یہ مسئلہ بھی بہ اتفاقِ راے طے ہو گیا کہ بابِ عبادات میں تعامل کا عتبار ہے، حبیبا کہ آگے آرہاہے۔ (مرتبغفرلہ)

<sup>(ُ</sup>سُّ) فواتح الرحموت،ص:٩٣ ، نولكشور

جواب فلني بوجائے گا، نور الانوار ميں ہے:

"التخصيص في الإصطلاح هو قصر العام على بعض مسمياته بكلام مستقل موصول، فإن لم يكن كلاما بأنْ كان عقلاً أو حسا أو عادة أو نحوه لم يكن تخصيصا اصطلاحاً و لم يصر ظنيا"()

اس پر قمرالاقمار میں ہے:

"و هذا إذا كان المخصص العقل، فإن ما حكم العقل بخروجه يخرج و يبقى الدلالة قطعية على الباقي كما كانت، وأما إذا كان المخصص الحس أو العادة أونحوهما فالظاهر أن لايبقى قطعيا لاختلاف العادات وخفاء الزيادة والنقصان وعدم اطلاع الحس على تفاصيل الأشياء, أللهم إلا أن يعلم القدر المخصوص قطعا كذا في التلويح. (٢)

🚓 عرف کی اس تعریف پر مندوبین کا اتفاق ہے۔

" في المستصفى: العادة والعرف: ما استقر في النفوس من جهة العقول و تلقته الطباع السليمة بالقبول. اه شرح الأشباه. (٣)

﴿ قرآن و حدیث میں وارد الفاظ کے غیر متعیّن معانی کی تعیین اسی عرف سے ہوگی جو زمانۂ تنزیل یازمانۂ رسالت میں رائج تھا، اسی طرح اقوال صحابہ و تابعین و اقوال ائمہ و علماے متقدمین و متاخرین کی عبارات کے معانی کا تعین ان کے ادوار کے عرف سے ہوگا، خواہ ان نصوص و اقوال کا تعلق باب عبادات سے ہویا باب معاملات و غیرہ سے ہو۔

ہ نماز میں جس امر کا موافق عادت ادب ہونا واجب ہو توعادت ادب کے بدلنے سے تھم بھی بدل جائے گا، مثلا بہت و نماز میں جس امر کا موافق عادت ادب ہونا واجب ہے توعادات کی تبدیلی ہے اس تھم پر بھی اثر پڑے گا۔

﴾ باب عبادات میں تعامل کااعتبار ہے یانہیں؟ یہ مسئلہ منقح نہ ہوسکا، آئندہ پھراس پر غور ہوگا۔ اگلے سیمینار میں غور وفکر کے بعد بیہ فیصلہ ہوا۔

باب عبادات میں جوامور غیر توقیقی ہیں ان میں تعامل موڑے۔اسے ان امور کااثبات، یا ترجیح بخصیص، تبدیل و تغییر کاعمل ہوسکتا ہے، مگران قیودو شروط کے ساتھ جو درج ذیل چار عبارات سے ظاہر ہیں۔

• أصول الرشاد لقمع مباني الفساد ( ازعلامه نقى على خال بريلوى قدس سره) مي ب:

<sup>(</sup>١) نور الأنوار، ص: ٧٥، مجلس بركات، جامعه اشرفيه، مبارك پور

<sup>(</sup>٢) قمر الأقمار، ص:٧٥، مجلس بركات، جامعه اشرفيه، مبارك پور

<sup>(</sup>m)-رسائل ابن عابدين ص: ١١٢ ج٠، رساله: نشر العرف في بناء بعض الاحكام على العرف.

"تعامل جس طرح معاملات میں جحت ہے اس طرح عبادات میں معتبر ہے کہ لفظ "ما" اثرابن سعود ﴿ اللَّهُ وَ اللَّهُ وَ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّالَّ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللّالِ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللّهُ وَالّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ اللّهُ اللّهُ وَاللّهُ ول

حاشیه اذاقة الآثام میں امام احمد رضاقد س سرہ فرماتے ہیں:

ع**بادات میں** وہ امور جن کی طرف عقل کو اہتدا نہیں مثل تعیین او قات وعد در کعات و ترتیب افعال ووحدت رکوۓ و کئی و کئی تعدد سجدات و تحدید نصاب وصرف ز کا قادوقت و مرکان و قوف و مطاف وعد دا شواطِسعی و طواف و غیر ہاقطعاً توقیقی ہیں۔

کی پور ہی وہ اوضاع وہیئات کہ شارع نے آیسے امور میں محدود و معین فرمائے، اور مجملات کتاب کے بیان واقع ہوئے جن کی تعیین کی طرف اَمثال" صلو اکہا ر اُیتمونی اُصلی" نے اشارہ فرمایا۔

ای طرح وہ اذکاروافعال مخصوصہ کہ او قات خاصہ پرغایات و مقاصد معینہ کے لیے علی وجہ التعیین مقرر ہوئے اور مکلفین ان کی طرف مطلقات و عموم سے دعوت نہ کیے گئے جیسے کبیرتحریمہ ولیل نماز و تشہد واذان وا قامت وغیرہا، یہی وہ اشیابیں جنھیں توقیقی کہاجا تاہے۔

کان کے سواباتی تمام امور جن میں نصاُو دلالۃ شرع مطہر سے تحدید و حظرو توقیف و حجر ثابت نہیں اگر چہ وہ انہیں توقیفات سے علاقہ رکھتے ہوں ان میں بھی توقیف پر توقف نہیں اگر چہ بوجہ تعلق توقیفی و قوف اولیٰ ہو۔ ولہذا دعائے، قعد ہُ اخیرہ صرف الفاظ وار دہ پر مقصور نہیں شرخص جو چاہے دعاکر سکتا ہے بعداس کے کہ کلام ناس سے مشابہ نہ ہو۔

ای طرح عیدین وغیرہائے خطبخ صوصاً خطبہ جمعہ کہ شرط صحتِ نمازہ ان میں بھی الفاظ مرویہ پر اقتصار نہیں، یہ صورت چہارم اعنی متعلقات بلکہ بعض افراد سوم بھی انظار مجتہدین کے جولان گاہ ہیں، بعض نے ان میں کوشم اول سے خیال فرمایا اور وقوف لازم کھہرایا اور بعض نے شم دوم سے بھھا اور رخصت کا حکم بتایا ،ورنہ نہ شم اول میں ارسال و اطلاق معقول ،نہ دوم میں، جہاں شرع نے اطلاق کو کام فرمایا تحدید و تقیید مقبول ۔ ہاں ایسی سنت نابتہ کو اٹھا دینا، کو کی نیاام مزاحم و مراغم سنت بیدا

<sup>(</sup>۱)-وہ اثریہ ہے: ما ر أی المسلمون حسنا فھو عند الله حسن ما ر أی سیٹاً فھو عند الله سیعٌ. ترجمہ: مسلمان جس چیز کواچھی مجھیں وہ اللہ کے نزدیک بھی اچھی ہے،اور جے بری مجھیں وہ اللہ کے نزدیک بھی بری ہے۔

<sup>(</sup>مندامام احمد بن صنبل، ص:۳۷۹، ج:۱/متندرک حاکم، ص:۸۷، ج:۳]از مرتب عفرله-

<sup>(</sup>۲)- بوری آیت کریمه یہ بے: "وَ مَنْ یُشَاقِق الرَّسُولَ مِنْ بَعْدِ مَا تَبَیّنَ لَهُ الْهُدٰی وَ یَتَبِعْ غَیْرَ سَدِ الْهُوْمِنِیْنَ نُولِهِ مَا تَوَلَی وَ نُصْلِهِ جَهَنَّمَ وَ سَاءَتْ مَصِیْرًا فَ "ترجمه: اور جور سول کا خلاف کرے بعداس کے کہ حق راسته اس پر کھل چکا اور مسلمانوں کی راہ سے جداراہ چلے جمالے اس کے حال پر چھوڑ دیں گے اور اسے دوز فیمی واضل کریں گے اور کیابی بری جگه بلٹنے کی۔ (۱۵ الرالنساء ۴) مرتب غفر له من اسوم، قاعدہ ۸، ص ۲۰، طبع قدیم، و ص ۱۷۷، ۱۷۸، طبع جدید از: امام احمد رضا اکیدَمی، بریلی.

كرناكسي حال روانهيس "(۱)

#### 🕝 شائم العنبرمين اعلى حضرت امام احمد رضاقدس سره فرماتے ہيں:

"انما التوارث التعامل في جميع القرون فإذا لم يتحقق إلى الآن، كيف يثبت من سالف الزمان، واذ قد أرشد الحديث الصحيح أن الذي في عهد الرسالة والخلافة الراشدة، كان على خلاف ما يزعمون، فاني يصح التوارث، و الى من يسندونه و عمن يرثون؟

قال المحقق حيث اطلق في فتح القدير: "مسئلة الجهر في الأوليين والإخفاء في الاخريين" (قوله هذا هو المتوارث) يعنى انا اخذنا عمن يلينا الصلوة هكذا فعلاً وهم عمن يليهم كذلك و هكذا إلى الصحابة رضى الله تعالى عنهم وهم بالضرورة أخذوه عن صاحب الوحى على فلا يحتاج إلى ان ينقل فيه نص معين. اه

فهذا معنى التوارث المحتج به شرعا مطلقاً المستغنى عن إبداء سند خاص ، و أنى لهم بذلك ، و كيف يصح فيها قد علمنا عن صاحب الوحى ﷺ وعن خلفائه الراشدين رضى الله تعالىٰ عنهم خلافه.

أقول: وتحقيق المقام أن الأحوال أربع:

(۱) العلم بعدم الحدوث (۲) عدم العلم بالحدوث (۳) والعلم بالحدوث تفصيلاً، أي مع العلم بأنه حدث في الوقت الفلاني (٤) والعلم به اجمالاً، أن علمنا أنه حادث، ولا نعلم متى أحدث و من أحدث.

فالشئ إذا كان ناشيا متعاملابه في عامة المسلمين، وعلمنا أنه هو الذي كان على عهده على فه القسم الأول و هو "المتوارث الأعلى".

وإذا لم يعلم كيف كان الأمر على عهد النبي على الله علم أنه حادث بعده على فيحمل على أن كل قرن أخذه عن سابقه و يجعل متوارثا تحكيما للحال، حملا على الظاهر والأصل، إذا لاصل في الأمور الشرعية هو الاخذعن النبي على والعمل بالسنة هو الظاهر من حال عامة المسلمين، وهذا هو القسم الثاني، وهذا ما يقال فيه أنه لا يحتاج إلى سند حاص.

أما إذا علم حدوثه فلا يمكن جعله متوارثا عن النبي التي التي الما وقت حدوثه ، أولا ، الما إذا علم حدوثه فلا يمكن جعله متوارثا عن النبي العلم بعدم الحدوث، فرب لأن عدم العلم بعدم الحدوث العلم بعدم الحدوث، فرب حادث نعلم قطعا أنه حادث، ولا نعلم متى حدث كاهرام مصر، بل والسماء والارض في

<sup>(</sup>۱) ص ١٣٥ حاشيه إذاقة الأثام لما نعى عمل المولد والقيام. مطبع اهل سنت و جماعت بريلي. (مطبوعه زمانه أعلى حضرت عليه الرحمه)

الحدوث المطلق، ومعاليق الحجرة الشريفة التي تعلق حولها من قناديل الذهب والفضة ونحوهما في الحدوث المقيد، قال السيد السمهودي في خلاصة الوفاء: ولم اقف على إبتداء حدوثها الخ.

وحينئذ ينظر هل يخالف هذا سنة ثابتة في خصوص الأمر أو لا، على الثانى: يحال الأمر على حال الشيء في نفسه فإن كان حسنا داخلا تحت قواعد الحسن فحسن على تفاوته من الإستحباب إلى الوجوب حسب ما تقتضيه القواعد الشرعية، وقد يطلق عليه المتوارث إذا تقادم عهده كذكر العمين الكريمين في الخطبة، وهذا أدنى أقسامه ولا إطلاق له على ما دونه اللهم الالغة كتوارث التقية في الرافضة والكذب في الوهابية.

وان كان قبيحا داخلاتحت قواعد القبح فقبيح على تفاوته من الكراهة إلى التحريم اولا، ولا فلا ولا () بل مباح والخروج عن العادة شهرة و مكروه كما نصوا عليه وورد "خالقوا الناس باخلاقهم" وقال المشالية" بشروا ولا تنفروا."

وعلى الأول [أى إذا خالف العرف سنّةً ثابتةً.ن] يرد ولايقبل وإن فشا مافشا وقد أجارالله الأمة عن اجتماع على مثله، إلا أن يكون شئ تغير فيه الحكم بتغيير الزمان كمنع النساء عن المساجد وهذا في الحقيقة ليس مخالفا للسنة الثابتة بل موافق لها. (٢)

#### 🕜 شرح عقودرسم المفتی میں ہے:

فللمفتي إتباع عرفه الحادث في الألفاظ العرفية، وكذا في الأحكام التي بناها المجتهد على ماكان في عرف زمانه، وتغير عرفه إلى عرف أخر إقتداء بهم لكن بعد أن يكون المفتي بمن له رأي ونظر صحيح و معرفة بقواعد الشرع حتى يميّز بين العرف الذي يجوز بناء الأحكام عليه و بينَ غيره؛ فإن المتقدمين شرطوا في المفتي الاجتهاد وهذا مفقود في زماننا، فلا أقل من أن يشرط فيه معرفة المسائل بشروطها وقيودها التي كثيرا ما يسقطونها ولا يصرحون بها اعتمادا على فهم المتفقه، وكذا لابد من معرفة عرف زمانه وأحوال أهله والتخرج في ذلك على أستاذ ماهر .اه(٣) موال: البسبت عرف عام بي عرف غاص بهي؟

**جواب:** رونول اسبابِ سته على العرف في بناء بعض الأحكام على العرف ميں ہے: "و إن لم يخالفه من كل وجه بان ورد الدليل عاماً، والعرف خالفه في بعض افراده،

[المرتب غفرله]

<sup>(</sup>١) قوله (أولا، ولا، فلا ولا)

أي: أولا يكون قبيحا ولا داخلاتحت قواعد القبح فلا يكون قبيحا ولا مكروها قراماً. ١٢

<sup>(</sup>٢) شمائم العنبر في أدب النّداء أمام المنبر، ص:١٢٨،١٢٧،١٢٦، رضا اكيدُمي، ممبئي)

<sup>(</sup>m) شرح العقود، ص:١٧٩ ، بحث العرف.

أو كان الدليل قياساً فإن العرف معتبر إن كان عاما فان العرف العام يصلح مخصصا كما مر عن التحرير، ويترك به القياس كما صرحوا به في مسئلة الاستصناع ودخول الحمام والشرب من السقاء، وإن كان العرف خاصا فإنه لا يعتبر و هو المذهب، كما ذكره في الأشباه. "()

اقول وبما قررناه تبين لك ان ما تقدم عن الأشباه من أن المذهب عدم إعتبار العرف الخاص إنما هو في ما إذا عارض النص الشرعى فلا يترك به القياس و لا يخصص به الأثر بخلاف العرف العام... وأما العرف الخاص إذا عارض النص المذهبي المنقول عن صاحب المذهب فهو معتبر كما مشى عليه اصحاب المتون والشروح والفتاوئ في الفروع التي ذكرناها. (٢)

الضأنشرالعرف ميس :

"لا فرق بينها هنا إلا من جهة أن العرف العام يثبت به الحكم العام والعرف الخاص يثبت به الحكم الخاص. وحاصله: أن حكم العرف يثبت على أهله عاما أو خاصا فالعرف العام في سائر البلاد يثبت حكمه على اهل سائر البلاد، والخاص في بلدة واحدة يثبت حكمه على اهل سائر البلاد، والخاص في بلدة واحدة يثبت حكمه على تلك البلدة فقط. "(٣)

سوال: تعامل کے کتنے مدارج ہیں،ادر کون ساتعامل زیر بحث ہے؟

**جواب:** فتاوی رضویه، ج: ۸، ص: ۲۱۱ تاص: ۱۲ الرساله المنی والدر رمیس تفصیلاً مذکور ہے که تعامل کے ۱۸ مدارج ہیں:

- (۱) وه عرف جوعهدر سالت مي ستم هو ـ
- (۲)وہ عرف جوساری دنیا کے مسلمانوں کا ہو۔
- (m) وہ عرف جو تمام بلا دِعالم کے اکثر مسلمانوں کا ہو۔
- (۴) وہ عرف جوکسی ملک پاصوبے کے اکثر مسلمانوں کا ہو

اول حدیث تقریری کے درجہ میں ہے ، دوم عین اجماع ، نص آحاد سے اقوی اور قطعاً مظہر ناتئے ، سوم کی جیت تامہ پر نصوصِ صریحہ ناطق ، چہارم ہی وہ ہے جو معارضۂ نص کی صلاحیت نہیں رکھتا اور جو قیاس پر دائئے ہو تا ہے ، چہارم ہی ہمارے مذاکرات میں زیر بحث ہے اور سار ہے نتائج اسی سے علق ہیں۔

سوال: کیاعوام وخواص کاخلافِ شرع و ممل درآمد معتبرہ جوجہالت یاغفلت والا پرواہی کے سبب ہو؟

<sup>(</sup>١) نشر العرف في بناء بعض الأحكام على العرف، ص: ١١٤.

<sup>(</sup>٢) نشر العرف في بناء بعض الأحكام على العرف، ص: ١٣١

<sup>(</sup>m) نشر العرف في بناء بعض الأحكام على العرف، ص: ١٣٠

**جواب:** ایساممل در آمدمعتر نہیں اگر چہ اس میں عوام کے ساتھ خواص بھی شریک ہوں جیساکہ فتاوی رضویہ باب المیاہ میں ہے:

"رہیں عوام کی حرکات ، شریعت اُن پراور سب پر حاکم ہے اُن کی بے پر وائیاں یا جہالتیں شرع پر حاکم نہیں ہو سکتیں ، بہ توایک سہل مسکلہ ہے جس میں بعض متأخرین علما کا خلاف بھی ملے گا۔

اجمائی فرائض وہ کہاں تک ٹوراکرتے ہیں وضومیں کمنیاں، ایڑیاں، کا سیوں کے بعض بالوں کی نوئیں اکثر خشک رہ جاتی ہیں اور یہ توعام بلا ہے کہ منہ دھونے میں پانی ماتھ کے حصہ زیریں پر ڈالتے ہیں اور او پر بھیگاہاتھ چڑھاکر لے جاتے ہیں کہ ماتھ کے بالائی حصہ کاسے بوان خسل اور فرض غسل ہے، نہ وضو بوانہ نماز، محسل میں فرض ہے کہ پانی سونگھ کرناک کے نرم ہانسے تک چرہ سایا جائے دریافت کردیکھیے کتنے ایساکرتے ہیں، کچلومیں پانی لیااور ناک کی نوک کولگایا استشاق ہوگیاتو ہر وقت بجنب رہتے ہیں آخیس سجد میں جانا تک حرام ہے، نماز در کنار، سجدے میں فرض ہے کہ کم از کم پاؤں کی ایک انگلی کا پیٹ زمین پر لگا ہواور ہر پاؤں کی اکثرانگی کا پیٹ زمین پر لگا ہواور ہر پاؤں کی اکثرانگی کا پیٹ زمین پر لگا ہواور ہر پاؤں کی اکثرانگی کا پیٹ زمین پر لگا ہواور ہر پاؤں کی اکثرانگی کا پیٹ زمین پر لگا ہوا ور ہر پاؤں کی اکثرانگی کا پیٹ زمین پر لگا ہوا ور ہر پاؤں کی اکثرانگی کا پیٹ زمین پر لگا ہوا ور ہر پاؤں کی انگر ہوئے ہوئی ہوئے ہوئی ہوئے ہوئی ہوئے ہوئی ہوئے ہوئے ہوئی ہوئے ہوئی ہوئے ہوئی ہوئے ہوئے ہیں پر ہوتے ہیں انگر کی نوک بیہاں توترک واجب و گناہ اور عادت کے سب فسق ہی ہوا، پاؤں کو دیکھیے انگلیوں کے سرے زمین پر ہوتے ہیں کسی انگر کا پیٹ بچوانہیں ہونا سجدہ باطل اور علی صاحب بڑھ کر گھر کوچل دیے۔ قراءت و یکھیے ، آئی تجوید کہ ہر حرف دوسرے سے تھیج متاز ہوفرض میں ہے ، بغیر اس کے نماز قطعاً باطل ہے۔ (۱)

**سوال:**مسئلہ نو پیدے اور اس نوع کے مسائل یانظائر کا حکم کتبِ فقہ میں مذکور بھی ہے ، مگر اس پر علما کواطلاع نہ مل سکی ،ایسے نو پیدمسئلہ میں تنقیح حکم ہے پہلے خلافِ شرع تعامل یااہتلا ہوجائے تواپساتعامل یااہتلامعتبرہے یانہیں ؟

**جواب:** ایساتعامل یاابتلاٰمعتبر نہیں ، کہ معتبر وہ ہے جسے حکم شرعی کی تنقیح کے بعد مسلمان اچھانبھھ کر کریں ،البتة تنقیح حکم ہے جہلے اس کو ناجائز وگناہ نہیں قرار دیاجائے گا۔ (۲)

**سوال:**عدم جواز کاعلم ہونے سے پہلے اگر عوام وخواص فعل ممنوع کے مرتکب ہوئے توبیہ تعامل موجب تخفیف نہیں ،مگر بعد علم ان کا تعامل موجب تخفیف ہے ،ایساکیوں ؟

**جواب:** تعامل میں بیشرط ہے کہ سلمان اس فعل کوممنوع جان کرنہ کرتے ہوں بلکہ جائز جان کر کرتے ہوں اور جب حکم کاعلم بی نہیں توان کے جائز جھنے کااعتبار نہیں اورعلم تکم کے بعد کسی عمل کوانھوں نے جائز مبھما تواس کااعتبار ہے کہ اس کی کوئی تیجے بنیاد ہوگی، حاصل بیہ ہواکہ صورتِ علم میں شرطِ تعامل تحق ہے اور حالتِ جہل میں شرطم تحقق نہیں۔

<sup>(</sup>١) فتاوي رضويه، جلداول، ص:٥٥٥،٥٥٥، باب المياه، رضا اكيدُمي ممبتي.

<sup>(</sup>۲) یہ جواب فتادی رضوبیہ، حبلد سادی، ص:۳۱۵ تا ۳۱۷ (مسئلہ ٹھیکہ) کی عبارت سے ماخوذ ہے۔ تفصیل کے لیے دیکھیے کتاب" فقہ اساؤی کے سات بنیادی اصول" عن:۲۹۹٬۲۹۸ (مرتب غفرلہ)

## عموم بلوی

مجد دِ اعظم اعلیٰ حضرت قدس سرہ نے دفع حرج کواسابِ ستہ میں جس طور پر شار کیا ہے وہاں حرج عام ہے اور عاجت وعموم بلویٰ اس سے خاص ہیں۔

زیر بحث عموم بلویٰ کی درج ذیل تعریف پر مندوبین کااتفاق ہے۔

"وہ حالت، کیفیت جس کے باعث عوام و خواص سبھی محظور شرعی میں مبتلا ہوں اور دین، جان، عقل، نسب، مال یاان میں سے کسی کے تحفظ کے لیے اس سے بچناحرج و مشقت یاضر رکا سبب ہو۔

حالتِ ضرورت میں اختیار فاسد ہوجاتا ہے اور حالتِ حاجت میں اختیار فاسد نہیں ہوتا، بلکہ اختیار <sup>خیرج</sup>ی باقی رہتا ہے۔ **سوال:** کیا حرج وعموم بلوی کبھی حاجت اور کبھی ضرورت کے در جہ میں ہوتے ہیں، کبھی ان کاتعلق اضطراری افعال سے ہوتا ہے اور کبھی غیر اضطراری سے ہوتا ہے ،اس بارے میں حق کیا ہے ؟

جواب: یہال عموم بلوی ضرورت سے الگ دفع حرج کے شمن میں پائے جانے والے ایک سبب کی صورت میں زیر بحث ہے، اس لیے اس کا تعلق اضطرار کی افعال سے نہیں لیکن یہ ایسے اختیار کی امور سے بھی متعلق نہیں ہوتا جو حرج و مشقت اور ضرر سے خالی ہو، جیسا کہ اس کی اس تعریف سے مشفاد ہے جو سابقہ سیمینار کے طے شدہ امور میں درج ہے۔

سوال: منصوص مسائل میں عموم بلوی کا اعتبار ہے یانہیں؟ جواب: اعتبار ہے۔

فتح القدير، ص: ١٨٩، ج: اميس ہے:

"وما قيل ان البلوى لا تعتبر في موضع النص عنده كبول الإنسان، ممنوع بل تعتبر إذا تحققت للنص النافي للحرج، وهو ليس معارضة النص للنص بالرأى، والبلوى في بول الإنسان كرؤس الإبر لأنها إنما تحقق باغلبية عسر الإنفكاك."

فتاوی رضویه، ج: دوم، ص:۵ ۲ میں ہے:

"وعموم البلوي من موجبات التخفيف حتى في موضع النص القطعي."

## دىنى ضرورى مصلحت كتحصيل

ایسے امر کی بجاآوری جس میں کسی لحاظ سے مفسدہ ہو، مگر دین کا اہم فائدہ اس پر غالب ہواور وہ مفسدہ مغلوب ہو۔ (بلفظ دیگر):کسی فعل کااپیاہوناکہ اس کے بغیر دین کا کوئی اہم فائدہ فوت یا قریب فوت ہو۔ ( اس میں مفسدہ کمتر و مغلوب ہواور منفعت زیادہ وغالب ہوجس کی تحصیل اہم تھہرے)

## جدید مسائل پر علماکی رائیس اور فیصلے (جلداول)

## فسادموجود بإمظنون بظن غالب كاازاله

ایسے امر کو دور کرناجس میں کسی لحاظ سے فائدہ ہو گر کسی اہم فسادِ موجود یا مظنون بظن غالب کا دفعیہ اس پر غالب ہو (بلفظ دیگر ) کسی فعل کااییا ہوناکہ اس کے بغیر کوئی بڑا فساد (موجود یا مظنون بظن غالب) لازم ہو۔ (اس میں فائدہ کمتر و مغلوب ہواور فساد زیادہ وغالب ہوجس کا دفعیہ اہم قرار پائے )۔

# اعضاکی پیوند کاری

☆-سوال نامه ☆-خلاصة مقالات ☆-فيلي

## سوال نامه

## اعضاكي پيوند كاري

## ترتیب:مفتی محمدنظام الدین رضوی، رکن مجلس شرعی، جامعه اشرفیه، مبارک بور

باسمه سجانه وتعالي

جدید علم الجراحت کی روز افزوں ترقی اور حیرت انگیز اکتثافات نے جہاں دنیا کو بہت سے مہلک اَمراض سے نجات دینے اور زندگی کو خوش گوار بنانے کے طبی اسباب فراہم کیے ہیں وہیں اہل اسلام کے لیے طرح طرح کی مشکلات اور مسائل بھی لاکھڑے کیے ہیں،انھیں میں سے ایک مسئلہ" اعضا کی پیوند کاری" بھی ہے۔

اس دریافت نے بلاشہہ حیاتِ انسانی کے تحفظ وبقاکی راہ میں مثالی کر دار اداکیا ہے مگر ساتھ ہی اس نے اپنے بیجھے مفاسد کے بھی کچھ نقوش جھوڑ ہے ہیں۔ اس لیے ضرورت ہے کہ اس کے منافع ومضار کا تحقیقی جائزہ لے کر شرعی اصولوں کی رہنمائی میں اس کا حکم شرعی دریافت کیا جائے۔ ہم یہاں محض نشانِ راہ کی شاخت کے طور پر اعضا کی پیوند کاری کا ایک "تعارفی خاکہ" پیش کرتے ہیں ممکن ہے، اس سے آپ کو تحقیق وجستجو کے میدان میں تگ و دو کے دوران بچھ مد دیائے۔

#### اعضاکی پیوند کاری دو طرح سے ہوتی ہے:

آبک توبیکہ کسی انسان کاعضودو سرے انسان کے عضومیں آپریشن کے ذریعہ جوڑا جاتا ہے۔ دو سرے بیکہ ایک انسان کاکوئی عضوای انسان کے دو سرے عضومیں آپریشن کی مد دسے جوڑا جاتا ہے۔ قشم اول کی پیوند کاری درج ذیل اعضامیں ہوتی ہے:

(۱) دل - ہارٹ - (۲) (HEART) (۱) دماغ - برین - (BRAIN ) (۳) گُردہ - کِدُنی - (KIDNEY) (۳) گُردہ - کِدُنی - (۲) (۱) (۱) (۲) ماغ - برین - (LUNG) (۲) آنکھ - آئی - (EYE) (۷) پین کریاز PAN ) مگر -لیؤر - (EYE) (۱) پین کریاز CREAS) ان میں سے تین اعضاول ، دماغ ، جگراعضائے رئیسہ میں شار ہوتے ہیں۔

ول: کیم اجمل خال دل اور اس کے منافع کا تعارف ان الفاظ میں کرتے ہیں: دل وہ عضور کیس ہے جس میں روحِ حیوانی رہتی ہے اور بقاے حیات کے لیے بذریعہ شریانوں کے خون کے ہمراہ تمام جسم میں پہنچتی ہے، انسان اور دیگر حیوانات کی زندگی کا مدار اسی پرہے، دل کی شکل مثل شکل کے غلاف کے اندر ملفوف ہے۔

قلب کے معنی '' الٹے '' کے ہیں، چوں کہ دل بھی سینے میں الٹاہی لگا ہوا ہے لیعنی اس کی جڑاو پر کواور نوک یے بچے کو ہوتی ہے اس لیے اس کوقلب کے نام سے موسوم کرتے ہیں۔(حاذق، ص: ۲۳۰)

تھیم ارسطو کا قول ہے کہ دل ہی ایک عضوہے جوسب سے پہلے حرکت کرتا ہے اور سب سے آخر میں اس کی حرکت بند ہوکر سکون میں تبدیل ہوجاتی ہے ، یعنی موت واقع ہوجاتی ہے ... دل کے زور سے سکڑنے پر ہی خون شرائیں میں عاکر (جس میں روح حیوانی ملی ہوئی ہوتی ہے ) تمام جسم کی پرورش کرتا ہے۔(حاذق ، ص: ۲۳۳،۲۳۴)

جس آدمی کا دل بری طرح فیل ہوجار ہا ہواہے ہی دوسرے کا دل لگایاجا تاہے ، وہ بھی ایسے آدمی کا جس کا ایکسیڈٹ ہوگیا ہوا در اپنی وفات کے بعدوہ اپنادل خیرات کرنے پر راضی ہو۔

آسام میں ایک ڈاکٹرنے ایک آدمی کو خنزیر کادل لگادیا اس پر مقدمہ چل رہاہے، کیوں کہ یہ خلاف قانون ہے، دل کی پیوند کاری میں اس امر کا لحاظ ضروری طور پر کیا جاتا ہے کہ:

الله مریض قلب کی عمر ۱۵ سال یا اس سے کم ہو۔ اللہ ول اس حد تک فیل ہوجائے کہ قابلِ علاج نہ رہے۔

🖈 نبض کی حرکت کا توازن اس قدر بگڑ جائے کہ علاج ہے اس کی اصلاح نہ ہوسکے۔

🖈 دل کے علاوہ باقی اعضا، جیسے گردہ، جگر، پھیپھڑے، سوفی صد در ست ہول۔

🚓 کوئی دماغی مرض نہ ہو۔ 🏠 کینسر یا انفیکشن جسم میں کہیں بھی نہ ہو۔ 🏠 خون کی رگیس بیاری سے پاک ہوں۔

دل کس کالگایا جاتا ہے؟جس کی عمر ساٹھ سال سے تم ہو، اسے بیاری دل کی کوئی شکایت نہ ہو، دل کی ساری جانج

نار مل ہو، اس کا بلڈ گروپ اور H.L.A یعنی خون کے جھوٹے جھوٹے گروپ۔ مریض کے بلڈ گروپ اور .H.L.A سے ٹنسین

ملتا ہو، ٹی، سیل ( دفاعی قوت کے سیل ) بھی ملتے ہوں ، ایڈس اوریر قان کے وائر س (VIRUS) نہ ہوں۔

مریض کو آپریشن کے دوران موت سے بچانے کے لیے ایک خاص قسم کی مشین "کارڈِ لَوَ پلونری بائی پاس"
(CARDIO-PULMONARY-BY PASS) لگادی جاتی ہے جو دل اور پھیپھڑے کا کام کرتی ہے اور اس
کی وجہ سے اعضامیں خون کی گردش جاری رہتی ہے۔ دوسرے کے دل کو بھی دل کی جگہ میں ہی لگادیا جا تا ہے اور بھی دوسری جگہ بھی لگایا جا تا ہے۔

**1991ء تک دل کی پیوند کاری کا نتیجہ:**۸۱ر فی صد آدی بورے ایک سال تک زندہ رہے اور باق ۱۹۹۲ء تک دندہ رہے اور باق ۱۹۲۸ فی صد آدمی مختلف وجوہات سے سال بھرکے اندر فوت ہو گئے ۔

۸۷؍ فی صد مریض ۵رسال تک زندہ رہے اور بقیہ ۸؍ فی صد ۵؍ سال کےاندر ہی فوت ہوئے۔ جس مریض کے پھیپھڑے اور دل دونوں جواب دے رہے ہوں اسے ایک ساتھ پھیپھڑے اور دل دونوں جوڑ دیے جاتے ہیں مگرایسے مریضوں کی موت ۱۱ فی صد آپریشن کے دوران یاایک ماہ میں ہوجاتی ہے۔ اور ۲۵ فی صد ۳سال تک جیتے ہیں۔

وماغے: "حادق" میں دماغ کے متعلق ہے:

دماغ اعضاے رئیسہ میں سے ایک ایساعضور کیس اور شریف ہے جس میں روح نفسانی رہتی ہے۔ قوت نفسانی کا تصرف حواس ظاہری اور باطنی کے فریعہ ای عضو سے ہوتا ہے، اس کی صحت و تندرستی پر زندگی کا بہت بڑا دار و مدار ہے۔ حکیم مطلق نے تمام انسانی اعضامیں دماغ کو ایک خاص نفشیلت عطافر مائی ہے یعی عقل کا خزانہ اسی عضو میں رکھا ہے جس کے ذریعہ ہم بڑے اور بھلے کام کا ارادہ کرتے، اپنے نفع و نقصان کو بچھے، دوست، دشمن کی شاخت کرتے ہیں، برے اور بھلے کام کا ارادہ کرتے، اپنے نفع و نقصان کو بچھتے، دوست، دشمن کی شاخت کرتے ہیں، آنکھوں سے دیکھتے ہیں، وثمن سے دشیق ہیں، زبان سے ذائقہ چکھتے ہیں، اور جلد سے چھوتے ہیں لیکن ان سب افعال کا میدادماغ ہی ہے، تکلیف اور راحت کا احساس، معاملات کا سوچنا اور بجھنا، کسی چیز کو دیکھ کریا در کھنا، طرح طرح کی صور تیں، عمدہ عمدہ مصامین، اچھی اچھی باتیں، خیال، فہم، حافظہ اور ادراک کے ذریعہ اسی عضو شریف کے خزانے میں محفوظ رہتی ہیں، بہب تک دماغ اینے طبعی افعال پورے طور پر اداکر تار ہے گا تمام انسانی صفات در ست ہوں گے۔ اس کی صحت کی طرف بہب عنفلت کرنا دین و دنیا کے مقاصد کو کھو ہیٹھنا ہے، گر مجھے اور ہاتھی کے دماغ کے سواانسان کو خداوند کر کیم نے سب عفلت کرنا دین و دنیا کے مقاصد کو کو ہیٹھنا ہے، گر مجھے اور ہاتھی کے دماغ کے سواانسان کو خداوند کر کیم نے سب عفلت کرنا دین و دنیا کے مقاصد کو کھو ہیٹھنا ہے، گر مجھے اور ہاتھی کے دماغ کے سواانسان کو خداوند کر کیم نے سب عفلت کرنا دین و دنیا کے مقاصد کو کھو ہیٹھنا ہے، گر مجھے اور ہاتھی کے دماغ کے سواانسان کو خداوند کر کیم نے سب عوانات سے دزنی دماغ عطافر مایا ہے۔ (ص: ۱۳۱۳)

جب آدمی کا دماغ اسے داغ مفارقت دینے لگتاہے تواسے ایکسٹرنٹ سے مرنے والے کسی آدمی کا دماغ اس کی اجازت سے بعد موت لے کرلگایاجاتاہے۔ مگریہ پیوند کاری ابھی ابتدائی مراحل میں ہے اور اس کی کامیانی کنرح بھی بہت کم ہے بینی صرف ۵ رفی صد بقیہ ۹۵ رفی صد مریض دم توڑ دیتے ہیں ۔

 • گردے غدودی شکل کے تھوس اور سرخ رنگ کے عضو ہیں جو تعداد میں دو ہوتے ہیں ایک دا ہنی طرف ، دو سرا بائیں طرِف گیار ہویں پہلی کے نیچے پیٹ کی پیچیلی طرف کمرمیں واقع ہیں۔(حاذق،ص: ۳۷۹)

گردے کا یہ کام بظاہر بہت اہم و قابل قدر نہیں ہے ، لیکن اس کی علالت بسااو قات موت کا پیغام ہوتی ہے۔ چناں چیہ ڈاکٹرز بیراحمد صدیقی صاحب بیان کرتے ہیں :

میں ایس ہوتی ہیں جن کی وجہ سے دونوں گردے خراب ہوجاتے ہیں اور کام کرنا بند کردیتے ہیں، اس وجہ سے انسانی جسم میں ایسے مادے اکٹھا ہونے لگتے ہیں جوعمومًا گردے کے ذریعہ خارج ہواکرتے ہیں، اس طرح یُورِ یا کِری انسانی جسم میں ایسے مادے اکٹھا ہونے لگتے ہیں جوعمومًا گردے کے ذریعہ خارج ہواکرتے ہیں، اس طرح یُورِ یا کِری انسین (UREA CREATININE) کا انسین (UREA CREATININE) کا بیٹنس درہم برہم ہوجاتا ہے جس کے باعث آدمی کی موت واقع ہوجاتی ہے۔ جس کا دونوں گردہ خراب ہواسے کسی آدمی کا صرف ایک گردہ لگایاجا تاہے۔

گردہ کس کالگایاجا تاہے ؟جس کابلڈ گردپ اور دوسرے جھوٹے جھوٹے گروپ بیار مریض ہے مل جاتے ہیں۔ گردہ دینے والے کا صرف ایک گردہ لیا جاتا ہے اس لیے دینے والے کا دونوں گردہ ٹھیک ہوناضروری ہے۔ بچا ہوا ایک گردہ انسان کوزندہ رکھنے کے لیے کافی ہوتا ہے۔

تمام گُروپ ملنے کے باوجود بھی کچھ دوادنی پڑتی ہے جوانسان کی دفاعی قوت کو کمزور کرتی ہے۔ایسااس لیے کرنا پڑتا ہے کہ دفاعی قوت آپنا اور غیر پہچانتی ہے۔اگر دوائیں نہ دی جائیں تو تمام گروپ ملانے کے باوجود بھی مریض کی دفاعی قوت اس کے بدن میں لگائے گئے گردہ کوناکارہ (REJECT) بنادے گی۔

پھ دوسرے علاج: پیوند کاری کے سواگر دہ کا کچھ دوسراعلاج بھی ہوتا ہے۔ جس کی قدرے تفصیل ہے ہے:

(۱) پیٹ میں دو سوراخ بناکر ایک سوراخ میں خاص قسم کا کیمیکل ملا ہوا پانی پاس کرتے ہیں اور دوسرے سوراخ سے اسے واپس نکال لیاجا تا ہے، کچھ ہفتے بعد پھر دوبارہ یہی عمل کرنا پڑتا ہے، مگراس کے باوجود مریض کی زندگی عام لوگوں جیسی نہیں رہ پاتی ہے، جدید طب میں اسے اچھا نہیں سمجھا جاتا کیوں کہ سوراخ کی جگہ افعیشن ہوسکتا ہے۔ اس طریقۂ علاج میں مریض کو برابر بچھونے پر لٹاکر رکھا جاتا ہے۔ وضح ہوکہ یہ طریقۂ علاج اب بند ہودیا ہے۔

(۲) دو سراطریقهٔ علاج میرے کہ پیٹ میں صرف ایک سوراخ بنایاجا تا ہے جس میں ایک ٹیوب ڈالی جاتی ہے۔ اس کے ذریعہ خاص قسم کا پانی پیٹ کے اندر ڈالاجا تا ہے۔ اس ٹیوب (نکی) کو باہر ایک بیگ سے جو مریض کے پیٹ پر بندھا ہوتا ہے ، جوڑ دیاجا تا ہے ، بید پانی چند گھنٹے پیٹ میں رہتا ہے۔ اس دوران اکٹھا ہوئے غیر ضروری مادے خون سے جھن کر اس کی بیک میں والے پانی میں آجاتے ہیں اور یہ پانی واپس ٹیوب کے ذریعہ بیگ میں اکٹھا کر لیاجا تا ہے۔ اس طریقهٔ علاج میں مریض

جلتا پھر تار ہتا ہے۔ اس عمل کی دوبارہ ضرورت ہفتہ یا مہینہ کے فرق سے پڑتی رہتی ہے اور فرق کی بیشی اس ہات پر منحصر ہے کہ آدمی کاگر دہ کس حد تک فیل ہے اور مریض کس حد تک محنت والا کام کر تا ہے۔

(۳) تیسراطریقهٔ علاج بیہ ہے کہ انسان کے خون کوایک مشین میں گزارتے ہیں جواکھامٹیمیل (MATERIAL) کوصاف کرتی ہے،اسے بھی بار بار کرنا پڑتا ہے۔ بیبڑے اسپتال ہی میں ہوپا تا ہے، نیز بید علاج بہت ہی گرال ہوتا ہے جسے ہر شخص برداشت نہیں کر پاتا۔

حکم: اعضاے انسانی میں جگر کاکیا مقام ہے اسکے متعلق حکیم اجمل خال صاحب لکھتے ہیں: جگر ایک عضور کیس اور معدن روح طبعی کا اور مَنبت غیر جہندہ (نہ کودنے والی)رگول کا ہے جو مرکب ہے گوشت، اور ڈہ اور شرائین سے۔ معدن روح طبعی کا اور مَنبت غیر جہندہ (نہ کودنے والی) رگول کا ہے جو مرکب ہے گوشت، اور ڈہ اور شرائین سے۔ (حاذق، ص: ۲۹۲)

در حقیقت جگرانسانی ہستی کے لیے وہ ضروری عضور ئیس ہے جس کے متعلق غذااور تغذید کافعل ہے ، جو پچھ ہم غذا کھاتے ، پیتے ہیں وہ پہلے معدہ میں پک کرہضم اول حاصل کرتی ہے جس کا نام کیلوس ہے ، کیلوس کا صاف اور رقیق حصہ عوق شعریہ کے ذریعہ جگر کی طرف جذب ہوتا ہے اور جگر میں پہنچ کر پھر پکتا ہے اور ہضم دوم حاصل کرتا ہے جس کا نام کیموس ہے۔

روح طبعی اس عضومیں رہتی ہے اور یہیں سے قوائے طبعی بینی غاذیہ و نامیہ وریدوں کے ذریعہ خون کے ساتھ اعضا تک پہنچ کراعضا کوعلی قدرِ مراتب غذا پہنچاتی ہے اور جسم کوطول وعرض وعمق وغیرہ میں بڑھاتی ہیں۔ جس وقت اس عضومیں کوئی خرابی واقع ہوتی ہے توجسم کی پرورش اور تغذیہ کے فعل میں خلل واقع ہوجاتا ہے۔ طبر کی خرابی کے ساتھ معدہ کے افعال میں بھی ضرور خلل پڑتا ہے۔ (حاذق ،ص: ۲۹۵،۲۹۴)

کی کی، خون کی الٹی ہوتی ہے، پھر پیٹ میں پانی ہھر جاتا ہے، ہوشی کا دورہ پڑتا ہے اور انسان کی موت ہوجاتی ہے۔

پول کہ جگر صرف ایک بی ہوتا ہے اس لیے زندہ آدمی کسی دوسرے کو اپنا جگر نہیں دے سکتا، اس لیے مریض یا تو اسپتال میں بھرتی ہوتا ہے، یااس کانام، پتہ، بلڈگروپ وغیرہ اسپتال میں درج کرے محفوظ رکھ لیاجاتا ہے، پھر جب کی کا اسپتال میں بھرتی ہوتا ہے اور اس کے بچنے کی گنجائش نہیں رہتی تو اس سے اس کے جگر کے بارے میں بات کی جاتی ہے، اگروہ اپنا جگر کی بارے میں بات کی جاتی ہے، اگروہ اپنا جگر کی فریرات کرنے کے لیے راضی ہوجاتا ہے تو اس کے مرنے کے بعد اس کا جگر ایسے مریض کو لگا دیاجاتا ہے جس کا بلڈ گروپ وغیرہ اس سے مل جاتا ہے۔

مجھی پھرے (LUNGs) حاذق میں ہے: پھیپھڑے تفس کے خاص آلات ہیں جو تعداد میں دو ہوتے ہیں، پھیپھڑوں کی ساخت نرم اور متخلیٰ ہے۔ (ص:۱۹۹) پھیپھڑوں کا وجود قدرت کی عجیب وغریب صنعتوں کا اعلیٰ نمونہ ہے ، چوں کہ فعل ِ تفس کے بغیر زندگی ایک تھوڑے وقت کے لیے بھی محال ہے۔ بقول سعدی بَاللِحْئے:

برنفسے کہ میرود مُمِدِّ حیات است وچوں بَر میآبد مُفَرِّح ذات

پس پھیپھڑے تفس کے آلات ہیں جن کے ذریعہ ہم نہ صرف سانس ہی لیتے ہیں بلکہ اُس عضور کیس کی جس کو قلب کہتے ہیں اور سلطنت بدنیہ میں بمنزلئہ بادشاہ کے خیال کیا جاتا ہے یہ مدداور معاونت بھی کرتے ہیں، قلب کوجس وقت روح کی تعدیل اور تروی کے لیے ہواکی ضرورت پرتی ہے تواضیں پھیپھڑوں کے ذریعہ ہوا باہر سے جذب ہوتی ہے اور اسی ہواکی قد درفت کو ہم سانس کہتے ہیں، پھیپھڑے ایسے اعضا میں سے ہیں جو فضلاتِ جسم کو خارج کرتے ہیں، مگر ساتھ ہی ان کا یہ فعل ہے کہ وہ خون کو بھی صاف کرتے ہیں۔ (حاذق، ص: ۲۰۱)

اس عضوی پیوند کاری بھی کسی سے خیرات لے کر ہوتی ہے۔

آنکھ (EYE)"حاذق"میں ہے: انسان کی قوتِ مدر کہ کے لیے آنکھیں مثل جاسوس اول کے ہیں، خالق زمین و آسان نے عجیب وغریب صنعت کے ساتھ آنکھوں کو بنایا ہے، مجمع النور تک جس طرح باریک سے باریک چیزیں ان پر دوں اور رطوبتوں کے ذریعہ پہنچتی ہیں، ایک خداکی قدرت کاکر شمہ ہیں۔ (ص:۸۵)

آنکھیں ایک بیش قیت اور بے بہاعطیہ ہیں جوخالق کائنات نے اپنے بندوں کوانعام فرمائی ہیں، آنکھ جیسی بے بہاچیز پاکر آنکھ پیداکرنے والے کاشکریہ نہ اداکر نااور اس کی صحت کی طرف سے غفلت کرنایا اس کا بے جااور بے محل استعال کرناوہ کفرانِ نعمت ہے کہ الٰہی توبہ۔ (حاذق، ص: ۸۷،۸۲)

آنکھ کی بیوند کاری میں بھی کسی کی رضا ہے اس کی وفات کے بعد اس کی آنکھ نکال کر دوسرے کے حلقۂ جیثم میں ودیعت کی جاتی ہے۔

پیوند کاری کی قسم اول سے ایک عضواور ہے" پین کریاز" (PAN CREAS) یعضوان سولین بناتا ہے، تاکہ سو گرکنٹرول میں رہے ۔ نیز یہ کچھا یسے اجزا تیار کرتا ہے جو ہضم میں معاون ہوتے ہیں، یعضوسوگر کے مرض میں تبدیل کیاجا تا ہے۔ سوگر کی بیاری کی وجہ سے گردَہ، آنکھ، دماغ اور خون کی رگوں میں خرابیاں پیدا ہونے لگتی ہیں اس لیے پین کِریاز کی پیوند کاری درج بالا خرابیوں کے پیدا ہونے سے جہلے کی جاتی ہے۔ لیکن کبھی مریض دیر سے ڈاکٹر کے پاس آتا ہے اور او پر لکھے اثرات میں سے کچھ ظاہر ہو چکے ہوتے ہیں، مثلاً گردہ خراب ہوجکا ہوتا ہے۔

پین کریاز کی پوند کاری تین طرح سے ہوتی ہے:

اللہ اثرات پیدا کے بین کریاز کی پیوند کاری — یہ ان مریضوں کے لیے ہے جن میں سوگر کے درج بالا اثرات پیدا نہیں ہوئے ہوتے ہیں۔

ایسا ان مریضوں میں کیا جاتا ہے جن میں کریاز کی پوندکاری ۔۔۔ ایسا ان مریضوں میں کیا جاتا ہے جن میں کو جن میں سوگر کے اثرات گردے پر ظاہر ہو کیے ہوتے ہیں۔

ہ گردہ اور پین کریاز کی ایک ساتھ پیوندکاری ۔۔۔ پین کریاز وینے والے کی عمر ۵۵ سال ہے کم ہونی سر

چاہیے۔ گردہ، جگر، پھیپھڑے، آنکھ تبدیل کرتے وقت مریض کے تمام اجزاکی طبی جانچ کی جاتی ہے اور پوری طرح سے اس بات کا اطمینان حاصل کیا جاتا ہے کہ اس کے باتی سارے اعضا ٹھیک کام کرر ہے ہیں اور اسے کینسر، انفیکشن، ایڈس وغیرہ نہیں ہے۔

گردہ لگانے کے پہلے سال میں ۵ر فی صدیا اس سے کم کی موت واقع ہوتی ہے۔ جو لوگ گردہ دیتے ہیں وہ آپریشن کے دوران بسا او قالت مربھی جانے ہیں، ان کے مرنے کی شرح دو ہزار میں ایک ہے۔

میں پھیں پھرے کی پیوند کاری میں کا میائی کی شرح: آپریش کے پہلے دوماہ میں ۲۶ فی صدموت ہوجاتی ہے، بقیہ لوگ اپنی زندگی اپنی عمر کے حساب سے گزارتے ہیں۔

گردہ دماغی موت کے بعد نکال کر دوسرے کولگایاجا تاہے تو مریض ۳۵سے ۴۰ فی صد تک دس سال تک جیتے ہیں اور جوڑوال بچے سے لیے گئے گردے میں یہ کا میابی ۴۰ فی صد تک ہوتی ہے۔اور ایک سال تک کا میابی کی شرح ۴۰ فی صدیمے اور دماغی موت کے بعد ایک سال تک جینے کی شرح ۷۵سے ۴۰ فی صدہے۔

مجگری پیوند کاری میں کا میائی کی شرح: آپریش کے دوران مریض کی موت ایک فی صد، ایک ماہ میں ہونے والی موت ایک سال تک کی زندگی حکی زندگی حکم میں ہونے والی موت وافی صدہ ایک سال تک کی زندگی حکفی صدہے۔

جولوگ اپنے یہ اعضا دو سروں کو دینے کے لیے راضی ہوتے ہیں سوائے گردہ کے ،ان کے بقیہ اعضا ان کی موت کے بعد ہی نکالے جاتے ہیں۔ موت سے مراد" دماغی موت" (BRAIN DEATH) ہے کہ دماغ تو مرجائے گر حرکتِ قلب باتی رہے۔ اس کی صورت یہ ہوتی ہے کہ جب معطی کی دماغی موت کی کمل شخفیق ہوجاتی ہے اور ڈاکٹر کو اس کا لیے تو اسے رس پریئر (RES PIRATOR) ہارٹ کنگ مشین -HEART-LUNG) سے اس کے دل کی حرکت جاری رہتی ہے۔ (MACHINE) پررکھ دیاجا تاہے جس سے اس کے دل کی حرکت جاری رہتی ہے۔

پیوند کاری میں کامیابی و ناکامی کے جو نتائج دیے گئے ہیں وہ ۱۹۹۱ء تک کی ربورٹ کے مطابق ہیں، ممکن ہے اب اس میں مزید اصلاحات ہوئی ہوں اور کامیابی کی شرح پہلے سے اچھی ہو۔

بیوند کاری کی دوسری قسم ہے ایک آدمی کا کوئی عضواسی آدمی کے دوسرے عضوکی جگہ لگانا۔ یہ بہت سے اعضا بیں، مثلا: (۱) ہاتھ، پیر ( LINB) (۲) ہٹری (بون- BONE) (۳) سختنس (مَندُن- (TENDONE) سخت نس جوہڈی کو عضلہ سے جوڑتی ہے۔ (۴)رگیس (ئرو (NERVE) (۵) خون کی رگ (ویئس-VENOUS) یہ رگ خون کو دل میں واپس لے جاتی ہے۔ (۲) عضلہ بیٹھا (مُسَل (MUSCLE) (۷) جلد، خال (اسکین – SKIN) (۸) بون میرووغیرہ، ہم ان میں سے بعض کی قدرے تشریج کرتے ہیں:

ہاتھ ہیر کی پیوند کاری: ہاتھ اور پیر بھی بلاشہہ خداے برتر و توانا کے عظیم انعامات ہے ہیں اگر کسی کے بیاعضا ہے کاریاتیاہ ہوجائیں تووہ زندگی بھر مجبور محض رہے گا۔ اگرایکسیڈنٹ وغیرہ کی وجہ ہے کسی کا ہاتھ یا پیرکٹ کر علیحدہ ہوجائے تواسے دوبارہ ای انسان کے عضومیں جوڑ دیاجا تا ہے بشرطیکہ ڈاکٹر کے یہاں پہونچنے تک کئے ہوئے عضومیں حیات باتی ہو۔ یوں ہی آج کل اگر کسی کی انگلی یاکوئی اور عضوکٹ جائے تواسے آپریشن کے ذریعہ دوبارہ جوڑ دیاجا تا ہے۔

پڑی کی پیوند کاری: مجھی بھی سی جگہ کی ہڑی میں یااس کے قریب ایس بھاری، خاص کر کینسر ہوجاتا ہے تواس ہڑی کو نکالناضر وری ہوتا ہے اب اگر نکالی گئی ہڑی غیر ضروری ہے اور اس کے بغیر کام چل سکتا ہے تو پھر دو سری ہڈی نہیں لگائی جاتی ۔ اور اگر بغیر ہڑی ہے کام نہیں چلتا ہے تواس انسان کی دو سری جگہ سے ہڈی نکال کر پہلی جگہ لگادیے ہیں، مثلا آدی کے جبڑے میں کینسر ہوجائے تواس طرف کی ہڑی نکال کر دو سری جگہ کی ہڈی وہاں لگادی جاتی ہے۔

**نروکی پیوند کاری: بغیر** ٹروسپلائی کے کسی عضومیں حرکت نہیں ہوسکتی اگر ٹروایکسیڈنٹ یااور کوئی چوٹ وغیرہ سے ٹوٹ جائے تولقوہ جیسی حالت ہوجاتی ہے ،اس کے علاج کے لیے جسم سے ایسے نرو کاٹ لیے جاتے ہیں جو بہت ضروری نہیں ہوتے جیسے پیرکی نرو،اور اسے چوٹ کی جگہ جوڑ دیاجا تا ہے۔

رگ خون کی پیوند کاری: دل کادورہ اس وجہ ہے پڑتا ہے کہ اس کی خون کی سپلائی کرنے والی نسیس بند ہوجاتی ہیں، ایسے مریض جن میں بیاری اس حد تک بڑھ جاتی ہے کہ دوائیں کار گرنہیں ہوتیں توبیہ بند نسیس نکال کران کی جُلمہ پیر کی رگ" سوفینس وین" (SOPHENOUS VEIN) جوڑ دی جاتی ہے۔

اس سوال نامے کی طبی تشریحات کچھ" حاذق" سے منقول ہیں اور کچھ جناب ڈاکٹر زبیر احمد صدیق ایم ، نی ، ایس ، ایم ، ایس سر کاری اسپتال مبارک بور کی فراہم کر دہ معلومات کاخلاصہ ہیں ، کچھ راقم کااضافہ ہیں۔ ان تشریحات کے ساتھ آپ حضرات کی خدمت میں عرض ہے:

#### [سوالات]

- انسان کے بدن میں ایک انسان کاعضودوسرے انسان کے بدن میں لگاناجائزے یانبیں؟
- 🗨 اس غرض کے لیے ایک صحت مندانسان کے اعضامیں چیر پھاڑ کرنا، پھراس کے عضوسالم کو کاٹ کرجدا کرنا

کیباہ؟

🖝 - نیزای غرض کے لیے کسی انسان کا اپنا کوئی عضو بذریعہ آپریشن کٹواکر دوسرے کو ہبہ کرنا یا خیرات کرنا یا

فروخت کرنا، یوں ہی اپنے فوت شدہ عزیز کے کسی عضو کواپنی رضایا اس کی اجازت سابقہ سے کٹواکر ہبہ کرنا یا بیچ کرنا یا خیر انے کے طور پر دینااور بہر حال دو سرے شخص کا اسے خرید نا یا مفت قبول کرنا شرعی نقطۂ نظر سے کہاں تک بجایا ہے جاہے ؟

⊕ ایک انسان کاکوئی عضواسی کے مدن میں کسی اور جگہ کاٹ کر جوڑ ناکیسا ہے ، عام ازیں کہ اس انسان نے ا۔

ا پناعضو کاٹنے کی اجازت دی ہویانہ دی ہو؟ <sup>ا</sup>

مَّ البِنْ بِنِ كَا كُتَا ہُوا كُونَى عَضُو اُسَى جَلَّه مِيں جوڑ دينا كيسا ہے؟ كيا حديث پاك: "مَا أُبين مِن الحي فهو مَيتةٌ" كى وجہ سے يہال كوئى مخطور نہيں لازم آئے گا؟

## خلاصة مقالات بعنوان اعضاكي ببيوند كاري

تلخیص نگار:مولانامحمه عارف سین قادری مصباحی،استاذ دار العلوم قادریه نوریه، قادری نگر،سون بهدر

مجلس شرع جامعہ اشرفیہ مبارک بور کے ارباب عل وعقد نے حجیئے فقہی سیمینار میں بحث و مذاکرہ کے لیے جن تین موضوعات کا انتخاب کیا تھا ان میں سے ایک اہم موضوع ہے "اعضا کی پیوند کاری" اس کا سوال نامہ محقق مسائل جدیدہ نائب مفتی جامعہ اشرفیہ حضرت مفتی محمد نظام الدین رضوی نے مرتب کیا ہے۔ مجلس شرعی کو اس موضوع سے متعلق کل اٹھارہ مقالات موصول ہوئے جو ملک کے مختلف خطوں سے تعلق رکھنے والے ارباب فقہ وافتا کی محنتوں کا نتیجہ ہے، حضرت مفتی صاحب قبلہ دام ظلم العالی نے اعضا کی پیوند کاری پر تفصیلی اور معلوماتی گفتگو کرنے کے بعد پانچ سوالات مندوبین کی بارگاہ میں پیش کے ہیں۔

پہلا موقف: بیہ ہے کہ ایک انسان کاعضود وسرے انسان کے بدن میں لگانا ناجائز وحرام و گناہ ہے اس کے قائل درج ذیل حضرات ہیں:

(۱) حضرت مفتی محمد نظام الدین رضوی (۲) حضرت مولانا نفر الله رضوی مصباحی (۳) مفتی آلِ مصطفیٰ مصباحی (۳) مولانا اخر کمال قادری (۳) مولانا صدر الوری قادری (۵) مولانا اخر کمال قادری (۲) مولانا عسب الخد مصباحی (۲) مولانا عسب الخد مصباحی (۱۲) مولانا مصباحی (۱۲) مولانا مصباحی (۱۲) مولانا مصباحی (۱۳) مولانا مصباحی (۱۳) مولانا مصباحی (۱۳) مولانا مصباحی (۱۳) مولانا مصباحی (۱۳)

ان حضرات نے اپنے موقف کی بنیاد درج ذیل دلیلوں پررکھی ہیں: بدائع الصنائع میں ہے: "وأما النوع الذي لايباح ولايرخص بالإكراه أصلا فهو قتل المسلم بغير الحق سواء كان الاكراه ناقصا، أو تاما .... وكذا قطع عضو من أعضائه والضرب المهلك ... ولو أدن له المكره عليه قطعه أو ضربه فقال للمكره "افعل" لايباح له أن يفعل لأن هذا مما لايباح بالاباحة، ولو فعل فهو آثم. ألا ترى أنه لو فعل بنفسه آثم، فبغيره أولى." (۱)

اشاہ میں ہے:

"ولا يأكل المضطر طعام مضطر آخر ولا شيئًا من بدنه." (<sup>()</sup>

تبيين الحقائق ميں ہے:

"الأصل أن إيصال الألم إلى الحيوان لا يجوز شرعا إلّا لمصالح تعود عليه." (٥)

ور مختار میں ہے:

ولم يبح الإرضاع بعد موته لأنه جزء آدمي والانتفاع به بغير ضرورة حرام على الصحيح. اه.

ہدایہ میں ہے:

والإستمتاع بالجزء حرام. (٣)

و مراموقف: یہ ہے کہ تبدیلی اعضا کا تکم اختلاف احوال کی بنا پر کبھی فرض ، کبھی واجب ، کبھی مستحب ، کبھی جائز اور کبھی ممنوع ہے۔ یہ موقف حضرت علامہ خواجیم ظفر حسین رضوی کا ہے حضرت کا موقف خودان ہی کے الفاظ میں پیش خدمت ہے ، لکھتے ہیں:

" عمل جراحی میں بھی یہی صورت ہے کہ ظاہر حال یہی بتاتا ہے کہ اس میں جان کی سلامتی ہے گو کہ اس کی صانت نہیں۔اس لیے اس پر بھی عمل جائز ہے اور اس کے جواز پر کوئی کلام نہیں، بلکہ یہاں بعض صور توں میں علاج فرض ہے، بعض میں واجب، بعض میں مستحب اوربعض میں ممنوع ہے۔اس کی تفصیل مندر جہ ذیل باتوں سے واضح ہے۔

تبدیل اعضاجس حال میں کیاجاتا ہے اس کی دوصور تیں ہوتی ہیں، ایک بیر کہ مریض کا ایساعضو بے کار ہوگیا ہے کہ اگر اس کا بدل نہ ہوتو اگر جہ موت یقینی نہیں لیکن مریض سخت حرج میں واقع ہوجائے گا۔

اس طرح جن سے بدل حاصل کیا جاتا ہے یا تواہیے انسان سے حاصل ہو تاہے جو کسی حادثہ میں جس طرح خود برباد

<sup>(</sup>١) بدائع الصنائع، ص:٢٦٢، ج:٧، كتاب الإكراه. بركاتِ رضا، پور بندر، گجرات.

<sup>(</sup>٢) اشبأه، ص: ٢٥٦،٢٥٥، ج: ١، القاعدة الخامسة من النوع الأوّل من الفن الأوّل.

<sup>(</sup>m) تبيين الحقائق، ص:٢٢٧، ج:٦.

<sup>(</sup>٣) هدایه، ص: ٢٨٩، ج: ٢، كتاب النكاح، مجلس البركات، مبارك فور

ہوگیاای طرح اس کے اعضابھی بربادوضائع ہوجائیں گے تو تبدیل اعضائی پہلی صورت اس حالت میں قطعی جائز ہے بلکہ اُگر استطاعت ہو توفرض ہے کہ اس سے مریض کی جان بھی نج جائے گی جس کا بچانافرض ہے اور برباد ہونے والا عضوبھی محفوظ ہوئر کار آمد ہوجائے گا۔ اور یہال اس کی نہ بچھ اہانت ہے نہ اضاعت ، اور اگر بدل کسی تندر ست آدمی سے حاصل کیا گیا ہو کہ جس سے اس کی جان کو کوئی خطرہ نہیں اور وہ اس کی اجازت بھی دیتا ہے تو یہاں بھی تبدیل اعضا جائز ہے اور بصورت استطاعت علاج فرض ہوگا۔ لیکن اگر تندر ست کو جان کا خطرہ ہو تو "الضر د لایز ال بمثله" کی وجہ سے علاج جائز نہیں، بلکہ ممنوع ہے۔

تبدیل اعضا کی دوسری صورت میں بھی یہی حال ہے کہ اگر حادثہ زدہ کے عضو سے کیا جاتا ہے تو جائز ہے اور اگر استطاعت ہو تو واجب ہے کہ دفع حرج بحسب استطاعت واجب ہے ،اس میں حادثہ زدہ انسان کا نہ کوئی حرج ہے اور نہ کوئی نقصان اور نہ عضوانسانی کی اہانت ، بلکہ علی شرف الضیاع عضو کی حفاظت واعزاز ہے۔

اوراگر تذرست آدی کے عضو کو بطور برل استعمال کیاجائے تو تبدیل اعضائی دو سری صورت میں ملحوظ رہے کہ جبل ملاح مریض کا حرج اور بعد تبدیل اعتمال کیاجائے تو تبدیل اعضائی دو سری صورت میں ملحوظ رہے تو جرائی جائز است آدمی کا حرج الفیدید بیز ال بالحوج نہیں۔ بلکہ ممنوع ہے اور اگر تندرست آدمی کا حرج اقل ہو تو جائز ہے۔ مثلاً سی کی دونوں آنکھ ضائع ہوگئ اور ایک آدمی اپنی ایک آنکھ لیے کر جرائی جائز ہے کہ "الحوج الفیدید بیز ال بالحوج المشدید ہوجائے بیرابر ہوجائے تو یہ جرائی جائز نہیں ، بلکہ ممنوع ہوگی، مثلاً مریض کا علاج بعمل جرائی ہوگئ اور جس آدمی ہے اور اگر مریض کا علاج بی ایک آنکھ ضائع ہوگئ اور جس آدمی سے آیک آنکھ حاصل کی جاری ہو بالے الی اس کی بھی آئک آنکھ ہے تو آنکھ کے نکا لئے ہے اس کا حرج بڑھ جائے گا یا مثلاً مریض کی صرف آیک آنکھ حاصل کی جاری ہوگئ اور کوئی ایسا تندر ست جو دو آنکھ والا ہے اپنی آئکھ بیش کرتا ہے تو چول کہ اس صورت میں حرج مساوی ہوجاتا ہے بینی قبل علاج جو حرج مریض کو تھا بعد علاج اب وہی حرج مساوی ہوگا۔" چول کہ اس صورت میں حرج مساوی ہوجاتا ہے بینی قبل علاج جو حرج مریض کو تھا بعد علاج اب وہی حرج مساوی ہوگا۔" چول کہ اس صورت میں حرج مساوی ہوجاتی کے بیا میں مسلم کی سات شقیں کے ہیں۔ ایک میں میں میں میں میں میں میں کہ ہیں۔ ایک میں میں میں میں کہ بین میں میں میں میں میں میں کہ بین ہول کہ اس مسلم کی سات شقیں کے ہیں۔

"اعضاے انسانی کی پیوند کاری کے متعدّد گوشے ہیں ، ہرایک گوشہ کو میزان شریعت پر فرداُ تولنے ہی ہے یہ مسئلہ خوب واضح اور منقح ہوسکے گا۔ اولاً: یہ کہ کسی دھات یا ٹیوب وغیرہ کے ذریعہ پیوند کاری ہو۔ ثانیا یہ کہ کسی حیوان ماکول اللحم کے اجزاے غیر ذک روح سے ہو۔ ثالثاً یہ کہ اس کے اجزاے ذک روح سے پیوند کاری ہو۔ خامساً یہ کہ کسی انسان کے دونوں قسم کے اجزاکودو سرے انسان کے بدن میں لگانا ہو، سما دساً یہ کہ اس شخص کے کسی جزء بدن کو کسی دو سری جگہ لگانا

ہو۔ سابعاً یہ کہ اس کے سی جز کو کاٹ کراس جگہ پر جوڑنا ہو۔"

موصوف پانچویں شق کے علاوہ باقی شقوں میں جواز کے قائل ہیں:

چوتھا موقف: یہ ہے کہ بربناے ضرورت ایک انسان کاعضود وسرے انسان کے بدن میں لگانا جائز ہے۔ یہ موقف درج ذیل تین علاے کرام کاہے:

(۱) – مفتی اختر حسین مصباحی، راجستهان (۲) – مولانامجمه ار شادر ضوی مصباحی (۳) – مفتی عابد حسین مصباحی ۔ ان میں ثانی الذکرنے حکم جواز کے لیے تین شرطیں عائد کی ہیں وہ شرطیں بیہ ہیں:

(۱) - ضرورت شرعی کا تحقق \_ (۲) - شفایا بی کاظن غالب \_ (۳) - اس کا کوئی جائز متبادل طریقهٔ کار موجود نه هو \_

ووسراسوال بیرتھاکہ: اس غرض[ایک انسان کاعضود وسرے انسان کے بدن میں لگانے اے لیے ایک صحت مندانسان کے اعضامیں چیر پھاڑ کرنا، پھراس کے عضوسالم کو کاٹ کر جدا کرناکیسا ہے؟

اس سوال کے جواب میں مندوبین کرام دوخانوں میں بٹے ہوئے نظر آتے ہیں:

پہلا نظر میہ: بیہ کہ ایک انسان کاعضود وسرے انسان کے بدن میں لگانے کے لیے بوقت ضرورت ایک صحت مندانسان کے اعضامیں چیر پھاڑ کرنا درج ذیل شرطوں کے ساتھ جائزہے:

(۱) – ضرورت شرعی کاتحقق۔ (۲) – شفایا بی کاظن غالب۔ (۳) – اس کا کوئی جائز متبادل طریقهٔ کار موجود نه ہو۔ (۴) – معطی کے وجود کو خطرہ لاحق نه ہو۔ یہ نظریہ مولاناار شاد رضوی مصباحی کا ہے۔

دوسرانظرید: بیہ کہ ایک انسان کاعضودوسرے انسان کے بدن میں لگانے کے لیے ایک صحت مندانسان کے اعضامیں چیر پھاڑ کرناناجائزوگناہ ہے۔اس موقف کے حامل درج ذیل علاہے کرام ہیں:

(۱)-حضرت مفتی محد نظام الدین رضوی (۲)-مفتی آلِ مصطفیٰ مصباحی (۳)-مولانا نصر الله رضوی مصباحی (۳)-مولانا نفیس احمد مصباحی (۵)-مولانا نفیس احمد مصباحی (۵)-مولانا نفیس احمد مصباحی (۵)-مولانا تحمیل احمد مصباحی (۱۰)-مولانا و دری (۷)-مولانا ابوالحن مصباحی (۱۱)-مولانا مسیح الله فیضی (۱۲)-مولانا ابوالحن مصباحی (۱۱)-مولانا مسیح الله فیضی (۱۲)-مولانا ابوالحسن مصباحی (۱۱)-مولانا مسیح الله فیضی (۱۲)-مولانا انقلام حسین -

ان حفزات نے عدم جواز کی بنیاد انھیں دلائل پررگھی ہیں جو سوال نمبر(۱) کے بہلے موقف کے تحت درج ہیں۔

تنیسر اسوال بیر تھا کہ: کسی انسان کا اپنا کوئی عضو بذریعۂ آپریشن کٹواکر دوسرے کو ہبہ کرنایا خیرات کرنایا فروخت
کرنایوں ہی اپنے فوت شدہ عزیز کے کسی عضو کوا پنی رضایا اس کی اجازت سابقہ سے کٹواکر ہبہ کرنایا بھے کرنایا خیرات کے طور
پر دینا اور بہر حال دوسرے شخص کا اسے خرید نایا مفت قبول کرنا شرعی نقطۂ نظر سے کہاں تک بجایا ہے جاہے ؟
اس سوال کے جواب میں مندوبین کے دوموقف سامنے آئے۔

(۱)-ہبہو فریدو فروخت اور خیرات سب ناجائز ہیں۔ (۲)-ہبہ جائز ہے فروخت کرناجائز نہیں۔

بہلا موقف: درج ذیل علاے کرام کاہے:

(۱)- حضرت مفتی محمد نظام الدین رضوی (۲)- مولانا نصر الله رضوی (۳)- مفتی آلِ مصطفیٰ مصباحی (۳)- مولانا نفیس احمد مصباحی (۵)- مولانا و مصباحی (۸)- مولانا فغیس احمد مصباحی (۵)- مولانا و مصباحی (۵)- مولانا عظمی (۹)- مولانا ابوالحن مصباحی (۱۰)- مولانا میسی الله فیضی (۱۱)- مولانا نظمی (۹)- مولانا ابوالحن مصباحی (۱۰)- مولانا میسی الله فیضی (۱۱)- مولانا نظمی (۹)- مولانا ابوالحن مصباحی (۱۰)- مولانا میسی الله فیضی (۱۱)- مولانا نظمی (۹)- مولانا ابوالحن مصباحی (۱۰)- مولانا شخصی (۱۱)- مولانا نظمی (۹)- مولانا نظم مسین در در در در نظمی (۹)- مولانا نظمی (۹)-

ان حضرات نے سوال نمبر(۱) کے پہلے موقف کے تحت مندرج ولائل سے استدلال کرنے کے ساتھ ساتھ اس موقف پر درج ذیل فقہی عبارات ہے بھی استناد کیا ہے:

بحرالرائق میں ہے:

[شعر الإنسان والإنتفاع به] أي لم يجز بيعه والإنتفاع به لأن الإنسان مكرّم غير مبتذل فلا يجوز أن يكون شيئ من أجزائه مهانا مبتذلًا. اه.

فتاویٰعالم گیری میں ہے:

"مضطر لم يجد ميتة وخاف الهلاك فقال له رجل: اقطع يدى وكلها، أو قال: اقطع منى قطعة وكلها، لايسعه أن يفعل ذلك ولا يصح أمره به كما لايسع للمضطر أن يقطع قطعة من نفسه فيأكل. اه" (٢)

نیزای میں ہے:

"والإنتفاع بأجزاء الآدمي لم يجز." (3)

دوسراموقف: درج ذیل دوعلاے کرام کاہے:

(۱)-مولاناتْمس الهدي مصباحي \_ (۲)-مفتى اخترحسين مصباحي [راجستهان] \_

ان میں موخرالذکرنے فوت شدہ عزیز کے کسی عضو کواپنی مرضی یااس کی اجازتِ سابقہ سے کٹواکر ہبہ کرنے کو بھی ناجائز دحرام قرار دیاہے۔

اور مقدم الذكرنے اپنے موقف پر ردالمخار كى درج ذيل عبارت ہے استدلال كيا ہے۔

ردالمخارمیں ہے:

"لو أخذ شعر النبي صلى الله تعالى عليه وسلم ممن عنده وأعطاه هدية عظيمة لاعلى البيع

<sup>(</sup>١) بحر الرائق، ص: ١٣٢، ج: ٦، ١٠ البيع الفاسد . دار الكتب العلمية، بيروت

<sup>(</sup>۲) فتاويٰ عالم گيري، ص:۳۰، مج:٤.

<sup>(</sup>۳) فتاوی عالم گیری، ص:۱۰۲، ج:٤.

فلا بأس به اه . " <sup>(۱)</sup>

چوتھا سوال میہ تھاکہ: ایک انسان کاکوئی عضوای کے بدن میں کسی اور جگہ کاٹ کر جوڑناکیسا ہے عام زیر کے اس انسان نے اسے اپناعضو کا شنے کی اجازت دی ہویانہ ہو؟

اس سوال کے جواب میں تقریباً تمام مقالہ نگار حضرات متفق ہیں، مبھی جواز کا قول کرتے ہیں۔ اس جواب کو درج ذیل فقہی عبارات سے مبر ہن کیا گیاہے۔

ور مختار میں ہے:

"المنفصل من الحي كميتة إلّا في حق صاحبه."

بدائع الصنائع ميس إ:

"ولا إهانة في استعمال جزء منه."

بحرالرائق میں ہے:

"الأذن المقطوعة والسن المقلوعة طاهرتان في حق صاحبهما وإن كانتا أكثر من قدر الدرهم."

ہاں مولانا ابوالحن مصباحی یہاں بھی عدم جواز کا قول کرتے ہیں ، موصوف نے جوہرہ نیرہ کی درج ذیل عبارت سے استناد کیا ہے:

"إذا رمى صيدا فقطع عضوا منه أكل الصيد و لا يوكل العضو لقوله عليه السلام: ماأبين من الحيّ فهو ميتة." (٢)

پانچواں سوال میر تھاکہ: اپنے بدن کاکٹا ہواعضواس جگہ میں جوڑ دیناکیسا ہے؟ کیا حدیث پاک: "ما ابین من الحبی فہو میتة" کی وجہ سے یہاں کوئی محظور لازم نہیں آئے گا؟

مولاناابوالحن مصباحی کے علاوہ تقریباً تمام مندوبین کرام اس بات پر متفق ہیں کہ اپنے بدن کاکٹا ہواعضواسی جگہ جوڑ دینا جائز ہے ،ان کے دلائل وہی ہیں جو سوال (۴) کے جواب کے تحت مرقوم ہیں۔ مولاناابوالحسن مصباحی نے عدم جواز پر اسی عبارت کیے استدلال کیا ہے جو سوال (۴) کے جواب میں جوہرہ نیرہ کے حوالے سے مکتوب ہے۔

<sup>(</sup>١) ردالمحتار، ص: ١٧٩، ج: ٧، كتاب البيوع، دار الكتب العلمية، بيروت

<sup>(</sup>۲) جوهره نيره، ص:۲۲۴، ج:۲.



## اعضاكي پيوند كاري

النی جان بیانے کے لیے اپنی عضو کا کوئی حصہ کاٹ کر دوسری جگہ لگاناجائزہ، اس طرح کسی عضو کو بیانے یا قابل منفعت بنانے کے لیے بھی دوسرے عضو کا حصہ کاٹ کرلگاناجائزہ، مگراس میں شرط بیہ کہ کاٹاجانے والا عضو کم درجے کا ہویااس کاضرر نہ ہویا ہوتودوسرے کے مقابلہ میں کم ہو۔

#### دلائل

در مختار میں ہے:

"واختلف في أذنه، ففي البدائع نجسة، و في الخانية: لا، و في الأشباه: المنفصل من الحي كميتة إلا في حق صاحبه فطاهر، و إن كثر. اه.

#### ردالمخارمیں ہے:

"وفي شرح المقدسي: قلت: إن إعادة الأذن وثباتها إنما يكون غالباً بعود الحياة إليها، فلا يصدق أنها مما أبين من الحي لأنها بعود الحياة إليها صارت كأنها لم تبن، ولو فرضنا شخصا مات، ثم أعيدت حياته معجزة أو كرامة لعاد طاهرا اه.

أقول: إن عادت الحياة إليها فمسلم، لكن يبقى الإشكال لو صلى وهى في كمه مثلاً. والأحسن ما اشار إليه الشارح من الجواب بقوله: وفي الأشباه الخ، و به صرح في السراج، اه (١) اشاه كي السراح بيت:

الجزء المنفصل من الحي كميتة كالأذن المقطوعة والسن الساقطة، إلَّا في حق صاحبه

<sup>(</sup>١) در مختار مع رد المحتار، ص: ٣٦١، ج: ١، مطلب في أحكام الدباغة، دار الكتب العلمية، بيروت.

فطاهر، و إن كثر (١)

فتاویٰ عالمگیری میں اکراہ کی جحث میں ہے:

إذا أكره السلطان رجلا بالقتل على أن يقطع يد نفسه وسعه أن يقطع يده إن شاء ، فإن قطع يده تم خاصم المكره في ذالك فعلى المكره القود، اه .(٢)

ہدایہ میں جنایات کے بیان میں ہے:

لنا أن الأطراف يسلك بها مسلك الأموال فينعدم التماثل، اه(٣)

ر د المحار میں ہے:

قال الزيلعي: ولنا: أن الأطراف يسلك بها مسلك الأموال لأنها وقاية الأنفس كالأموال اه (٣)

اشاه میں ہے: من ابتلی ببلیتین ... یختار اهو نهما. (۵)

[ب] جمال مقصود فوت ہوا، مثلاً چبرے کی کھال جل گئی جس سے شکل بگڑ گئی تواس صورت میں بھی اجازت ہے کہ اینے کسی عضو کی کھال لے کر جمال کو بحال کیا جائے۔

و شرعی طور پر ذرج کرکے اس کا عضو لگانا جائز ہے ۔ اگر جلال مذبوح سے کام نہ چل سکتا ہو تو خزیر کے علاوہ کو شرعی طور پر ذرج کرکے اس کا عضو لگانا جائز ہے ۔ اگر جلال مذبوح سے کام نہ چل سکتا ہو تو خزیر کے علاوہ دوسرے غیرحلال جانور کو شرعی طور پر ذرج کے بعداس کا متبادل عضو لگایا جا سکتا ہے اوراگر مذبوح سے کام نہ چل سکے تو بحالت اضطرار غیر مذبوح کا عضو بھی لگایا جا سکتا ہے۔

اس سے قبل والے سمینار میں یہ بحث آئی تھی کہ انسان کی جان یاعضو کی ہلاکت جب یقینی یا قریب بہ یقین ہو، اور دو سرے انسان کاعضو لگانے سے اس شخص کا شفایاب ہونا متوقع ہو۔ جیسا کہ آج کل بیہ طریقۂ علاج جاری ہے توشر عأیہ جائز ہے یانہیں '؟

مندوبین نے اس پر اظہار خیال کیا کہ دوسرے زندہ انسان کاعضو کاٹ کر استعال کرنا حالت اضطرار میں بھی جائز نہیں ہوتا۔ ہاں!مضطر کواس مقدار میں حرام یامردار حتی کہ انسان میت کا گوشت کھانے پینے کی اجازت ہوتی ہے جس سے وہ جال بر

<sup>(1)</sup> الأشباه والنظائر، ص:١٧ ٤ ، ج: ١ ، كتاب الطهارة من الفن الثاني/ الفوائد.

<sup>(</sup>٢) فتاوي عالمگيري، ص: ٠٤، ج: ٥ كتاب الإكراه، الباب الثاني فيما يحل للمكره ان يفعل، كوتته، پاكستان.

<sup>(</sup>m) هدایه، ص: ٥٥٥، ج: ٤، كتاب الجنایات، مجلس بركات، مبارك پور.

<sup>(</sup>٣) رد المحتار، ص: ٢٠٢، ج: ١٠، باب القود فيها دون النفس، دار الكتب العلمية، بيروت.

۵) الأشباه والنظائر، ص: ٢٦١، ج: ١، من النوع الأول، القاعدة الخامسة، الضرير يزال، كراچي، پاكستان

ہوسکے۔ بیاجازت اس وقت ہے جب اس کھانے پینے سے اس کی نجات یقینی ہو۔ اس بنیاد پریہ غور ہواکہ آج کے تبدیلی عضووالے علاج سے شفایقینی ہوتی ہے یانہیں؟

بعض حضرات کی بیراے سامنے آئی کہ یقینی تونہیں مگرمظنون بہ نظن غالب ہے۔

اس پرسه کلام ہواکہ پھر بیطاح واجب ہونا چاہیے کہ اگر نہ کرے توگنہ گار ہوجیسے حالت مخمصہ میں حرام نہ کھائے ہیے۔ اور مرجائے توگنہ گار ہوتا ہے۔ حالال کہ علاج کا حکم بینہیں۔ بلکہ کتابوں میں بیہ موجود ہے کہ علاج نہ کیااور مرگیا توگنہ گار نہ ہوگا۔اس لیے کہ علاج سے شفایقینی نہیں۔

پیوند کاری سے کامیابی کی جوشرح دی گئی ہے، وہ ہمارے حق میں اولاً یقینی نہیں۔ ثانیا یہ شرح بحیثیت مجموع ہے۔
آپریشن کے مرحلہ سے شفا تک گزرنے میں اسنے مراحل ہیں کہ ہر ہر مرحلہ پر ہلاکت کا خطرہ ہوتا ہے، پھر مریض خاص کے حق میں زیادہ سے زیادہ ظن اور امید کا حصول ہوتا ہے قطع ویقین کا نہیں، پھر بہت سے حریص، دنیاطلب، اور ظالم و خائن ڈاکٹروں کی زیاد تیاں الگ ہیں۔ جن کے ظلم و خیانت اور ہے اعتدالی و بے احتیاطی کے واقعات آئے دن سامنے آتے رہتے ہیں۔

دوسری طرف جوعضوعطاکرنے والا تندرست و تواناانسان ہے خاص اس کے حق میں کوئی حاجت واضطرار نہیں کہ وہ اپناعضو دوسرے کو دے، پھر اسے کیوں کر اجازت ہوگی کہ وہ اپنے عضو کی بے حرمتی یا اس کی خرید و فروخت کا معاملہ کرے خصوصاً جب کہ وہ اپنے جسم و جان کامالک بھی نہیں کہ اسے ہبرکرنے یا بیجنے کا اختیار ہو۔ (۱)

ان حالات کے پیش نظر عضوانسان سے عضوانسان کی پیوند کاری کے جواز کا تھم بہت مشکل ہے۔ بلکہ بروقت عدم جواز ہی واضح ہے اور ہم اس کا تھم دیتے ہیں۔واللہ تعالیٰ اعلم

<sup>(</sup>۱) انسان اپنے اعضا آنکھ، گردے، پھیپھڑے وغیرہ کا مالک نہیں، یہ تمام اعضا بندے کے پاس اللہ عزوجل کی امانت ہیں، لہذا انسان اپنے یہ اعضانہ تودوسرے کے ہاتھ بچے سکتا ہے نہ کسی کو مہدیا خیرات کر سکتا ہے، نہ ہی اپنے کسی عزیزہ غیرہ کے لیے بعدہ وفات یہ اعضاد بینے کی وصیت کر سکتا ہے۔ دلائل سکتا ہے۔ دلائل سکتا ہے۔ دلائل مسلم میں ملاحظہ فرماسکتے ہیں۔ ۱۲ مرتب غفرلہ مسحیظہ مجلس شرعی " جلد سار میں ملاحظہ فرماسکتے ہیں۔ ۱۲ مرتب غفرلہ

# نوال فقهی سمینار

منعقده: ۱۳ مار ۱۵ ار ۱۷ ار ذی قعده ۴۰۰۰ ه مطالق ۱۸ ر ۱۹ ر ۲۰ ر ۲۱ رفر وری ۴۰۰۰ء بروز جمعه، شنبه، یک شنبه، دوشنبه بمقام: جامعه اشرفیه، مبارک بور

موضوعات استعال کے لیے انسانی خون کا استعال استالاب اور باغات کے تھیلے کامسکلہ استان میں جمعہ وظہر

# علاج کے لیے انسانی خون کا استعال

أحسوال نامه
خلاصة مقالات
أحيل
أصلے

# سوال نامه

## علاج کے لیے انسانی خون کا استعال

## ترتیب:مفتی محمد نظام الدین رضوی، رکن مجلس شری ونائب صدر شعبهٔ افتاجام حداشرفیه، مبارک بور

#### باسمه سجانه وتعالي

آج کل جدید طریقة علاج میں انسانی خون کوبڑی اہمیت دی جانے لگی ہے، حتی کہ انسانی ہم دردی کے ناسلے اسے بعض اُذہان میں تواب کا در جہ بھی حاصل ہونے لگاہے، یہی وجہ ہے کہ بہت سے لوگ از راہِ تبرع اپناخون" بلڈ بینک" میں جمع کر دیتے ہیں اور اب توبہت سے لوگوں نے اسے تجارت کا روپ بھی دے دیا ہے۔ اس لیے ضرورت پیش آئی کہ عہد حاضر میں انسانی خون کی ضرورت وافادیت کا طبی جائزہ لے کراس کی تجارت اور اس کے ہمبہ و تصدّق کے حکم شرعی کی چھان بین کی جائے۔

خون دیکھنے میں ایک سرخ رنگ کا سیال ہے ، مگر حقیقت میں زندگی ہے اس کا بڑا گہرار شتہ ہے ، اس لیے خون کو "روحِ حیوانی" کا پیکرمجسم بھی کہا جاتا ہے۔

ڈاکٹرغلام جیلانی اس کے فوائد پرروشنی ڈالتے ہوئے لکھتے ہیں:

د فوائر خون کاسب سے بڑا فائدہ یہ ہے کہ یہ تمام أعضا ہے بدن کوغذااور روح پہنچا تاہے اور ان کے فضلات کو اخراج کے لیے واپس لے جاتا ہے، تمام اعضا ہے جسم خون ہی سے زندہ بیں اور اس سے وہ تمام ضروری مواد عاصل کرتے ہیں اور اس سے وہ تمام فضلات جن کی اضیں آئدہ ضرورت نہیں ہوتی خارج کرتے ہیں۔ پس:

- (۱) خون بدن کے ہرایک حصے کی غذا کے لیے مناسب موادمہیاکر تاہے۔
- (٢) بعض غدودِجسم تك وه مطلوبه موادكويه بنياتا ہے جن ميں ان كى قوتِ متغيره سے خاص رطوبات پيدا ہوتى ہيں۔مثلا:
  - □ خون پتان میں ایسے آجزا لے جاتا ہے جودودھ بننے کے لائق ہیں۔

- □ اور خصیوں میں ایسے آجزا لے جاتا ہے جو منی بننے کے لائق ہوتے ہیں۔
- (۳) خون ہی "روحِ حَیَوانی" کا حامل ہے اور وہ اس کو تمام اجزاے بدن تک پہنچا تا ہے ،کیوں کہ اس کے بغیر بدن کاکوئی حصہ اپنافعل جاری نہیں رکھ سکتا۔
  - (سم) خون بدن کے ہر حصے کے فضلات کو لے کران اعضا تک پہنچادیتا ہے جوانھیں لے کرخارج کردیتے ہیں۔مثلًا:
    - بخارات دخانیہ کو پھیپھڑوں تک پہنچا تاہے جوبراہ تنفس خارج ہوجاتے ہیں۔
      - اجراے بول کو گردوں تک پہنچا تاہے جوبراہ پیشاب خارج ہوجاتے ہیں۔
- (۵) خون بدن کے ہرایک جھے کوگرم اور تزر کھتا ہے، یعنی جسم میں دورۂ خون سے حرارتِ بدن برقرار و قائم اور اعتدال پررہتی ہے، بلکہ زندگی کامدار ہی اسی پرہے"۔ (مخزن حکمت، ص: ۱۸، جلد: اول) کمپنے تناز کی درہائی ہے۔ اس کی میں ہے۔

پھر نمبرتین کی وضاحت کرتے ہوئے لکھتے ہیں:

''خون آسیجن (کیم ، ہوا ہے روح پرور) کوتمام اعضا ہے بدن تک پہنچا تا ہے جس سے حرارت و قوت پیدا ہوتی ہے جس طرح کو کلول کے جلنے سے انجن میں قوت حرکت (اسٹیم) پیدا ہوتی ہے .... مخضریہ کہ خون پر ہی زندگی کا دار و مدار ہے۔ اگر جسم میں دورۂ خون مسدود ہوجائے تو پھر زندگی بھی تمام ہوجاتی ہے۔ اس لیے اطبا جاری خون کو'' روح رواں'' بھی کہتے ہیں''۔ (مخزن حکمت ،ص: ۱۹،۱۸، جلد:اول)

> خوان کی ماہیت بیبیان کی گئی: "خون کو گہری نظرے دیکھاجائے توبید دوستم کے آجزانظر آتے ہیں: (۱)خون کا پانی —— -PLASMA) پلازما)

(۲) خون کے ذرات ----- BLOOD CORPUS CELLS)بلد کارپ سیل)

خون کی ترکیب میں پانی، اجزاے جامدہ، اور اُجزاے ہوائیہ شامل ہوتے ہیں۔ خون کے ایک سوحصوں میں اُنیاس حصے پانی، اور اکیس حصے دیگر اجزاے جامدہ ہوتے ہیں، جن کے نوحصوں میں سے چھے حصے رطوبتِ زلالیہ (اَیلبومین) رطوبتِ لیفیہ (فائبرین)اور تین حصے تمکین وروغنی اَجزاوغیرہ ہوتے ہیں۔

خون میں اَجزاب ہوائیہ کی مقدار اس کے جم کے نصف سے بھی قدرے زیادہ ہوتی ہے۔ لینی ایک سومکعب اپنج میں تقریبًا ساٹھ مکعب اپنج اَجزا ہے ہوائیہ-کار بالِک ایسڈ ۔۔۔۔ (ہواے دخانی)-آسیجن ۔۔ نیم )- نائٹروجن ۔۔۔۔ (ہواے شورجیہ) -ہوتے ہیں۔

خون کے ذرات دوقشم کے ہوتے ہیں، ایک سُرخ دوسرے سفید۔ سرخ اس قدر چھوٹے ہوتے ہیں کہ ایک مربع ایج جگہ میں ایک کروڑ سے بھی زیادہ آ جاتے ہیں، ہر سُرخ دانهُ خون ایک خاص قشم کے بے رنگ مادہُ حیات (بَرَوثین) کا بناہوا ہوتا ہے ،اس کی ساخت خانہ دار ہوتی ہے ، ان خانوں کے در میان ایک سرخ رنگ کا مادہ بہیمو گلوبین ہوتا ہے جس کی ترکیب میں کسی قدر فولاد ہوتا ہے ، اس سرخ مادہ کا بیہ خاصہ ہے کہ بیہ آسیجن (میم /ہوائے روح پرور) اور بعض دیگر ہوائی اَجزا کو باسانی جذب و دفع کرتا ہے۔

خون کے سفید دانے بحالتِ صحت سرخ دانوں کی نسبت تعداد میں بہت کم ہوتے ہیں، لیکن بحالتِ مرض بھی ان کی تعداد بہت بڑھ جاتی ہے۔

سفید دانۂ خون پروٹو بلازم وہادہ حیات کا ایک ذرہ ہے، جس میں نیو کلیئس (جوہرِ حیات) بھی ہو تاہے۔ خون کے بیہ سفید دانے ازالۂ مرض یار فع ورم میں مد دگار ہوتے ہیں، ہاؤف ساخت کو مُر دہ ذرات سے صاف کرتے ہیں اور جب کسی مرض کے جراثیم جسم میں داخل ہوجاتے ہیں، تویہ ان کے ساتھ جدال وقتال کرتے ہیں اور اکثر آخیں ہضم کرجاتے ہیں، اس لحاظ سے یہ گویا جنگ جوسیا ہی ہیں۔

خون کا پائی ( بلازما): بیه خون کارقیق حصه ہوتا ہے ،اس کارنگ زر دی مائل ہوتا ہے ،اس کی ترکیب میں پَروٹمینز، اَیْلبومین، گلوبیولین، فائبری نوجن بائے جاتے ہیں۔ بیہ آخری مادہ ہی فائبرین میں تبدیل ہوکر انجمادِ خون کا باعث ہوتا ہے ، نیز اس میں کئی ایک حل شدہ نمکیات سوڈیم کلورائڈ، بوٹے شِیمَ کلورائڈو غیرہ ہوتے ہیں ''۔

(مخزن حکمت، تلخیص، ص: ۱۹،۱۸، ۲۰،ج:۱)

ان اقتباسات سے اندازہ ہوتا ہے کہ خون میں زندگی کے تحفظ وبقا کے لیے بڑے قیمتی اَجزا پائے جاتے ہیں اور زندگی کاڑی خون کی گردش کے ساتھ ہی رواں دواں رہتی ہے۔ بلفظ دیگر خون ''روحِ رواں'' سے عبارت ہے۔

خوان کن حالات میں چڑھا یا جا تا ہے؟ اس مقام پر پہنچ کر ہمیں اب اس بات کی بھی تحقیق کرنی چاہیے کہ مریض یا مصیبت زدہ کو جن حالات میں دوسرے انسان کا خون چڑھا یا جا تا ہے ، اُن حالات میں کیا خون چڑھا نا ناگز یہ ہے یا اس سے بچناممکن و آسان ہوتا ہے؟

اس سلسلے میں میرے ایک مخلص دوست جناب ڈاکٹر زبیر احمد صدیقی ایم، بی ، بی، ایس، ایم، ایس، ایم، ایس، نے مجھے جو معلومات بہم پہنچائیں،ان کاخلاصہ کچھاس طرح ہے:

بلد ٹرانسفیوزن (BLOOD TRANSFUSION) یعنی خون چڑھانا کھی سرجیکل ہوتا ہے کہ مریض یا مصیبت زدہ کوآپریشن کے دور سے اسے گزرنا پڑتا ہے اور کبھی یہ میڈیکل ہوتا ہے کہ آپریشن کے دور سے اسے گزرنا پڑتا ہے اور کبھی یہ میڈیکل ہوتا ہے کہ آپریشن کے دور سے اسے گزرنا پڑتا ہوتا ہے جو فوکٹ جانے خولن چڑھانے کے مرجیکل اسیاب بید بین:(۱) ایکسیڈینٹ ہونے یاکسی بھی طرح بدن کا کوئی عضوکٹ جانے کے باعث جب کافی خون نکل جاتا ہے اور مریض یا مصیبت زدہ پرشاک (SHOCK) کی حالت طاری ہوجاتی ہے۔ بدن میں جب خون زیادہ کم ہو جاتا ہے تو نبض ڈو بنے لگتی ہے، بے ہوشی کا غلبہ ہونے لگتا ہے اور دل کی دھڑکن بین میں جب خون زیادہ کم ہو جاتا ہے تو نبض ڈو بنے لگتی ہے، بے ہوشی کا غلبہ ہونے لگتا ہے اور دل کی دھڑکن

نار مل رہنج سے تعاوز کر جاتی ہے ( دھوکن کا نار مل رہنج ۲۰ سے ۱۰۰ ہو تا ہے ) اور دورانِ خون (بلڈ پریشر ) گرنے لگتا ہے۔ اس کوشاک (SHOCK ) کہتے ہیں۔

(۲) بڑے آپریشن میں دورانِ آپریش جب خون بہت کم ہوجائے تو مریض پر شاک کی حالت طاری ہونے، لگتی ہے، ایسے وقت میں خون چڑھانا پڑتا ہے اور اگر ہے، ایسے وقت میں خون چڑھانا پڑتا ہے اور اگر اسے خون نہ چڑھایا جائے توزخم دیر سے بھرتا ہے اور کبھی کبھی ٹانکے کی جگہ کھل جاتی ہے۔

(۳) فالوونگ ڈِیپ بَرن (FLLOWING DEEP BURN) بینی جِلد کی بوری موٹائی جَل جانا۔ جلد کی اندرونی سطح پر باریک باریک نسوں کا جال بچھا ہو تا ہے جس میں خون گردش کر تار ہتا ہے ، کھال کے جلنے کے ساتھ وہ خون بھی جل جاتا ہے۔اس کے باعث:

□ ایک توشاک (SHOCK) کی حالت پیدا ہوجاتی ہے جب کہ بدن کاایریا ۲۵ فی صدیے زیادہ جل گیا ہو۔

🗖 دوسرے ، زخم دیرہے مندمل ہوتاہے۔

تیسرے، زخم کھلا ہونے کی وجہ سے اِنفیکشن (تعدیہ) بھی ہوجا تاہے اور اِنفیکشن بدن کے زیادہ جھے میں ہو تو سوت واقع ہوجاتی ہے۔

خون چڑھا دینے سے شاک (SHOCK) کی حالت جلد ہی ختم ہو جاتی ہے ، زخم بھی تیزی کے ساتھ مندمل ہو تا ہے اور اِنفیکشن نہیں ہونے پاتا یا ہوا تواس پر کنٹرول پالیا جاتا ہے۔

ان سب کے باوجود آگ کے جلے صرف انھیں مریضوں کے بچانے پر قابومل سکاہے جن کے بورے بدن کا زیادہ سے زیادہ بچاس فی صد (بر۵۰) حصہ جلا ہوتا ہے اور جن کا بدن بچاس فی صد (بر۵۰) سے زیادہ جل گیا ہوانھیں بمشکل ہی بچایا جاسکتا ہے، عمومًا مریض ایسی حالت میں جال بحق ہوجاتا ہے۔

واضح ہوکہ بورے بدن کے بالائی ایر یاکوسوفیصد (۱۰۰۶) ماناجا تاہے۔

(م) آپریشن کے بعد (post opration)ایسے کیس جن میں خون بہت کم رہ جاتا ہے۔

(۵) آپریشن سے پہلے ایسے کیس جن میں شدید خون کی کمی ہواور آپریشن لاز می ہوتوخون چڑھاناضروری ہوتا ہے۔ خون نہ چڑھانے کی صورت میں شاک (SHOCK) کی حالت پیدا ہوگی، پھر پچھ دیر بعد موت واقع ہوجائے گی۔ (۲) خون بند کرنے کے لیے۔

بعض مریضوں کے خون میں ایسی بیاری پیدا ہو جاتی ہے جس کے باعث خون منجمد نہیں ہو تا اور بر ابر بہتار ہتا ہے، اسے دوسرے کا خون چڑھا دیا جاتا ہے تواس میں انجماد کی صلاحیت پیدا ہو جاتی ہے کیوں کہ دوسرے کے خون میں کُلائِنگ \* فیکعرس (CLOTING FACTORS) یعنی خون جمانے والے اَجزا ہوتے ہیں۔ جدید تحقیق کے مطابق کلائنگ فیکٹر کوخون سے الگ کیا جاسکتا ہے اور خون کی جگہ صرف یہی فیکٹر چڑھایا جاسکتا ہے۔

خون چردھانے کے میڈیکل اسباب بیرای :(ع)ایے مریض جن میں خون کی شدید کی ہوتی ہے۔اس کی کئ وجہ ہوسکتی ہے،مثلا:

- خون پیدائی نہ ہو تا ہو۔ یا خراب خون پیدا ہو تا ہو جو خود ہی ختم ہو جاتا ہے۔
- (۸) ایسے مریض جن کے خون میں جمنے کی صلاحیت نہیں رہتی ،اسے دوسرے کاصالح خون چڑھایا جاتا ہے۔
- (۹) ایسے مریض جن کے خون میں قوتِ مُدافَعَت نہیں رہتی، مثلًا اس میں خون کے سفید دانے جو جنگ جو سپاہی کی حیثیت رکھتے ہیں نہیں پائے جاتے۔
  - (۱۰) شدیدانفیکش کیس (INFACTION CASE) میں۔

جراثیم بدن میں ایک خاص فتیم کا زہر ملا مادہ جسے ٹاکسین (TOXIN) یا اَینٹی جَن (ANTIGEN) کہتے ہیں، پیدا کرتے ہیں توجیم اسے ناکارہ بنانے کے لیے ایک دوسرا مادہ "دافع سم" بناتا ہے، جسے اَینٹی ٹاکسین ANTI) (TOXIN یا اَینٹی باڈی (ANTI BODY) کہتے ہیں۔

یہ بالعموم ان مریضوں کے ساتھ پیش آتا ہے جن کی قوتِ مُدافعَت بھاری کی وجہ سے کم ، یائتم ہوجاتی ہے۔

ہدن میں ٹاکسین یا آینٹی جَن (زہر بلا مادہ) پھیلنے کی وجہ سے مریض دم توڑ دیتا ہے۔ واضح ہو کہ ٹاکسین کے ذریعہ پیدا شدہ علامات کو اِنڈو ٹاکسِک شاک (ENDO TOXIC SHOCK) کہا جاتا ہے، مثلًا نمونیہ یا جلے ہوئے کیس کا افکیشن کی وجہ سے مرجانا۔ اس لیے ایسے مریض کوصالح خون چڑھایا جاتا ہے، جس کے ذریعہ اسے آینٹی باڈی (دافع سم) اور دفاع سل جیسے نیوٹروفیل، لیمفوسائٹ، مونوسائٹ وغیرہ مل جاتے ہیں جو زہر لیے مادہ کو بیکار کر دیتے ہیں اور مریض کی جان نے کہیں جو زہر لیے مادہ کو بیکار کر دیتے ہیں اور مریض کی جان نے کہیں جو زہر لیے مادہ کو بیکار کر دیتے ہیں اور مریض کی جان

(۱۱) ایسے مریض جن میں پروٹین ( PROTINE) کی سخت کی ہو۔

پروٹین کی کی سے بدن میں پانی کی مقدار زیادہ اور خون کی مقدار کم ہونے لگتی ہے، اس کے باعث بدن میں ورم آجا تا ہے، سانس پھولنے لگتی ہے اور پھر آگے چل کر مریض کی زندگی بے کیف ہوجاتی ہے اور وہ بستر پر تکلیف کے ساتھ وقت گزار تاہے۔

خون چڑھا دینے سے پروٹین (Protine) مل جاتی ہے اور اس کی کمی سے پیدا ہونے والی شکایتیں رفع ہونے لگتی ہیں۔

موجودہ دور میں خون سے پروٹین کا حصہ الگ کیا جاسکتا ہے اور خون کی جگہ صرف پروٹین چڑھائی جاسکتی ہے۔ (۱۲) ایکس چینج ٹرانسفیوزن (EXCHANGE TRANSFUSION) ایسے بچ جنمیں پیدائش یا پیدا ہونے کے بعد شدید پیلیا ہوجاتا ہے، تواکی طرف سے مریض کا خون نکالاجاتا ہے، اور دوسری طرف سے اسے صالح خون چڑھایاجاتا ہے۔

خون کے گروپ: خون کے درج ذیل جارگروپ ہیں: اے (A) بی (B) اے، بی (AB) او (O)

ہرگروپ والاشخص اپنے گروپ والے کا خون لے بھی سکتا ہے اور دوسرے کو جو اس کا ہم گروپ ہے دے بھی سکتا ہے۔

ہرگروپ او (O) والا بھی کو خون دے سکتا ہے اور گروپ اے، بی، (A,B) والا بھی کا خون لے سکتا ہے۔

خون چرمانے کے خطرات: خون چڑھانے کے جہاں بہت کچھ فوائد ہیں، وہیں اس کے دامن سے پھھ نقصانات بھی وابستہ ہیں، جو حسب ذیل ہیں:

(۱) ضرورت سے زیادہ چڑھانے پر دل فیل ہوسکتا ہے۔لیکن اس سے بچنابایں طور ممکن ہے کہ ضرورت کی مقدار <mark>ج</mark> اس سے پچھ کم ہی خون چڑھایا جائے اور اس میں لا پر واہی نہ برتی جائے۔

(۲) بخار آسکتاہے۔ (۳) اِلرجی (ALLARGY) ہوسکتی ہے۔

مگریہ دونوں شکایتیں علاج سے جلد ہی رفع ہوجاتی ہیں۔

(۴) نا قابل علاج بیاری لاحق ہو جاتی ہے ، جیسے ایڈس (AIDS)اور بیلیا جے HEPATITIS بھی کہا جاتا

-4

، گرآج کل چھے اسپتالوں میں خون دینے والے کی بیاری کی اچھی طرح جانچ ہوتی ہے ،اگر جانچ کے بعداس کا خون بیار بول سے پاک ملا، تواسے چڑھایا جاتا ہے ،ور نہ اسے مستر دکر دیا جاتا ہے۔اور صالح خون کے چڑھانے سے کوئی بیاری نہیں ہوتی۔

#### [سوالات].

ان تفصیلات کی روشنی میں عرض ہے کہ:

- العالات میں ایک انسان کا خون دوسرے انسان کوچرمطانا جائزہے یانہیں؟
- ایسے ہی حالات میں خون کو استعال کرنے کے لیے دوسرے کو اپناخون مبہ کرنایا سے بیچناو خرید ناکیساہے؟
- کارنیر سمھ کریامحض انسانی ہم دردی کے ناطے اپناخون بلڈ بینک میں جمع کرناشریعت کے س حکم کے تحت آتا ہے؟ ۱۳۱۸ مرکیم دسمبر ۱۹۹۵ء (دوشنبہ)

## خلامة مقالات بعنوان علاج کے لیے انسانی خون کا استعمال

تلخيص نگار: مولانامحمه عارف سين قادري مصباحي، استاذ دار العلوم قادرييه نوربيه، قادري نگر، سون مجدر

مجلس شرق جامعہ اشرفیہ مبارک پور کے ارباب حل وعقد نے حصے فقہی سیمینار میں تحقیق و مذاکرہ کے لیے جن تین موضوعات کا انتخاب کیا تھا ان میں ایک اہم موضوع ہے "علاج کے لیے انسانی خون کا استعال"۔ مجلس شرق کو اس موضوع سے متعلق کل انیس مقالات موصول ہوئے، حضرت مفتی محمہ نظام الدین رضوی صاحب قبلہ نے سوال نامہ میں خون کی ماہیت، اس کے فوائد و نقصانات اور خون چڑھانے کے سرجیکل اور میڈیکل اسباب پرتفصیلی اور معلوماتی گفتگو کرنے کے بعد مندوبین کے آزاملاحظہ فرمائیں۔ کے بعد مندوبین کے آزاملاحظہ فرمائیں۔ کے بعد مندوبین کے آزاملاحظہ فرمائیں۔ میں سوال می جواب میں مندوبین درج ذیل موقف کے حامل ہیں:

پہلا موقف: بیے کہ ضرورت اور حاجت شرعی کے متحقق ہونے کی وجہ سے ایک انسان کا خون دو سرے انسان کوچڑھانا جائزہے۔ بیہ موقف درج ذیل حضرات کاہے:

(۱) - مولاناار شاد مصباحی (۲) - مولاناصدر الوری قادری (۳) - مفتی محرتیم مصباحی (۷) - مولانا جمال صطفی قادری مصباحی (۵) - مفتی اخت مصباحی (۵) - مفتی بدر عالم مصباحی مصباحی (۵) - مفتی بدر عالم مصباحی مصباحی (۵) - مفتی بدر عالم مصباحی (۸) - مولاناسلیمان مصباحی (۱۱) - مولانا اختر حسین قادری (۸) - مولانا انور نظامی (۱۳) - مولانا عابرسین مصباحی (۱۲) - مولانا انور نظامی (۱۳) - مولانا عابرسین مصباحی (۱۲) - مولانا الدین رضوی -

ان میں مؤخر الذکر حضرت مفتی صاحب قبلہ نے تھم جواز کے لیے کچھ شرطیں بھی عائد کی ہیں۔ حضرت لکھتے ہیں: "سوال نامے میں جو تفصیلات درج ہیں،ان کے مطابق اکثر صور توں میں حاجت شرعی متحقق ہے اور بعض صورت میں غرورت بھی۔ لہٰداڈاکٹر کوان شرطوں کے ساتھ خون چڑھانا جائز ہے۔

(الف)- اسے تجربہ یامشین جانچ کے ذریعہ ظن غالب ہوجائے کہ خون چڑھائے بغیر مریض کا بچنابہت مشکل سے یادہ نچ ہی نہیں پائے گا۔

(ب) صرف صالح خون چڑھائے، صالح کا مطلب سے ہے کہ جس مقصد کے لیے چڑھارہاہے، اس کے حصول کے لیے تمام ضروری اجزاچڑھائے جانے والے خون میں موجود ہوں، گروپ بھی مکنہ حد تک ایک ہواور اس مقام برجومتعدی بیاریاں مثل ایڈس وغیرہ عام طور پر پائی جاتی ہوں، ان کی بطور خاص جائے کرلی گئی ہواور سے اطمینان حاصل کر لیا گیا ہوکہ سے خون بہاں کی متعدی بیاریوں کے جراثیم سے پاک ہے۔

(ح) - خون مناسب مقدار میں چڑھائے۔ اس کا مطلب یہ ہے کہ صرف آئی مقدار میں چڑھائے جتنی مقدار سے جان بچنے اور حرج شدید سے نجات پانے کا اطمینان حاصل ہوجائے یعنی صرف بقدر ضرورت و حاجت ۔ کیوں کہ یہ اجازت بوجہ حاجت وضرورت ہے توبقدر حاجت وضرورت سے مشروط ہوگا۔ قاعد کا کلیے میں ہے: "الضرورة تتقدر بقدر ھا. "قدر حاجت وضرورت سے جوخون زائد ہوگا، وہ چڑھانا حرام ہوگا، مگر اتنام عمولی کہ جس سے بچنامشکل ہو۔

(و) - اگر صرف میہ شہد ہو کہ ہوسکتا ہے آگے چل کر خون چڑھانے کی حاجت پیش آجائے تو یہ شہر مفیدِ جواز نہ ہوگاس کے لیے کم از کم ظن غالب کی حد تک اطمینان اور و ثوق حاصل ہوناضروری ہے۔ واللہ تعالیٰ اعلم۔

اس موقف کے حامل ارباب فقہ وافتانے درج ذیل فقہی عبارات سے استدلال کیا ہے:

ردالمختار میں ہے:

"قال في الفتح: وأهل الطب يثبتون للبن البنت أى الذى نزل بسبب بنت مرضعة نفعًا لوجع العين. واختلف المشائخ فيه. قيل: لا يجوز وقيل: يجوز إذا علم أنه يزول الرمد. ولا يخفى أن حقيقة العلم متعذرة فالمراد إذا غلب الظن، وإلّا فهو معنى المنع."()

غمزالعيون والبصائر ميں ہے:

"قال التمرتاشي في شرح الجامع الصغير نقلا من التهذيب: يجوز للعليل شرب الدم والبول إذا أخبره طبيب مسلم أن شفاءه فيه ولم يجد من المباح مايقوم مقامه وإن قال الطبيب: يتعجل شفاءك به فيه وجهان: انتهى وفي النوازل: هذا، لأن الحرمة تسقط عند الاستشفاء "ألا ترى أن العطشان يرخص له شرب الخمر، وللجائع الميتة. "()

عالم گیری میں ہے:

<sup>(</sup>۱) ردالمحتار، ص:۹۸، ج:٤، كتاب النكاح، باب الرضاع، دار الكتب العلمية، بيروت

<sup>(</sup>٢) غمز العيون والبصائر، ص:١٠٨.

"ولو أن مريضا أشار اليه الطبيب بشرب الخمر روى عن جماعة من أئمة بلخ أنه ينظر ان كان يعلم يقينا أنه يصنح حل له التناول." ()

ومراموقف: يه ب كدايك انسان كاخون دوسرك انسان كوچرهانا مطلقانا جائز وحرام وگناه ب، يه موقف مولانا الوالحن مصباحی استاذ جامعه امجديه كا ب موصوف نه درج ذیل آباتِ كريمه اورفقهی عبارات سے استدلال كيا به:

(اللّهُ مَا حَدَّمَ عَلَيْكُمُ الْمَيْتَةَ وَاللّهُ مَ وَ لَحْمَ الْخِنْزِيْرِ وَمَا الْهِلّ بِهِ لِغَيْرِ اللهِ عَن (اللهِ عَن (اللهِ عَن اللهِ عَن اللهُ عَنْ اللهُ عَنْ اللهُ عَنْ اللهُ عَنْ اللهُ عَنْ اللهُ عَنْ اللهُ عَلَيْكُمُ الْمَيْتَةُ وَاللّهُ مُو لَحْمُ الْخِنْزِيْرِ وَمَا أَهِل لِغَيْرِ اللهِ بِه "(اللهِ عَلَيْكُمُ الْمَيْتَةُ وَاللّهُ مُو لَحْمُ الْخِنْزِيْرِ وَمَا أَهِلَ لِغَيْرِ اللهِ بِه "(اللهِ عَلى اللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْكُمُ الْمَيْتَةُ وَاللّهُ مُو لَحْمُ الْخِنْزِيْرِ وَمَا أَهِلَ لِغَيْرِ اللهِ بِه "(اللهُ عَلَيْهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ اللهُ

ر دالمخار میں ہے:

"و لا يخفى أن التداوى بالمحرّم لا يجوز في ظاهر المذهب. " (م)

الجامع الصغير ميں ہے:

"ولا يجوز بيع لبن إمرأة في قدح حرّة كانت أو أمة." (٥)

تیسر اموقف: مولانا قاضی نصل احمد مصباحی کا ہے۔ موصوف نے خون چڑھانے کی بارہ صورتیں ذکر کرنے کے بعد لکھاکہ بوقت حاجت وضرورت جائز ہے در نہ ممانعت۔

دو مراسوال میر تھاکہ: خون استعال کرنے کے لیے دوسرے کواپناخون ہبدکرنایا اسے بیچناو خریدناکیساہے؟ در اصل اس سوال کے دو جزہیں:

الف:- خون مبه کرناکساہے؟

ب:- خون کی خرید و فروخت جائز ہے یانہیں؟

جز [الف]: - سے متعلق جو جوابات موصول ہوئے ان کے مطالعہ سے دونظر بے سامنے آئے:

بہل نظر میں: بیہ کہ علاج کے لیے اپناخون دوسرے کوہبہ کرناجائز نہیں۔ اس موقف کے حامل چار حضرات ہیں:

(۱)-مفتی بدرعالم مصباحی (۲)-مولاناغلام حسین مصباحی (۳)-مولاناابوالحسن مصباحی (۴)-مولاناار شادمصباحی \_

ان حضرات نے درج ذیل عبارات فقہیہ سے استدلال کیاہے:

<sup>(</sup>۱) عالم گیری، ص: ۳۰۵، ج: ٥، كتب الكراهية، الباب الثامن عشر في التداوي المعالجات.

<sup>(</sup>٢) قرآن مجيد، سورة البقرة، آيت: ١٧٣.

<sup>(</sup>٣) قرآن مجيد، سورة المائده، آيت: ٣.

<sup>(</sup>٣) ردالمحتار، ص:٣٦٥، ج:١،كتاب الطهارة، باب المياه، مطلب: في التداوى بالمحرم، دار الكتب العلمية، بيروت

<sup>(</sup>۵) الجامع الصغير، ص:٢٦٩.

طحطاوی علی الدر میں ہے:

"من شرائط الهبة أن يكون مالا متقوما فلا تجوز هبة ماليس بمال كالخمر والميتة والدم وصيد الحرم والخنزير." ()

قرة عيون الاخيار ميں ہے:

ومنها أن يكون ما لا متقوما فلا تجوز هبة ما ليس بمال كالحرّ والميتة والدم والخنزير (r)

ورسرانظريدنية بيب كه بوقت ضرورت اپناخون دوسرے كوبهبه كرنائي ب- يه نظريه بقيه تمام مقاله نگار حضرات،

كا ہے۔

مولاناتمس الهدئ مصباحي لكھتے ہيں:

" یہاں حاجت ناس نے سبب خون کی خرید و فروخت جائز ہے اور اسے ہبہ کرنا توبدر جۂ اتم درست ہے۔ دیکھیے۔ حضور اقد س مٹل ٹائیا گئے گئے کے موئے مبارک کوبغرض استبراک لوگوں میں بانٹا گیا۔"

مولانااخر حسین قادری نے خون کے ہبہ کے جواز پر درج ذیل عبارت سے استدلال کیا ہے:

"وتصح هبة ما يجوز بيعه، لأنه تمليك في الحياة، فصح كالبيع وتصح هبة الكلب وما يباح الإنتفاع به من النجاسات."

بقیہ مقالہ نگار حضرات کی دلیل کا حاصل تقریباً یہی ہے۔

جزء [\_\_\_]: - اس جزء سے متعلق مندوبین کے مقالات دونظریے کے حامل ہیں:

پہلا تظرید: یہ ہے کہ بوجہ حاجت اور بقدر حاجت خون خرید ناجائزہے۔اس نظریے کے حامل درج ذیل

حضرات ہیں:

(۱) - مولانا مصاحب على رشيدى مصباحی (۲) - حضرت سراج الفقهامفتی محمد نظام الدين رضوی (۳) - مولانا شمس الهدی مصباحی (۷) - مولانا اختر الهدی مصباحی (۷) - مولانا اختر حسین قادری (۷) - مولانا قاضی فضل احمد مصباحی -

حضرت مفتی محمد نظام الدین رضوی فرماتے ہیں:

"اگرخون مفت حاصل ہوجائے تواسے خرید ناجائز نہیں اور اگر مفت نہ مل سکے توبوجہ حاجت بقدر حاجت خرید ناجائز

<sup>(</sup>۱) طحطاوي على الدر، ص:٣٩٣، ج:٣

<sup>(</sup>٢) قرة عيون الاحيار، ص:٣٢٨، ج:٢

<sup>﴾ (</sup>٣) المغنى لابن قدامه، ص:٢٦٢، ج:٦

ہوگا۔اس کی نظیر چھٹی صدی ہجری اور اس سے پہلے تک جوتے، موزے سینے کے لیے خزیر کے بال کے استعال کی اجازت ہے جو بوجہ ضرورت ہے، فقہانے اس زمانے میں یہ تھکم صادر فرمایا تھا کہ اگریہ بال مفت نہ مل سکے توموچیوں کے لیے خرید نا جائزہے،البتہ بیجنے والوں کے حق میں اس کا دام ناپاک ہی رہے گا۔"

ہراہیمیں ہے:

عينى شرح بداييس" فلا ضرورة إلى البيع" پرية نوث تحريب:

"وعلى هذا قيل: إذا كان لايوجد إلّا بالبيع جاز بيعه، لكنّ الثمن لايطيب للبائع" وقال ابو الليث: إن كانت الأساكفة لايجدون شعر الخنزير إلّا بالشراء فينبغى أن يجوز لهم الشِّراء. اه (٢) ونحوه في النهاية شرح الهداية أيضاً كما نقله في الحاشية. والله تعالى اعلم.

اسی طرح بقیہ مقالہ نگار حضرات نے بھی اپنی دلیل کی بنیاد حاجت اور ضرورت پررکھی ہے۔

ووسرالظريد: يه بي كه خون كى خريد وفروخت جائز نهيں ـ بيدرج ذيل حضرات كاموقف ب:

(۱)-مولاناار شاد مصباحی (۲)-مولاناغلام حسین مصباحی (۳)-مفتی بدرعالم مصباحی (۴)-مفتی محد تسیم مصباحی (۵)-مفتی عنایت احد نعیمی (۲)-مفتی اخر حسین مصباحی (۷)-مولاناابوالحسن مصباحی (۸)-مولاناانور نظامی -ان حضرات نے درج ذیل اسفار فقہیہ، معتبرہ کی عبار توں پراپنی دلیل کی بنیاد رکھی ہے۔

ہدایہ میں ہے:

"البيع بالميتة والدم باطل." (<sup>(٣)</sup>

نیزاس میں ہے:

"وكذا بيع الميتة والدم والحرام باطل لأنها ليست أمو الا فلا تكون محلًا للبيع."(٣) برائع الصنائع بين ہے:

"واختلف مشايخنا في بيع العبد بالميتة والدم قال عامتهم يبطل وقال بعضهم يفسد

<sup>(</sup>١)-هدايه، ص: ٣٩، ج: ٣، مجلس البركات، مبارك فور.

<sup>(</sup>٢)-البنايه في شرح الهداية، ص:٣٣٣، ج:٧، دار الفكر، بيروت

<sup>(</sup>٣)-هدایه، ص:٣٣ ج:٣.

<sup>(</sup>٣)-الهدايه، ج: ٣، ص: ٣٣، كتاب البيوع، باب البيع الفاسد، مجلس بركات، مبارك فور

والصحيح أنه يبطل." (١)

ملتقى الأبحر ميں ہے:

"بيع ماليس بمال باطل كالدم المسفوح والميتة والحر."

جوہرہ نیرہ میں ہے:

"البيع بالميتة والدم باطل وكذا بالحرّ لانعدام ركن البيع وهو مبادلة المال بالمال، فان هٰذه الاشياء لا تعد مالا عند احد." (r)

تیسر اسوال بیر تھاکہ: کار خیر سمجھ کریا محض انسانی مدر دی کے ناطے اپناخون بلڈ بینک میں جمع کرناکس حکم کے تحت

آتاہے؟

مقالات وآراکے مطالعہ کے بعد درج ذیل موقف سامنے آئے۔

**پہلا موقف: ی**ہ ہے کہ کار خیرسمجھ کریامحض انسانی ہمدر دی کے ناطے اپناخون بلڈ بینک میں جمع کرنا جائز ہے۔ اس کے قائل درج ذیل حضرات ہیں:

(۱)-مفق بدرعالم مصباحی (۲)-مولاناتمس الهدی مصباحی (۳)-مولانا خرحسین (۴)-مولاناغلام حسین-**دوسر الموقف:** مولاناانور نظامی صاحب کاہے، موصوف اپنے موقف کی وضاحت کرتے ہوئے لکھتے ہیں:

"کارِ خیر سمجھ کریا محض انسانی ہمدردی کے ناطے اپناخون بلڈ بینک میں جمع کرنا نثر یعت کے کسی حکم کے تحت نہیں آتا۔" **نیسر الموقف:** یہ ہے کہ اپناخون بلڈ بینک میں جمع کرناناجائزوناروااور گناہ ہے یہ موقف درج ذیل حضرات کاہے: **نیسر الموقف:** یہ ہے کہ اپناخون بلڈ بینک میں جمع کرناناجائزوناروااور گناہ ہے یہ موقف درج ذیل حضرات کاہے:

(۱)-مولانا قاضی فضل احمد مصباحی (۲)-مولانا جنسی مصباحی (۳)-مولانا رشیدی مصباحی (۵)-مولانا سلیمان

مصاحب علی رشیدی مصباحی (۵)-مفتی محمد سیم مصباحی (۲)-مفتی اختر حسین مصباحی [راجستھان] (۷)-مولانا سلیمان
مصاحب علی رشیدی مصباحی (۵)-مولانا ابوالحن مصباحی۔

ان میں مؤخرالذکرنے اپنے موقف پر کئی طرح سے استدلال کیا ہے۔ موصوف لکھتے ہیں:

" کارِ خیرسمجھ کریامحض انسانی ہم در دی کے ناطے اپناخون بلٹہ بینک میں جمع کرنامتعدّ دوجوہ سے حرام و ناجائز ہے۔ **اولاً:** اس لیے کہ وہی اشیا کار خیرسمجھ کرکسی کو دے سکتے ہیں جو مال متقوم اور مقبوض ومملوک ہیں ۔ بلتقی الابحر و مجمع الانہر، میں ہے:

<sup>(</sup>۱) بدائع الصنائع، ص: ۳۰۵، ج: ۵.، بركاتِ رضا، پور بندر، گجرات

<sup>(</sup>۲) جو همره نيره، ص:۲۰۳، ج. ۲.

"الصدقة كالهبة لأنّه تبرع مثلها فإذا كان كذلك لاتصح الصدقة بدون القبض. بل لابد من كونها مقبوضة كالهبة."(١)

**ٹائیا:** جزءانسانی کو قابل انتفاع بمحصناہے جو سراسر حرام کہ اس میں اشرف المخلو قات کی تذلیل و توہین ہے۔ **ٹالٹا:** غیرمملوک میں تصرف بے جاہے۔

رابعا: خون جوروح حیوانی ہے اسے ضائع کرناہے۔

خامسًا: بلد بینک میں جمع کرکے دوسرے کے مرتکب حرام ہونے کاسب بناہے۔

چوتھا موقف: حضرت مفتی محد نظام الدین رضوی کا ہے جضرت مفتی صاحب قبلہ شروط جواز کے قائل ہیں ، لکھتے

بي:

"بلڈ بینک: ہماری ناقص راے میں چند شرطول کے ساتھ اس کی اجازت ہونی جا ہیے۔

(الف):اسپتال مسلمان کا ہو۔

(ب): مریض کثرت سے وہاں پہنچتے ہوں، حبیباکہ بڑے اسپتالوں میں ایساہی ہے۔

یہ شرط اس لیے ہے کہ خون عموماً دو ہفتے سے تین ہفتے تک محفوظ رہتا ہے، اس کے بعد وہ خراب ہوجا تا ہے۔ بلفظ دیگر ایکسپائر کر جاتا ہے اور بڑے اسپتالوں میں جہال مریض کثرت سے پہنچتے رہتے ہیں، وہال اس میعاد تک کوئی خون فی نہیں پاتا، بلکہ اس میعاد سے پہلے ہی خون استعال میں آجاتا ہے، اس طرح سے انسان کا یہ قیمتی جو ہر حیات ضائع ہونے سے محفوظ رہتا ہے۔

دوسری وجہ اس شرط کی بیہ ہے کہ ایسے اسپتالوں میں انسانی جان بچانے کے لیے تقریباً ہر حال میں اور ہر وقت حاجت متحقق ہے ،اگر پہلے سے خون موجود نہ رہے تو کتنے مریض بروقت خون نہ ملنے کی وجہ سے دم توڑ دیں گے۔ خون بہت سے گروپ کے ہوتے ہیں اور کسی بھی انسان کے بدن میں اس کاہم گروپ خون ہی استعال ہو سکتا ہے اور بروقت اس کے گروپ کا آدمی دستیاب ہونا مشکل امرہے۔

ایک توگروپ ملنے کی د شواری ۔ **رو سرے** کثرت سے خون کے حاجت مند مریضوں کا پہنچنا۔ تبیسر ہے، ایسے مریضوں کا پہنچنا۔ تبیسر مے، ایسے مریضوں کا اسپتال میں موجودر ہنا۔ یہ حاجت کے تحقق کے لیے کافی ہونا چاہیے۔ فتأمل،

یاحالات کشت وخون کے ہوں مثلاً سی ملک سے یا باغیوں سے ، جنگ جاری ہویا ای طرح کے کچھ اور حالات ہوں ، خواہ وہ بندوں کی جہت سے پیدا کیے گئے ہوں یا ساوی طور پر رونما ہوگئے ہوں ، اس کی بہت سی وجہیں ہوسکتی ہیں۔ توایسے حالات میں بھی خون کی حاجت متحقق ہوتی ہے۔

<sup>(</sup>١) ملتقى الأبحر ومجمع الأنهر، ج: ٢، ص: ٥٣

ان صور توں میں بلڈ بینک میں خون جمع کرناجائزہے، مگر بیچنااب بھی جائز نہیں، مگریہ کہ ایسے کے ہاتھ بیچ جس سے عقود فاسدہ و باطلہ جائز ہیں، بینی غیر سلم کے ہاتھ اس کی رضاہے بیچ، حبیباکہ بیدا یک مسلّمہ مسلہ ہے۔

اور اگریہ شرائط نہ پائی جائیں جیسے چھوٹے اسپتالوں میں چھوٹے ڈاکٹروں کے یہاں، تووہاں بلٹر بینک نہ قائم کرنا جائز ہے، نہ اس میں خون جمع کرنا۔

یه میری ایک ناقص رائے ہے جواول نظر میں سمجھ میں آئی۔ممکن ہے اللہ تبارک و تعالیٰ مزید شخفیق کی توفیق راُبق عطا فرمائے۔وما ذٰلک علی الله ببعید، لَعَلَّ الله یحدث بعد ذلك أمرًا. والله تعالیٰ اعلم.

**نوٹ: (1)** علاج کے لیے انسانی خون کے استعال اور اس کی خریداری اور بلڈ بینک میں اسے جمع کرنے کے سلسلے میں گفتگو کا اصل محور ضرورت بارا جمع کرنے کے سلسلے میں گفتگو کا اصل محور ضرورت باحاجت کا محقق نہ ہو تو تھم علم جواز ہے۔ عدم جواز ہے اور جن حالات میں ضرورت باحاجت شرعاً پائی جائے ان صور توں میں تھم جواز ہے۔

مقالات میں عدم جواز کے جو دلائل پیش کیے گئے ہیں وہ سب نار مل حالات پرمحمول ہیں، ایمر جنسی حالات کا حکم آیت کریمیہ'' اِلّا من اضطر'' وغیرہ سے ثابت ہو تاہے۔

نوٹ: -(۲) اس مسئلے میں تین سوالات زیر غور سے جن میں سے صرف تیہلے دو سوالات پر بحث ہو سکی اور تیسے جن میں سے صرف تیہلے دو سوالات پر بحث ہو سکی اور تیسرے سوال بعنی بلڈ بینک پر وقت ختم ہو جانے کے باعث کوئی بحث نہ ہو سکی ، نیزاس کے بچھ گوشے تشہ تحقیق بھی ہے اس لیے بلڈ بینک کے بارے میں کوئی فیصلہ نہ ہو سکا۔ خدانے چاہا تواکیسویں فقہی سیمینار میں تحقیقات اور بحث و نظر کے بعد بلڈ بینک کے بارے میں بھی واضح فیصلہ کر دیا جائے گا۔ [محمد نظام الدین]



# علاج کے لیے انسانی خون کا استعال

مندر جد ذیل صور تول میں خون چرمھانے کی اجازت ہے۔

- 🛈 مریض کی جان بھانے کے لیے۔
- 🕜 اعضا کوبے کار ہونے سے بچانے کے لیے۔
- جمالِ مقصود کے تحفظ، حلقۂ چشم کی حفاظت، یاکسی اور عضو کی حفاظت کے لیے، بشر طے کہ کسی اور جائز ذریعہ سے اس کا تحفظ نہ ہوسکے ۔ جمالِ غیر مقصود کے تحفظ کے لیے اجازت نہیں ۔
- الف: خون نہ چڑھانے ہے جب مریض کوزیادہ دنوں تک مرض کی تکلیف ہو،اگریہ نا قابل برداشت حد تک ہوتو خون چڑھانا جائزہے،،ورنہ نہیں۔ ہو تو خون چڑھانا جائزہے،،ورنہ نہیں۔
- **ب**: خون کی کی کے باعث انسیجنل هر نیا ہونے کا خطرہ ہو تو بھی جائز ہے، (جیباکہ آپریش کے بعد خون کی کی سے ایہا ہوجا تاہے )۔
  - کورج ذیل دوسری، تیسری صور تول میں خون چڑھانے کی اجازت ہے، پہلی صورت میں نہیں، وہ صور تیں ہے ہیں: (الف)مریض ٹھیکہے، کوئی گھبراہٹ یا تناؤنہیں ہے، خون کی کی ہر ۱۵ سے کم ہے۔
- (ب) ہلکا تناؤ، بے چینی، پیلاین، بدن مصند اہوجانا، پسینہ، پیاس، کھڑے ہونے سے اس طرح بے ہوشی طاری ہوناکہ گرجائے، خون کی کمی ایک سے دولیٹر، بینی بر۲۰ سے بر۳۹
- (ح) بہت زیادہ تناؤ، ہوش و حواس میں اختلال، شدید تنفس، بینی تیزاور گہراسانس چلنا، ہاتھ، پیر کابرف کی مانند ٹھنڈا ہو جانا، نیز پورے بدن کا ٹھنڈا ہو جانا، بہت زیادہ پیاس، خون کی کمی ۲ سے ساڑھے تین لیٹر بیخی بر۴۰سے بر۵۰، پیشاب کی مقدار صفر۔
  - و خون نہ چڑھانے کے باعث عضو کے بے کار ہوجانے کاظن غالب ہوتو بھی خون چڑھانے کی اجازت ہے۔

ان تمام صور توں میں اجازت بس اس مقدار میں خون چڑھانے کی ہے جتنے سے کام چل سکے۔

والله تعالى اعلم

سوال: خون کی حرمت قطعی ہے پھراس سے علاج وانتفاع کا جواز کیے ہوسکتا ہے؟ جواب: خون کے پینے کی حرمت قطعی ہے دیگر وجوہ انتفاع کی حرمت ہمارے مذہب حنفی میں ظنی ہے۔ آیت بقرہ، آیت انعام، تفسیرات احدید، بحرالرائق، عالم گیری۔ واللہ تعالیٰ اعلم

## دلائل

سورة البقرة كى آيتِ كريمه ب:" إِنْهَاحَرَّمَ عَكَيْكُمُ الْمَيْتَةَ وَالدَّمَ وَلَحْمَ الْخِنْزِيْرِ وَمَآاُهِكَ بِهِ لِغَيْرِ اللهِ عَ فَهَنِ اضْطُرَّ غَيْرَ بَاغِ وَ لَا عَادٍ فَلاَ إِنْهَ عَلَيْهِ ۚ إِنَّ اللهَ غَفُوْدٌ رَّحِيْمٌ ۞ "(ا)

اس آیت کریمہ کے تحت تفسیراتِ احمد یہ میں ہے:

و إنما يحرم منها اكلها فقط، لا الانتفاع بجلدها بعد الدبغ...ولا الانتفاع بشعرها وقرنها وعظمها وعصبها وحافرها. لأن الآية في بيان حرمة الأكل كما يدل عليه سياقها و ان ينسب الحرمة إلى الاعيان مجازا ... وتقدير التناول اولى من تقدير الأكل لتناول أكلها وشرب لبنها . (٢)

سورة الانعام کی آیتِ کریمہ بیہ:

" قُلُ لاَّ اَجِلُ فِي مَآ اُوْجِيَ اِلَّا مُحَرَّمًا عَلى طَاعِمٍ يَظْعَمُهَ اِلاَّ اَنْ يَكُوْنَ مَيْتَةً اَوْ دَمًّا مَّسْفُوْحًا اَوْ لَحْمَ خِنْزِيْرٍ فَإِنَّهُ رِجْسٌ اَوْ فِسْقًا اُهِلَّ لِغَيْرِ اللهِ بِهِ \*فَمَنِ اضْطُرَّ غَيْرَ بَاغِ وَّلاَ عَادٍ فَإِنَّ رَبَّكَ غَفُوْرٌ رَّحِيْمٌ ۞ "(٣)

اس کے تحت تفسیرات احمد یہ میں ہے:

والمعنىٰ لا أجد في الوحى الذي أوحى إلى طعاما محرما على طاعم يطعم ذلك الطعام إلّا أن يكون الطعام ميتة أو دما مسفوحاً أو لحم خنزير أو الفسق الذي ذبح به لإسم غير الله مثل اللات والعزيٰ و غير ذلك. اه(٣)

<sup>(</sup>١) قرآن مجيد، سورة البقرة، آيت: ١٧٣

<sup>(</sup>٢) تفسيراتِ احمديه، ص: ٤١، البقره ٢، آيت: ١٧٣

<sup>(</sup>r) قرآن مجيد، سورة الأنعام، آيت: ١٤٥

 <sup>(</sup>٣) تفسيرات احمديه، ص: ٢٦٤، المكتبة الانعام، آيت: ١٤٥

البحرالرائل كى عبارت ردالمخاريس ان الفاظ ميس ہے:

"اختار صاحب الهداية في التجنيس، فقال: لورعف، فكتب الفاتحة بالدَّم على جبهته وأنفه جاز للاستشفاء ... لكن لم ينقل. وهذا لأنّ الحرمة ساقطة عند الاستشفاء كحلّ الخمر والميتة للعطشان والجائع." اه (۱)

اور فتاویٰ عالمگیری کی عبارت بیہ:

" ولا باس بأن يسعط الرجل يلبن المرأة و يشربه للذواء. وفي شرب لبن المرأة للبالع من غير ضرورة اختلاف المتاخّر ين." اه<sup>(r)</sup>

ای میں ہے:

"والذي رعف فلا يرقا دمه فأراد أن يكتب بدمه على جبهته شيئًا من القران ، قال: أبو بكر الاسكاف: يجوز . وكذا لو كتب على جلد ميتة إذا كان فيه شفاء ، كذا في حزانته المفتين. "اه<sup>(۳)</sup> ايك نشست مين" علاح كے ليے انسانی نون كاستعال" پربقيه مسائل كي تميل كے ليے بحث شروع ہوئی ، ايك نشست مين" علاح كے ليے انسانی نون سے اكل وشرب كے علاوه ديگر وجوه سے انقاع كى بھى حرمت قطعى ہے ياظنى ؟ اس پرايك مضمون پيش ہوا، جس ميں نون سے بجميع الوجوه انتفاع كو تفسير بيضاوى ، تفسيرات احمد بيه ادكام القرآن للجصائل كى عبار توں كى روشنى ميں حرام قطعى قرار ديا گيا ہے۔

اس کے بعد فواتح الرحموت، اور نور الانوار وغیرہ کی عبارتیں پیش کی گئیں، جن سے صرف اکل و شرب کے حرام م ہونے کی قطعیت ثابت ہوتی ہے۔ دیگر وجوہ انتفاع کی نہیں۔اور طے بیہ ہوا کہ فیصل بورڈ دونوں قسم کی عبار توں کوسامنے رکھ کر فیصلہ کرے۔

ودسری بحث بیسامنے آئی کہ اس سے قبل حصے سیمینار میں طے ہواکہ مریض کو جب خون چڑھانے کی ضرورت یا حاجت ہوتوں سے خون چڑھانے کی ضرورت یا حاجت ہوتوں سے خون ویتا ہے خون چڑھانا جائز ہو جاتا ہے۔لیکن کوئی شخص اگر اسے خون ویتا ہے تو دینا جائز ہے ، یانہیں ؟اگر دینا جائز ہوتود سے دائز ہوتود سے دائر ہوتود سے دائر ہوتود سے دائر ہوتود سے دائر ہوتوں دیتے دائر ہوتود سے دائر ہوتود سے دائر ہوتود سے دائر ہوتود سے دائر ہوتوں میں ضرورت ، یا حاجت کیا ہے ؟

اس کے جواب میں یہ کہا گیاکہ فتاوی رضویہ ج: ۱۰ نصف آخر ص: ۲۰۰ میں ہے کہ: دو سرے مسلم کی ضرورت کا بھی اعتبار ہے، جیسے ڈو ہتے کو بچانے کے لیے نماز پڑھنے والے کو نماز توڑناواجب ہوجا تا ہے، اس لیے جب کسی مسلم کو ضرورت یا حاجت در پیش ہے تو دو سرے شخص کے لیے جائز ہے کہ اپنا خون اسے بچانے کے لیے دے دے ، جزء انسان سے وقت ضرورت و

<sup>(</sup>١) رد المحتار، كتاب الطهارة، باب المياه، مطلبٌ في التداوي بالمحرّم، ص: ٣٦٥، ج: ١، دار الكتب العلمية، بيروت

<sup>(</sup>٢) الفتاوي العالمكيرية ، كتاب الكراهية ، الباب الثاني عشر في التداوي و المعالجات، ص: ٥٥٥، ج: ٥، باكستان

<sup>(</sup>٣) ايضًا، ص:٣٥٦.

ماجت انتفاع كاجواز موجاتا ب، جياكه شامى مي ب:

قال في الفتح: و أهل الطب يثبتون للبن البنت أى الذي نزل بسبب بنت مرضعة نفعا لوجع العين، واختلف المشايخ فيه، قيل: لا يجوز، و قيل يجوز، إذا علم أنه يزول به الرمد، ولا يخفى أن حقيقة العلم متعذرة، فالمراد إذا غلب على الظن و إلا فهو معنى المنع. اه (ا)

مبسوط سرخسی میں ہے:

و لاباس بأن يستعط الرجل بلبن المرأة ويشربه، لأنه موضع الحاجة والضرورة. اه(٢)

مريض كوحاجت وضرورت كى حالت ميں خون اگر بلاعوض نہيں ماتا توبعوض خريد ناجائزہ، مگر بائع كے ليے خون كا شمن طيب نہيں، سلم مريض كومذ كوره حالت ميں مسلم ياغير مسلم كى سے بھى خون لينا ياخريد ناجائزہے۔واللہ تعالیٰ اعلم۔

<sup>(1)</sup> رد المحتار، كتاب النكاح، باب الرضاع، ص:٣٩٨، ج: ٤، دار الكتب العلمية، بيروت، لبنان.

<sup>(</sup>٢) المبسوط السرخسي، ج:١٥، ص:١٢٦

تالاب اور باغات کے تھیکے کامسکلہ

☆-سوال نامه ☆-خلاصهٔ مقالات ☆-فصلے

# سوال نامه

# تالاب اور باغات کے ٹھیکے کامسکلہ

#### ترتيب:مفتى آلِ مصطفى مصباحى ،استاذ جامعدامجدىيدرضوييه، كهوسى

کاروبار معیشت میں فی زماننا جونئی تراش خراش ہور ہی ہے ، وہ قابل افسوس بھی ہے اور ہمارے لیے کمحر فکریہ بھی۔ آخ تقریباً بڑے جھوٹے کاروبار کی غالب اکثریت پر غیر اسلامی طرز معیشت حاوی ہے۔ تالاب اور باغات کے ''ٹھیکے'' کا معاملہ بھی کچھائی قسم کا ہے۔ ہم اس کی وضاحت اور شرائط بیان کر کے چند سوالات آپ کی خدمت میں پنیش کررہے ہیں:

پیٹے اور محکیکہ: انتقالِ جا نداد قانون (اتر پر دلیش) کے ایکٹ ۵ امیں پٹے اور ٹھیکہ کی تعریف یہ کی گئی ہے ،''محد ود وقت یا مدت کے لیے غیر منقولہ جا نداد کے استعال کرنے کے حق کو ، اجرت معجلہ یا مؤجلہ یا تصل کے مخصص جھے یا گ بٹی خدمت کے بدلے یا سی دوسری چیز کے بدلے ، قبول کرنے والے کی طرف منتقل کرنا۔ (ہندی ہے ترجمہ)

تالاب اور ندی نجی بھی ہوتے ہیں اور حکومتی بھی۔ جب کہ بڑی ندیاں عمومًا حکومت کی تحویل میں ہوتی ہیں۔ جو ندی، تالاب حکومت کی تحویل میں ہوتے ہیں ،اخیس ٹھیکہ پر لینے کے درج ذیل شرائط ہیں:

- تالاب کو نھیکہ پر لینے کاحق صرف اس شخص کو ہو گاجو تالاب سے متعلقہ گاؤں، قصبہ یاشہر کارہے والا ہو۔
  - ملاح ذات کا ہو۔
- اگر وہاں کے باشندوں میں ملاح نہ ہو، تو پسماندہ ذات کے لوگوں کو بیہ حق ملے گا۔ جیسے ہر یجن ، کھٹک و غیرہ۔
   مسلمانوں میں بھی پسماندہ ذات ہے علق افراد کو بیہ حق ملے گا۔
- اگر حسب ترتیب مذکورہ ذات برادری کے لوگ وہاں نہ ہوں یاوہ تالاب ٹھیکے پر نہ لینا چاہیں تو متعلقہ آبادی سے نسی بھی ذات کا آدمی ٹھیکے پر لے سکتا ہے۔
  - اگر متعلقہ آبادی کے لوگوں میں سے کوئی بھی نہ لینا جاہے تواس آبادی سے باہر والے اس کا ٹھیکہ لے سکتے ہیں۔

- یه ٹھیکدایک آدمی بھی لے سکتا ہے اور چندافراد مشتر کہ طور پر بھی لے سکتے ہیں۔
- اگر ٹھیکہ کے لیے ایک سے زائد در خواست پیش کی گئیں توایس، ڈی، ایم (S.D.M.) یا چیر مین (CHAIRMAN)
   ندی، تالاب کو نیلام پر چڑھا تا ہے۔
- ندی، تالاب کانھیکہ کم از کم پانچ سال اور زیادہ سے زیادہ دس سال کا ہوتا ہے۔ ایک صورت ننانوے سال کے ٹھیکے کی تبھی ہوتی ہے۔
  - بیٹھیکہ صرف وہی شخص لے سکتا ہے جس کے پاس نجی ندی ، تالاب نہ ہو۔
- ندی، تالاب کو ٹھیکہ پر دینے کا اختیار ایس، ڈی، ایم کو ہوتا ہے اور کفیل کرنے کا اختیار ڈی، ایم (D.M.) یا (A.D.M.) کو ہوتا ہے۔

واضح رہے کہ میہ شرطیں صوبہ اتر پر دیش کے قانون ٹھیکہ داری کے تحت ہیں۔ ہر ہر صوبے کے توانین کچھ نہ یچھ فہ کچھ ف مختلف ہیں۔البتہ ان توانین کے جزوی اختلاف ہے نفس مسئلہ کے حل میں کوئی بنیادی فرق نہیں ہوگا۔ ندی تالاب کاٹھیکہ درج ذیل فائدے کے لیے ہوتا ہے۔

- اس میں موجود مجھلیوں کا شکار کرنا۔ ﴿ نَی محھلیاں پالنا۔ ﴿ سَلَّصَارُ ہے کی کاشت کرنا۔ ﴿ کشتیاں اور اسٹیمر جلانا۔ ﴿ اِللّٰ عَلَی اللّٰہ اللّٰ اللّٰہ ا
  - جوندی تالاب نجی ہوتے ہیں،ان میں مدت، اجرت اور عمل کی تعیین آپی رضامندی سے طے ہوتی ہے۔
    - باغات عموماً نجی ہوتے ہیں۔ انھیں ٹھیکہ پر دینے کے کئی طریقے رائج ہیں:
      - جب منظر (بور) نکل آئے۔
        - جب ککوری نکل آئے۔
      - جب پھل خاصا بڑا بڑا ہوجائے۔
        - منظر(بور)آنے سے تہلے۔

باغات کاٹھیکہ، کھلوں کے مخصوص موسم تک کے لیے ہو تاہے۔اور سال دوسال، پانچے، دی سال کے لیے بھی ہو تاہے۔ ٹھیکہ دار صرف کھلوں کے حق دار ہوتے ہیں۔باغ کے در خت اور زمین سے اس کے ٹھیکہ کاتعلق نہیں ہو تا۔

اس فتم کے رائج ٹھیکے ظاہر الروایہ کے مطابق ناجائز و باطل ہیں۔ متون و شروح اور فتاوی میں اس کے باطل ہونے کی صراحت موجود ہے۔ وجہ یہ ہے کہ ٹھیکہ ایک عقد اجارہ ہے اور عقد اجارہ خاص منافع پر وار د ہوتا ہے۔ جس کا مفادیہ ہے کہ مین شے ملک مالک پر رہے اور مستاجراس سے نفع حاصل کرے۔ اگر اجارہ کسی مین و ذات کے استہلاک پر وار د ہو تووہ اجارہ صحیح نہیں باطل ہے۔

إن كانت الإجارة وقعت على إتلاف العين قصدًا فهي باطلة البذائدى تالاب كالمحيك موياباغات كا، المن مطابق استهلاك عين پراجاره مون كي صورت مين ناجائز وباطل موكا علامه شامى نے ردالمخار مين فرمايا:

الإجارة إذا وقعت على العين لا تصح فلا تجوز على استئجار الآجام والحياض لصيد السمك أو رفع القصب و قطع الحطب أو لسقي أرضها أو لغنمها منها و كذا إجارة المرعى. (۱) بهار شريعت مين بين المناها و كذا إجارة المرعى المناها بهار شريعت مين بين المناها المناها و كذا إجارة المرعى المناها و كذا إجارة المربع و قطع المناها و كذا إجارة المناها و كذا إداء و كذا إجارة المناها و كذا إجارة المناها و كذا إجارة المناها و كذا إداء و كذا إداء و كذا إداء و كذا إداء و كذا إدا

جواجارہ استہلاک عین پر ہوکہ متاجر عین شے لے لے ، وہ اجارہ ناجائز ہے۔ مثلاً نہریا تالاب کومچھلی پکڑنے کے لیے ٹھیکہ پر دیا بیہ ناجائز ہے ، بول ہی چراگاہ کا ٹھیکہ بھی ناجائز ہے کہ ان سب میں استہلاک عین ہے۔ (۲)

لیکن اس زمانہ میں ندی ، تالاب اور باغات کے ٹھیکوں میں لوگوں کا عام طور سے عمل در آمد ہے ، بلفظ دیگراس میں عرف و تعامل متحقق ہو چکا ہے اور لوگوں کو اس سے بازر کھنے میں حرج و مشقت ہے۔ توکیا آج کے زمانے میں ان عنود کے جواز کا حکم دیاجا سکتا ہے ؟

تالاب کے اجارہ سے متعلق فتاوی رضویہ کے مندرجہ ذیل اقتباس سے اس مسئلہ پر روشنی ڈالی جاتی ہے۔ مسئلہ: زید کا ایک تالاب ہے ،اس کو بعوض بیس رو پیدایک ماہ کی میعاد مقرر کرکے عمرو کے تصرف میں دیااور کہا کہ ان ایام معینہ کے اندر تم اس تالاب کے پانی سے بہر طور انتفاع (حاصل) کرسکتے ہو۔ اور نیز اس تالاب کی مجھلی پکڑسکتے ہو، یہ درست سے مانہیں ؟

الجواب: يمسئله معركة الآراب، عامير كتب مين الباجار كومحض حرام وناجائز وباطل فرما يااور يهي موافق اصول و قواعد في بهت بهت بهت بهت بهت الماء والسمك، و الأرض التي تحت الماء لا تصح للانتفاع بها في الحال، وهو شرط جواز الإجارة، و لذا لم يجز إجارة الجحش للركوب في وجيز الإمام الكردري، الإجارة إذا وقعت على العين لا تصح فلا يجوز استئجار الآجام والحياض لصيد السمك أو رفع القصب و قطع الحطب أو لسقي أرضها أو غنمها منها و كذا إجارة المرعى .اه. و في الدر المختار من البحر الرائق عن الإيضاح عدم جوازها، قال وما في الإيضاح بالقواعد الفقهية أليق لعدم الصحة . اورجامع المضمرات مين جواز يرفقي ويا-

في الدر المختار جاز إجارة القناة والنهر مع الماء، به يفتي لعموم البلوي . مضمرات . انتهي.

اس سلسلے میں چند سوالات حاضر خدمت ہیں:

<sup>(</sup>۱) ردالمحتار، ج:٥، ص:١٤٣

<sup>(</sup>۲) بهار شریعت، ج:۱٤، ص:۱٤٣

<sup>(</sup>۳)فتاوی رضو یه، ج:۸، ص:۱۵۷

## جدید مسائل پر علماکی رائیں اور فیصلے (جلداول)

(1) تالاب اور باغات کے طفیکے کی شرعی حیثیت کیاہے؟

(۲) استہلاک عین پراجارہ کابطلان وعدم جواز منصوص فی الشرع ہے یامنصوص فی المذہب؟

(m) کیا آج کے زمانہ میں تالاب اور باغات کے ٹھیکے میں عرف و تعامل یا عموم بلوی متحقق ہو دیا ہے؟ بصورت

اثبات کیااس ٹھیکے کے جواز کا حکم دیاجائے گا؟

ہے ؟ مفصل افادہ فرمائیں ۔

\*\*\*

#### خلاصة مقالات

## بیخوان تالاب اور باغات کے ٹھیکے کا مسکلہ

# تلخيص نگار: مفتی محمد نظام الدين رضوي، ناظم مجلس شرعي، جامعه اشرفيه، مبارك بور

#### لبم الثدالرحمٰن الرحيم

"تالاب اور باغات کے ٹھیکے" کے عنوان پر ۱۵ مر علمائے کرام کے مقالات و آرااس وقت پیش نظر ہیں، سارے ہی مقالہ نگار اس بات پر متفق ہیں کہ یہ ٹھیکہ اصل فد ہب کے لحاظ سے ناجائز و باطل ہے، اور ایک کے سواسب نے، یہ بھی صراحت کی ہے کہ اب بوجہ عموم بلوی جائز ہے، بعض حضرات نے عرف و تعامل کا بھی سہار الیا ہے۔ اور مولانا محمد صدر الوری قادری نے عموم بلوی اور تعامل سے استناد کے بجائے حیلۂ جواز پیش کر کے اس کو اختیار کرنے کی راے دی ہے۔ جواز پیش کر کے اس کو اختیار کرنے کی راے دی ہے۔ جواز کے حیلے دوسرے علمانے بھی نقل کیے ہیں، مگر ساتھ ہی وہ بوجہ عموم بلوی و تعامل جائز بھی قرار دیتے ہیں، پچھ نے حیلہ اختیار کرنے کو انسب بتایا ہے۔

حضرت مولانامفتی محمرالوب تعیمی دام ظله العالی نے بیراے دی ہے کہ جواز کے لیے بیہ حیلہ اپنایا جائے کہ تالاب اور باغات کی زمین اجارہ پر لے لی جائے۔البتہ عرف و تعامل کا تحقق تسلیم کرتے ہوئے انھوں نے مضمرات کا جزئیہ "جاز إحارة القناة و النهر مع الماء لعموم البلوئ "بھی نقل کیا ہے ، جس سے واضح ہے کہ وہ حیلہ اپنانے کی راپ زیادتِ احتیاط کے پیش نظر ہے ،اعلیٰ حضرت علیہ الرحمہ نے اسے احوط ہی فرمایا ہے۔

اس ضمن میں بیہ وضاحت بھی مناسب ہے کہ اس باب میں جو موقف مقالیہ نگار علمانے اختیار کیا ہے وہ در اصل اعلیٰ حضرت علیہ الرحمۃ والرضوان کا موقف ہے ،اس لیے اس بے مایہ نے اپنے مقالے میں صرف فتادیٰ رضویہ جلد ہشتم کتاب الاجارہ کی متعلقہ عبارات نقل کردینے کو کافی جانااور امیدیہ ہے کہ سارے علماے اہل سنت اس سے اتفاق فرمائیں گے۔ مقالہ نگار علما کے اسابہ ہیں:

| جامعه تبغیه ، مجدد بی                 | حضرت مولا نامفتي مجيب الاسلام تيم أظمى  | -(1)          |
|---------------------------------------|-----------------------------------------|---------------|
| جامعه نعيميه، مراد آباد               | حضرت مولانامفتي محمداليب نعيمي          | -(r)          |
| جامعه نعيميه، مراد آباد               | حضرت مولانامحمهاشم صاحب (تصديق)         | -(r)          |
| جامعه غوشيه،اتروله، گونڈه             | حضرت مولانامفتي محمد عنايت احمد نعيمي   | -(r)          |
| جامعه اشرفیه ، مبارک بور              | حضرت مولانأتمس الهدى مصباحي             | -(3)          |
| جامعه اشرفیه ، مبارک بور              | حضرت مولانا ناظم على مصباحي             | -(Y)          |
| جامعه انثر فيه، مبارك بور             | حضرت مولا نانفيس احمد مصباحي            | -(∠)          |
| جامعه اشرفیه، مبارک بور               | حضرت مولا نامحمه صدر الوريٰ مصباحی      | -( <b>^</b> ) |
| جامعه امجدییه، گھوسی                  | حضرت مولاناآلِ مصطفیٰ مصباحی            | -(9)          |
| ضياءالعلوم، بنارس                     | حضرت مولانا قاضى فضل احمد مصباحي        | -(1•)         |
| جامعه عربيه، سلطان بور                | جناب مولانا محمد سليمان مصباحي          | <b>-</b> (II) |
| گلستانِ جوہر، کراچی                   | جناب مولانا محمد ابو بكر صديق صاحب      | -(11)         |
| دار العلوم اسحاقيه ، جوده ل <u>ور</u> | جناب مولا نامحمه عالم گيرر ضوي مصباحي   | -(12)         |
| جامعه امجدییه، گھوسی                  | جناب مولاناابوالحسن قادري مصباحي        | -(14)         |
| جامعه اشرفیه، مبارک بور               | راقم الحروف محمد نظام الدين رضوي مصباحي | -(14)         |
|                                       |                                         |               |

 $^{\circ}$ 

# نصل

# تالاب اور باغات کے ٹھیکے کامسکلہ

تالاب اور باغات کے ٹھیکے مے تعلق درج ذیل امر پر مندوبین کا اتفاق ہوا۔

قال الزيلعى: وقال شمس الأئمة السرخسي: والأصح أنه لا يجوز؛ لأن المصير إلى مثل هذه الطريقة عند تحقق الضرورة، ولا ضرورة هنا؛ لأنه يمكنه أن يبيع الأصول على ما بَيَّنَا أو يشترى الموجود ببعض الثمن ويؤخر العقد في الباقي إلى وقت وجوده أو يشترى الموجود ببعض الثمن ويؤخر العقد في الباقي إلى وقت وجوده أو يشترى الموجود بجميع الثمن ويبيح له الانتفاع بما يحدث منه فيحصل مقصودهما بهذا الطريق، فلا ضرورة إلى تجويز العقد في المعدوم مصادما للنص. اه

قلت لكن لا يخفى تحقق الضرورة في زماننا ولاسيما في مثل دمشق الشام كثيرة الأشجار والثهار؛ فإنه لغلبة الجهل على الناس لا يمكن إلزامهم بالتخلص بإحدى الطرق المذكورة و إن أمكن ذلك بالنسبة إلى بعض أفراد الناس لا يمكن بالنسبة إلى عامتهم، و في نزعهم عن عادتهم حرج كما علمت، و يلزم تحريم أكل الثهار في هذه البلدان؛ إذ لا تباع إلا كذلك والنبي على إنما رخص في السلم للضرورة مع أنه بيع المعدوم فحيث تحققت الضرورة هنا أيضا أمكن إلحاقه بالسلم بطريق الدلالة فلم يكن مصادما للنص فلذ بعلوه من الإستحسان لأن القياس عدم الجواز و ظاهر كلام الفتح، الميل إلى الجواز ولذا أورد له الرواية عن محمد، بل تقدم أن الحلواني رواه عن أصحابنا وما ضاق الأمر الااتسع

ولا يخفى ان هذا مسوغ للعدول عن ظاهر الرواية. اه(١)

(۱) تالاب كااجاره بهى اصل مذهب كے مطابق ناجائزاوراب بوجه عموم بلوى جائزے - اعلیٰ حضرت باللخ فنے فرماتے

بي:

" يه مسئله معركة الآراب، عامة كتب مين اس اجاره كومحض حرام و ناجائز و باطل فرمايا، اوريبي موافق اصول و قواعد فدم به مسئله معركة الآراب، عامة كتب مين ال اجاره كومحض حرام و ناجائز و باطل فرمايا، اوريبي مواذ پر فتوگاديا، في الدر المختار: جاز إجارة القناة و النهر مع المماء، به يفتى لعموم البلوى. مضمر ات اهر اوراحوط يه كه تالاب كرنارك چندگرز مين محدود، معين كرايه پردك، اور پائي وغيره سے انتفاع مباح كردے يوں اسے كرايه اور اسے پائي، مجھلى، گھاس جائز طور پر مل جائير، گھاس جائز طور پر مل جائير، گھاس جائز مور پر مل جائير، گھاس جائز مور پر مل جائير، گھاس جائز مور پر مل جائير، گهي بالتبع جائز موط كه تالاب كا اجاره

ولقد أحسن (صاحب جامع المضمرات-ن) إذ علّل الإفتاء بعموم البلوى، لا بحصول الجواز بالتبع، فإذن إن عمل بقوله "به يفتى" فلا شك أن قضيّتَه إطلاق الجواز و هو الأيسر. و الأحوط ما مر فعليه فليقتصر، هذا ما عندي، والعلم بالحق عند العزيز الأكبر ".(٢)

<sup>(</sup>۱) رد المحتار، ج: ۷، ص: ۸٦، كتاب البيوع، مطلب في بيع الثمر والزرع والشجر مقصودًا ، دار الكتب العلمية، بير و ت.

<sup>(</sup>٢) فتاوى رضو يه، ص: ١٥٧ تا ١٥٩ ، ج: ٨ كتاب الإجاره

ديبهات ميں جمعه وظهر

☆-سوال نامه ☆-خلاصة مقالات ☆-فصلے

# سوال نامه

## ديهات ميں جمعه وظهر

#### ترتيب:مفى آلِ مصطفى مصباحى ،استاذ جامعه امجد بيرضويه ، كموسى

باسمه سبحانه و تعالى

انسان کی تخلیق کا اصل مقصد خدا ہے ذوالجلال کی عبادت ہے۔ قرآن کریم میں ارشاد ہوا: "وَ مَا خَلَقْتُ الْهِنَ وَ الْإِنْسَ اللّٰ لِلَهُ عَبْدُونِ ﴿ مَن مَیں نے جن اور آدی ای لیے بنائے کہ میری بندگی کریں۔ اور۔ یہ حقیقت مسلم ہے کہ تمام عباد توں میں سب سے اہم نماز ہے، جن میں نماز جمعہ بھی ہے، جوالک عظیم شعار اسلام ہے جس کے شرائط نماز پنجگانہ سے زائد ہیں (جن کی تفصیل کتب فقہ میں موجود ہے)"ا قامت جمعہ کی ایک اہم شرط مصریافنائے مصر کا ہونا بھی ہے۔ " یہ شرط حضرت علی زندہ اللہ علی زندہ میں مدیث سے ماخوذ ہے۔

"لا جمعة ولا تشريق ولا صلوة فطر ولا اضحى إلا في مصر جامع." جمعه وتشريق اور عيدين صرف بڑے شہر میں صحیح ہیں۔(۱)

<sup>(</sup>۱) مصنف عبد الرزاق و ابن ابي شيبه ۲/ ۱۰۱

کے مرتکب ہول سے۔ " (۱)

لیکن مصر (شہر) کے کہتے ہیں؟ ظاہر الروایہ میں اس کی تعریف ان الفاظ میں کی گئی ہے:

"إنه بلدة كبيرة فيها سكك و أسواق ولها رساتيق وفيها وال يقدرعلى إنصاف المظلوم من الظالم بحشمه وعلمه أو علم غيره يرجع الناس إليه فيها يقع من الحوادث." (غنية)

مصروہ آبادی ہے جس میں متعدّد کو ہے ہوں، دوامی بازار ہوں، نہ وہ جسے پیٹھ کہتے ہیں۔ اور وہ پرگنہ ہے کہ اس کے متعلق دیہات گئے جاتے ہوں، اور اس میں کوئی حاکم مقدمات رعایا فیصل کرنے پر مقرر ہو، جس کی حرمت و شوکت س قابل ہوکہ مظلوم کاانصاف ظالم سے لے سکے۔(۲)

فنائے مصر کی تعریف یہ ہے:

"وهو ماحوله اتصل به أو لا لأجل مصالحه كدفن الموتى وركص الخيل." (٣)

"شہر کے گرداگرد جہاں تک کوئی موضع مصالح شہر کے لیے معین کیا گیا ہو، مثلاً کیمپ یا عید گاہ یا شہر کا قبر ستان دہاں ہو، دہ سب فنائے مصر ہے۔اگر چہ بچ میں زراعت کا فاصلہ ہو۔ " <sup>(م)</sup>

یہ تعریف کتب فقہ میں مذکور ظاہر الروایة کی تعریف کاخلاصہ اور نچوڑ ہے۔

اس کے بالقابل روایتِ نادرہ میں مصر کی تعریف بیر کی گئی ہے:

"لو اجتمع أهله في أكبر مساجده لا يسعهم (أي اجتمع من تجب عليهم الجمعة لاكل من يسكن في ذاك الموضع من الصبيان والنساء والعبيد." (٥)

''شہروہ آبادی ہے جس کی اکبر مساجد میں اس کے سکان جن پر جمعہ فرض ہے ، یعنی مرد عاقل ، بالغ ، تندرست نہ سا سکیں۔'' (۲)

اور جہاں چند مساجد نہ ہوں ،ایک ہی ہواور اس میں نہ ساسکیں توبھی اس روایت کی بنا پروہ شہر ہے۔ شہر کی مذکورہ بالا تعریف پر مجد داعظم امام احمد رضاقد س سرہ نے متعدّد وجوہ سے نقص و ایراد اور اعتراض واشکال وار دکیے۔

<sup>(</sup>۱) فتاوي رضو يه، جلد سوم، ص: ۲۱۷

<sup>(</sup>۲) فتاوی رضو یه، ج:۳، ص: ۲۷۱

<sup>(</sup>۳) در مختار، ج: ۱، ص: ۹۹۱

<sup>(</sup>۴) فتاوی رضو یه، ج:۳، ص:۱۷۷

<sup>(</sup>۵) غنية، عنايه، ج: ۲، ص: ۲٤

<sup>(</sup>۲) فتاوی رضو یه، ج:۳، ص: ۲۷۱

(۱)-اس تعریف پر خودمکهٔ معظمه دید پندیطیبه گاؤ*ن عظیم ہے جاتے ہیں* ادران میں جمعه معاذاللہ حرام وباطل قرار پاتا۔ہے۔ دیمانت

(۲)۔ اکبر مساجدہ کواگراپنے ظاہر پررکھیں اور ان میں متعدّد مساجد صغیر وکبیر اور ان سب میں اکبر ہونا شرط کریں۔ جب تومکہ معظّمہ کاشہر نہ ہوناصراحةً واضح کہ مکہ عظمہ میں سوامسجد الحرام کے کوئی مسجد صد ہاسال تک نہ تھی۔

(۳)-اگرایک ہی مسجد پر قناعت کریں اور مجاز اُٹھہرالیں کہ یہی ایک مسجد ہے تو یہی اکبر مساجد ہے۔ تو اول تو یہ س قدر مقاصد شرع سے دور وہمجور ہے ، ایک عظیم اسلامی شہر جس میں لاکھ مسلمان مر دمقاتل رہتے ہیں ، اس میں ایک مسجد فرض سجیجے جس میں لاکھ سے زائد یاصر ف لاکھ آدمی آسکیں۔ اور ایک گمنام پہاڑ کی تلی میں بن کے کنارے دو جھونیٹریاں وحثی جنگیوں کی ہوں۔ جن میں آٹھ دس مردر ہے ہیں ، اور انھوں نے ایک چبوترہ چندگز کا بنالیا ہے ، جس میں سات آدمیوں کی گنجائش ہے ، آگے امام اور پیچھے تین تین آدمیوں کی دوصفیں۔ تولازم ہے کہ وہ شہر عظیم الثان گاؤں ہو ، اور اس میں جمعہ حرام۔ اور بیہ کور دہ

مصرجامع ومدینه عظیمه ہواوراس میں جمعہ فرض۔مع ہذاایسا ہو تودن میں چھے چھے بار مصریت و قرویت پلٹا کھائے۔" (۱)

اعلیٰ حضرت عِلاِلِشِے نے مصر کی اس تعریف کو مرجوح و متروک، خلاف ظاہر الروایہ اور غیرصیحے و نامقبول بتایا، فقہاک ایک بڑے طبقے نے اسے غیرصیح قرار دیتے ہوئے ظاہر الروایہ کے مطابق ہی فتویٰ دیا، اور اسے راجے و معتمد و مختار و واضح بتایا۔ لیکن اب د شواری یہ ہے کہ ہماری بہت سی ایسی بڑی آبادیاں ہیں جہال کوئی حاکم نہیں۔ جیسے ضلع اعظم گڑھ میں مبارک پور، سرائے میر، ضلع مئومیں ادری، کوپانچ و غیرہ۔ اس طرح اگر تلاش کیا جائے تو بو پی و بہار اور دیگر صوبہ جات میں ایسی بہت سے بڑی آبادیاں ملیں گی جہال کوئی حاکم نہیں۔ توایسی جگہوں میں نمازِ جمعہ کاکیا حکم ہوگا ؟

مجد داظم قدس سرہ نے دیہات میں نماز جمعہ پڑھنے کے متعدّ دگناہ بتائے، وہ اپنے فتویٰ میں فرماتے ہیں:

"اليى جكه جعه ياعيدين پر هناند ب حنى بيس گناه ب منه ايك گناه بلكه چند گناه - اولاً جب نماز جمعه وعيدين و هال سختا نهيس تويه امرغير سخح عيل مشغوليت بوئى اوروه ناجاز ب - "فى الدر المختار تكره تحريمًا أي لأنه استغال بما لايصح لأن المصر شرط الصحة. " ثانيًا تول فقط مشغولى نبيس بلكه اس امرناجائز كوموجب شوكت اسلام جانابلكه به قصدونيت فرض و واجب اداكيا، يه مفسد و عقيده ب - جس سے علانے تحذير شديد فرمائى - "أوصوا بترك التزام مستحب إذا حيف أن يظنه العوام و اجباً وفى أخف منه قال سيدنا عبد الله بن مسعود رضى الله تعالى عنه لا يجعل لأحدكم للشيطان شئى من صلوته يرى ان حقا عليه أن لا ينصر ف إلا عن يمينه لقد رأيت رسول الله عن يساره . رواه الشيخان، فاذا كان هذا فيما هو مشروع بأصله فما ظنك بما لم يجز عن راسه " ثالا: جب كه واقع ميس نماز جمعه وعيد تمى تواكد نماز نفل مشروع بأصله فما ظنك بما لم يجز عن راسه " ثالا: جب كه واقع ميس نماز جمعه وعيد تمى تواكد نماز نفل مشروع بأصله فما ظنك بما لم يجز عن راسه " دالمحتار عن العلامة الحلبي محشى الدر هو نفل مولى كه به الحراكة منه الدر هو نفل

<sup>(</sup>۱) فتاوی رضویه، ج:۳، ص:۷۱۲

مکروه لأدائه بالجماعة. " يه تينون وجهين جعه وعيدين سب كوشامل بين . رابعاً: اقول: جمعه بين اسك سبب جوظهر نهير هين ان پر توفرض بي روگيا، ترك فرض اگرچه ايك بي بار بهوخود كبيره به اور جوبزعم خود احتياطي ركعات پر هين ود بهي تارك بجماعت ضرور بهو ي اور جماعت فد به معتدمين واجب جس كاايك بار ترك بجمي گناه اور متعدّ د بار بهوتووه بهي كبيره: "كما نصوا عليه والأمر اوضح من ان يوضح." خامساً: اقول: وه احتياطي ركعات واكه حقيقة فد به في مين آنج بي كاظهر في اعناقهم فاذا نوي مين آنج بي كاظهر أدر كوها ولم يؤدوها و جب انصر افها إلى ظهر اليوم. "ياآن كه معجد مين جمع بين جماعت پر قادر بين ، تنبا پر صح بين يددو سرى شاعت به كمجمع بهو كرابطال جماعت به يشارع نے خوف جيسي حالت ضرورت شديده مين بجي رواندر كها بلكه ابطال در كنار موجودين مين بلاوجه شرى تفريق جماعت كوناجا كزر كوكرايك بي جماعت كرن كاطريقة تعليم فرمايا: "كما نطق به القرأن العظيم." (ا)

جدالمتار حانيءر دالمختار جلداول مين فرمايا:

"قوله: لكراهة النفل بالجماعة" اقول: بل فيه خمس كراهات."

احدها: هذه. والثانية الإشتغال بما لايصح، كما ياتي في العيد شرحا عن القنية. والثالثة : ترك فرض الظهر أو جماعته وهي واجبة.

الرابعة: اعتقاد العوام أن الجمعة فريضة عليهم في القرى.

والخامسة: صلاتهم الظهر فرادى مجتمعين مع عدم المانع، وهذه شنيعة أخرى غير ترك الجماعة، فإن صلى في بيته منعز لاعن الجماعة فقد ترك الجماعة، وإن صلوا فرادى حاضرين في المسجد في وقت واحد فقد تركوا الجماعة، وأتوا بهذه الشنيعة زيادة عليه فافهم. (٢)

ظاہر ہے کہ اس تھم کی روشنی میں لاکھوں مسلمان بشمول خواص کئی گناہ کے مرتکب ہوتے ہیں۔ مبارک بور جیسی آبادی
میں ہمارے اکا برعلمانے جمعہ کی نماز پڑھی، پڑھائی، نہ عوام سے فرض پڑھوائے نہ جماعت کروائی۔ پھران کا تھم کیا ہوگا؟

پھر حضرات نے اس کاحل یہ نکالا ہے کہ ایسی جگہوں پر جمعہ کی نماز بھی پڑھی جائے اور نماز ظہر بھی با جماعت اداکی
جائے۔ پھر حلقے میں اس پر عوام اور بعض خواص کاعمل بھی ہے۔ لیکن سوال سے ہے کہ کیا اس صورت میں ہم ان شرقی
قباحتوں سے نی جائیں گے ؟ جوظا ہر الروایہ کے مطابق دیہات میں جمعہ پڑھنے سے متعلق ہیں۔ مثلاً:
قباحتوں سے نی جائیں گے ؟ جوظا ہر الروایہ کے مطابق دیہات میں جمعہ پڑھنے سے متعلق ہیں۔ مثلاً:

<sup>(</sup>۱) فتاوي رضو يه، ج: ٤، ص: ٣٠٧

<sup>(</sup>٢) جد الممتار حاشيه رد المحتار، ج: ١، ص: ٣٦٧

(۲)-ایک امرناجائز کوعبادت سمجھ کرموجب شوکت اسلام جانا، نیزعوام کواس غلط فنہی میں مبتلا کیا کہ دیہاتوں میں بھی نماز جمعہ فرض ہے۔

(۳)-جب که داقع میں بیر تماز جمعه نہیں بیہ توایک نفل نماز ہوئی کہ باجماعت واعلانِ و تداعی اداکی گئی بیہ ناجائز رہا۔

(۴)-الیی صورت میں عوام یہ جمجھتے ہیں کہ جمعہ کے دن ان پر دو فرض ہیں، دورکعتیں الگ، چار رکعت الگ، اس

میں فساد عقیدہ کامظنہ بھی ظاہر ہے۔عوام کے لیے احتیاطی ظہرکے تعلق سے اعلیٰ حضرت قدس سرہ کاار شادیہ ہے:

"علانے فرمایا کہ ایسے لوگوں کوان رکعتوں کا حکم نہ دیاجائے، ان کے حق میں یہی بہت ہے کہ بعض روایات پر ان کی نماز ٹھیک ہوجائے، اخیس ایسی احتیاط کی حاجت نہیں۔"(ا)

(۵)-امام احمد رضاقدس سرہ نے عوام کے بارے میں بتایا کہ وہ جمعہ پڑھیں تومنع نہ کیا جائے۔ جب کہ بعض حلقوں میں خواص بلاتر دد جمعہ پڑھتے ہیں اور دونوں کی امامت بھی کرتے ہیں۔اس کے جواز کی کیا گنجائش ہے؟

جہاں تک روایتِ نادرہ کا تعلق ہے بہت سے فقہائے کرام نے اس روایت پر فتویٰ دیا۔ چناں چہ ابن شجاع نے اس تعریف کواحسن بتایا، والو الجید میں اسے صحیح کہا، متن و قامیہ، متن مختار اور شرح مختار میں اس قول کو اپنایا، متن در میں دو سرے اقوال پر اسے مقدم رکھاجس کا ظاہر ترجیج ہے۔ ابو عبد اللہ ثلجی نے اسے قول مختار بتایا، صدر الشریعہ نے و قامیہ اور شرح میں اس پر اقتصار فرمایا۔ تنویر الابصار میں علامہ غزی تمر تاشی نے بھی اس پر اقتصار کیا۔

تنوير الابصار و در مختار ميں ہے:

"و يشترط لصحتها وهو مالا يسع أكبر مساجدهم أهله المكلفين بها و عليه فتوى اكثر الفقهاء مجتبى لظهور التواني في الاحكام."

ردالمخارميں ہے:

"(قوله وعليه فتوى أكثر الفقهاء الخ) قال ابو شجاع: هذا أحسن ما قيل فيه، وفى الولوالجيه وهو صحيح - كنز - و عليه مشى فى الوقاية و متن المختار وشرحه وقدمه فى متن المدر وعلى القول الآخر وظاهره ترجيحه وأيده صدر الشريعة بقوله لظهور التوانى فى احكام الشرع سيها فى إقامة الحدود فى الأمصار."(٢)

امام احمد رضاقدس سره فرماتے ہیں:

(۱) - "تعریف مهمر میں ہمارے علما سے کثیر اقوال آئے، جن میں مصحح و مختار و معتمدِ ائمہ کبار دو ہیں۔" (۳) میہ پورا

<sup>(</sup>۱) فتاوی رضویه، ج:۳، ص: ۸۸۱

<sup>(</sup>۲) رد المحتار، ج: ۱، ص: ۹ ٥

<sup>(</sup>٣) فتاوي رضو يه، ج:٣، ص:٧٠٣

فتویٰ چھپانہیں ہے،اول ظاہر الروایہ کوذکر فرمایا۔ میرانطن غالب ہے کہ دوسری روایت سے مرادیہی روایتِ نادرہ ہے۔ (۲)- "دربار ہُ عوام فقیر کا طرزِ عمل یہ ہے کہ ابتداءً خود انھیں منع نہیں کرتا۔ نہ انھیں نماز سے باز رکھنے کی کوشش پندر کھتا ہے۔ ایک روایت پر صحت ان کے لیے بس ہے۔وہ جس طرح خداور سول کا نام پاک لیس غنیمت ہے، مشاہدہ ہے کہ اس سے روکیے تووہ وقتی چھوڑ بیٹھتے ہیں۔ "(۱)

(۳)-ایک روایتِ نادرہ امام ابو یوسف رٹائٹٹٹٹٹے سے یہ آئی ہے کہ جس آبادی میں اسنے مسلمان مرد، عاقل، بالغ، ایسے تندرست جن پرجمعہ فرض ہوسکے آباد ہوں کہ اگروہ وہاں کی بڑی سے بڑی مسجد میں جمع ہوں تونہ ساسکیں۔ یہاں تک کہ انھیں جمعہ کے لیے شہر جمعہ کے میں فرماتے ہیں:

میں فرماتے ہیں:

"وعنه أي عن أبي يوسف (أنهم إذا اجتمعوا) أي اجتمع من تجب عليهم الجمعة لاكل من يسكن في ذلك الموضع من الصبيان والنساء والعبيد، قال ابن شجاع: هذا حسن ماقيل فيه إذا كان أهلها بحيث لو اجتمعوا (في أكبر مساجدهم لم يسعهم) ذلك حتى يحتاجوا إلى بناء مسجد آخر للجمعة الخ."

"جس گاؤں میں بیدحالت پائی جائے اس میں اس روایت نوا در کی بنا پر جمعہ وعیدین ہوسکتے ہیں۔اگر چیہ اصل مذہب کے خلاف ہے مگراہے بھی ایک جماعت متاخرین نے اختیار فرمایا۔" (۲)

فتوئی کے مذکورہ بالا اقتباس سے ظاہر ہوتا ہے کہ مجد داعظم اعلیٰ حضرت قدس سرہ نے اس روایت نادرہ پرعمل کی اجازت دی ہے اور اسے معتمد بھی جانا ہے۔ جیسا کہ پہلے فتوئی کے اقتباس میں ہے۔ کیا مبارک بور جیسی آباد بول میں جہال کوئی حاکم نہ ہواس روایت نادرہ پرعمل کرنے کی اجازت ہے؟ جب کہ ظاہر الروایہ کے مطابق الیمی ہزار ہاہزار آباد بول کے اندر جہال کوئی حاکم نہیں ، جمعہ پڑھنے والے مسلمان ایک نہیں پانچ پانچ گناہوں کے مرتکب ہوتے ہیں۔ کیا ایسی صورت حال میں روایت نادرہ پر فتوئی دینا جائز نہ ہوگا؟ مجد دِ أعظم نے فتاوی رضویہ جلد دوم میں فرمایا:

"پڑیاکی نجاست پر فتوی دیے جانے میں فقیر کوکلام کثیرہے، مخص اس کا یہ کہ پڑیا میں اسپرٹ کا ملنااگر بطریق شری خابت بھی ہوتواس میں شک نہیں کہ ہندیوں کواس کی رنگت میں ابتلائے عام ہے اور عموم بلوی نجاستِ منفق علیہا میں باعث تحفیف حتیٰ فی موضع النص القطعی کہا فی ترشش البول قدر رؤس الابر کہا حققہ المحقق علی الاطلاق فی فتح القدیر نہ کہ محل اختلاف میں جو زمانہ صحابہ سے عہد مجتهدین تک برابر اختلافی جلاآیا۔..... مسلمانوں کوضیق و حرج میں ڈالنا اور عامدً مومنین و مومنات واقطار ہندیہ کی نمازیں معاذ اللہ باطل اور اضیں آثم اور مصرعلیٰ الکبیرة قرار

<sup>(</sup>۱) فتاوی رضو یه، ج:۳، ص:۷۱۶

<sup>(</sup>۲) فٰتاویٰ رضو یه، ج:۳، ص:۲۰۷

دیناروش فقہی سے یکسر دور پڑناہے۔ " (۱)

حقد نوشی کی اباحت کا حکم دیتے ہوئے آپ رقم طراز ہیں:

"بالجمله عندالتحقیق اس مسئله میں سواحکم اباحت کے کوئی راہ نہیں ہے۔ خصوصاً ایسی حالت میں کہ عجماً وعرباً، شرقاً و غرباً عام مومنین بلاد وبقاع تمام دنیا کواس سے ابتلاہے۔ توعدم جواز کاحکم دیناعامۂ امت مرحومہ کومعاذ اللہ فاسق بناناہے۔ جے ملت حفیہ سمحہ ، سہلہ، غرا، بیضا ہر گزگوار انہیں فرماتی۔ "(۲)

امام احمد رضا عَلا الفِئے کے دور سے آج کے حالات کافی بدل چکے ہیں اور دیہات میں نماز پڑھنے کاعمل خاصاو سعت پاگیا ہے۔ اور اس سے روکنے میں بلفظ دیگر ظاہر الروایہ کے مطابق فتویٰ دینے میں باب فتنہ کو وار دکرنا ہے۔ فقہا ہے کرام نے بدلتے ہوئے حالات کے تناظر میں بہتیرے مسائل میں ظاہر الروایہ سے عدول کرکے فتویٰ دیا ہے ہے، جس کی دونظیریں بہاں پیش کی جاتی ہیں:

(۱)- ارتداو زن کا مسکلہ: - عورت اگر معاذاللہ مرتد ہوجائے توظاہر مذہب یہ ہے کہ اس کا نکاح نوراً نیخ ہوجائے گا، لیکن اب فتو کا اس پر ہے کہ عورت مرتد ہو کر نکاح سے خارج نہیں ہوتی۔ امام احمد رضاقد س سرہ فرماتے ہیں:
"اب فتو کی اس پر ہے کہ مسلمان عورت معاذاللہ مرتد ہو کر بھی نکاح سے نہیں نکل سکتی وہ بدستور اپنے مسلمان شوہر کے نکاح میں ہے۔ " "من ذالك إفتائی مرارًا بعدم انفساخ نكاح امر أة مسلم بار تدادها لما رأیت من تجاسر هن مبادرة إلى قطع العصمة. "(۳)

(۲) - غیر کفومیں نکاح کا مسکہ: - عورت نے اولیاء کی اجازت کے بغیر غیر کفومیں نکاح کیا۔ توبہ ظاہر الروایہ میں ہے کہ نکاح سجے ہے، لیکن اولیا ہے عورت کو حق شنے حاصل ہے۔ مگر اب فتو کی روایتِ ناورہ پر ہے کہ نکاح منعقد ہی نہ ہوگا۔ در مختار میں ہے: "ویفتیٰ فی غیر الکفو بعد جو از ہ اصلا و ھو المختار للفتوی لفساد الزمان "(۳) اس شم کی بہت ی نظیریں کتب فقہ میں موجود ہیں کہ حالات (اسباب سترمیں سے کسی سبب کے حقق ) کے پیش نظر فقہ اے کرام نے اصل مذہب سے عدول کیا ہے، اور ظاہر الروایہ کے خلاف فتویٰ دیا ہے۔ ویہات میں نماز جعد ہے تعلق حالات کی سالم ہمارے علاے کرام سے مخفی نہیں۔ ان حالات کے تناظر میں شرعی نقطۂ نگاہ سے مسلم کا پائیدار حل مالات کی سالم کا مالے کرام سے چند سوالات حاضر خدمت ہیں:

● مصری جامع مانع تعریف کیاہے؟ فی زمانناکن آبادیوں پر یہ صادق آتی ہیں؟

<sup>(</sup>۱) فتاوي رضويه، ج: ۲، ص: ٤٥

<sup>(</sup>۲) فتاوی رضو یه، ج:۲، ص:٤٣

<sup>(</sup>٣) فتاوي رضو يه، ج: ١، ص:٣٩٢

<sup>(</sup>۴) درِ مختار، ج: ۲، ص: ۲۹۷

- اروایتِ نادرہ کے مطابق مصر کی تعریف اور اس کے مصادیق کی وضاحت فرمائیں ؟
  - کیافی زمانا"روایتِ نادره" پر فتوی اور عمل جائزہے؟
  - احتیاطی ظہر کامطلب کیاہے؟ اور اس کے مواقع کیاہیں؟
- ابعض علاقے میں نماز جمعہ پڑھ کر ظہر یا جماعت بھی پڑھتے ہیں ، اس کا ماخذ کیا ہے ؟ جب کہ دونوں میں آیا
- ضرور نفل نماز ہوتی ہے۔اس کا حکم کیا ہے ؟ کیااس حکم میں عوام دخواص دونوں بیساں ہیں ؟ یادونوں کے حکم میں فرق ہے
  - 🗨 مصرو قربیہ کے احکام میں جمعہ وعیدین برابر ہیں؟ یادونوں میں فرق ہے؟
    - کیا"اعلم علماے بلد"والی کے حکم میں ہوسکتے ہیں؟

دیہاتوں میں جمعہ کے ساتھ ظہریا جماعت بھی پڑھیں یا پڑھائیں اور عوام کواس کی تلقین بھی کریں توکیا ہے جے ؟ ۔

2222

#### خلاصة مقالات

#### ببعنوان

## دبيهات ميں جمعه وظهر

### تلخيص نگار: مفتى محرنظام الدين رضوى، ناظم مجلس شرى، جامعه اشرفيه، مبارك بور

"دیہات میں جمعہ وظہر" کے مسکلے پر چودہ علماکے مقالات موصول ہوئے، وہ یہ ہیں: حفرت مولانامفتي مجيب الاسلامسيم أظمى جامعه تيغيه ، بھدو ہي۔ **-(1)** حضرت مولا نامفتي محمدالوب تعيمي جامعه نعیمیه، مراد آباد به -(r) حفرت مولانا محمر ہاشم صاحب (تصدیق) حامعه نعيميه، مراد آباد ـ **-(r)** حضرت مولا نامفتي محمد عنايت احمر عيمي جامعه غوشيه،اتروله۔ -(r) حامعه قادريه، مالده۔ حضرت مولاناعز براحسن **-(a)** جامعه امجدید، گھوسی۔ حضرت مولاناآل مصطفیٰ مصباحی **-(Y)** ضياءالعلوم، بنارس-حضرت مولانا قاضي فضل احمد مصباحي -(4) ضياءالعلوم، ہزاري باغ۔ جناب مولاناانور نظامي مصباحي **-(**\(\) جامعه امجدییه، گلوسی۔ جناب مولاناابوالحن مصباحي -(9) سراج العلوم، برگدھی۔ جناب مولانا شبير احمد مصباحي -(1+) جامعه عربيه، سلطان يور ـ جناب مولانا محرسليمان مصباحي **-(11)** جناب مولانا قاضي فضل رسول مصباحي سراج العلوم، برگدھی۔ -(11) جناب مولا نامحمرعالم كيرر ضوى مصباحي دارالعلوم اسحاقيه، جودھ بور۔ -(111) راقم الحروف محمد نظام الدين رضوي مصباحي جامعه اشرفیه، مبارک بور ـ -(11)

"مصر" کی تعریف کے بارے میں دورائیں ہیں:

مولانا قاضی فضل رسول صاحب کی رائے یہ ہے کہ مصر کی جامع مانع تعریف "مایجتمع فیہ مَرافِق أهلہ" ہے،اعلیٰ حضرت علیہ الرحمہ نے ایک فتوے میں روایت نادرہ کی طرف میلان فرمایا،وہ اس تعریف پرمحمول ہے۔ وہ فرماتے ہیں کہ روایت نادرہ پر فتویٰ کے لیے فتنہ کا تحقق یا اندیشہ کا سہارالینا در ست نہیں،عوام علمانے پیروہیں، اس لیے نہ فتنہ ہوگا، نہ اس کا اندیشہ۔

قاضی صاحب موصوف کے سواتمام مقالہ نگاروں کا اس امرپر اتفاق ہے کہ مصر کی دو تعریفیں مختار و مُصحّب ہیں۔ ایک تعریف ظاہر الروایہ جو فتاوی رضویہ میں ص:۵۱۵، ج:۳/بہارِ شریعت، ص:۹۴،۹۳، ج:۴، وغیرہ میں مرقوم ہے۔ ووسم کی تعریف بروایت نادرہ الم ابوبوسف علیہ الرحمہ" مالو اجتمع اهلهٔ فی اکبر مساجد هم لایسعهم." مولانا قاضی فضل رسول و مولانا آلِ مصطفیٰ صاحبان و راقم الحروف نے یہ بھی صراحت کی ہے کہ نادر الروایہ کی بیہ تعریف حد منطقی نہیں، بلکہ محض ایک علامت و شاخت ہے۔ قاضی صاحب نے اپنی تائید میں حضرت مفتی اعظم ہند علیہ الرحمہ اور حضرت نائب مفتی اعظم دام ظلہ العالی کا ارشاد بھی نقل کیا ہے۔

اس پرسب کا اتفاق ہے کہ جوآبادیاں روایت نادرہ پر مصر کے حکم میں آتی ہیں وہاں جمعہ قائم کرنے کی اجازت دی ئے۔

● ساتھ ہیاں پر بھی سب متفق ہیں کہ جھوٹے چھوٹے دیہات روایت نادرہ کے مصداق نہیں۔

لیکن بڑے دیہات سے کتنا بڑادیہات مراد ہے عام طور سے اس کی طرف مقالہ نگاروں نے توجہ نہیں فرمائی۔ راقم الحروف کی ناقص رائے ہے ہے کہ جس بستی میں مسلمان کچھ کم وبیش دوسوگھر آباد ہوں وہ مصر کے حکم میں ہے مصر جامع کا مطلب ہے " جامع جماعات" عام طور سے ایک چھوٹی معجد کی جماعت کم وبیش سوافراد پر شتمل ہوتی ہے توتین مسجدوں کی جماعت سے تا کی جماعت سے تین سویازیادہ افراد پر شتمل ہوں گی۔ "ا کبر مساجدہ" کا لفظ کم از کم تین مسجدوں کا تقضی ہے اس طرح "مصر جامع" اور "ا کبر مساجد" کے مفہوم میں کیسانیت پائی جاسکتی ہے۔

احتیاطی ظہر: کے بارے میں سب نے فتاویٰ رضویہ کے اقتباسات پیش کیے ہیں جو تمام اہل سنت کے نزدیک تسلیم شدہ ہیں۔ یہاں غور طلب میہ ہے کہ جو بعض خواص دیبات میں جمعہ کے بعد ظہریا جماعت اداکرتے ہیں وہ ظہرا حتیاطی کی نیت سے پڑھتے ہیں، یا اسے ظہراصلی و فرضِ عین قطعی مانتے ہیں، میں سمجھتا ہوں کہ وہ حضرات "ظہراصلی" پڑھتے ہیں، احتیاطی نہیں، کیوں کہ ان کی دلیل ہے:

"لو صلّوا في القرئ لزمهم أداء الظهر." (١)

<sup>(</sup>۱) شامي عن الجواهر، ص:٧، ج:٣

"اگرفتنه کااندیشه ہو توبہ نیت نفل (جمعہ میں) مشارکت ممکن ہے۔ " فتاوی رضویہ کی اس دلیل کا تقاضا یہی ہے کہ وہ "ظہر اصلی" فرضِ میں نہیں آتے وہال توظہر اصلی" فرضِ میں کی نیت سے پڑھتے ہیں اور جو دیہات روایت نادرہ پر بھی مصر کے حکم میں نہیں آتے وہال توظہر احتیاطی بھی ظہر اصلی ہی ہے۔

(۲)- تواب یہاں تحقیق طلب امریہ ہے کہ دیہات میں جمعہ کے بعد ظہراحتیاطی اور ظہراصلی پڑھنے کا حکم کیساں ہے یاالگ الگ\_کیافرض مین کی ادائیگی کی وجہ سے دو فرض کا گمان ہو تووہ فرض حچوڑ دیاجائے گا؟

(۳)- پہاں یہ امر بھی غور طلب ہے کہ جو دیہات کسی روایت پر بھی مصر نہیں ہیں اور وہاں بھی جمعہ کی ادائیگی میں عموم بلویٰ پایاجا تاہے، وہاں کے لیے کیاحکم ہو گا؟

(الف) - كيانصيس تنهگار، فاسق، مرتكب كبيره بتاكر حيور دياجائع؟

(ب)-یاائمهٔ ثلاثه کے مذہب پر عمل کی اجازت دی جائے؟

(ج)- یابی<sup>حکم</sup> دیاجائے کہ جمعہ کے بعد ظہر ہاجماعت پڑھیں ، جب کہ ہم انھیں جمعہ سے روک نہیں سکتے۔ لقوله تعالیٰ: " اَرَءَیْتَ الَّذِیْ یَنْ هَی یُ عَبُلًا اِذَاصَلْی ﷺ"<sup>(۱)</sup>

(و)-يابيه كافى مو گاكه أعلم على بلدجمعه قائم كروے: "لِمَا في القهستاني: إذِنُ الحاكم ببناء الجامع في الرستاق إذنٌ بالجمعة اتفاقًا على ماقاله السرخسي. "(٢)

(ہ)- یااس کے علاوہ کوئی اور صورت اختیار کی جائے۔

(۴)-وہ قصبات جہاں پہلے حاکم نصلے کے لیے مقرر تھے۔ بعد میں کسی وجہ سے نہ رہے۔ جیسے قصبہ مبارک بور ، وہ اب شہر ہے یانہیں ؟

یہ چار سوالات آپ حفزات کی خدمت میں بغرض تفتیح حاضر ہیں امیدہے کہ ایک بار پھراپنے افاضات سے نوازیں گے۔ نیم نیک نیک کے

الله كاشكر ہے كہ ان تقیحى ذكات پر خوش آئد بحثیں ہوئیں اور سواے ایک عالم دین کے تمام مندوبین نے ایک موقف پر اتفاق کر لیا، مگر فیصلے کے لیے سب كا اتفاق چاہیے تھااس لیے یہ مسئلہ فیصل بورڈ کے حوالہ ہوا۔ فتاوی رضویہ میں اعلیٰ حضرت علیہ الرحمہ كا ایک فتوی دیہات میں جمعہ کے جواز كابھی ہے ، فیصل بورڈ نے اسے بھی پیشِ نظر ركھ كرا لیک جامع فیصلہ قلم بند كیا۔

<sup>(</sup>١) القرآن الحكيم، سورة العلق ٩٦، آيت:٩، ٠١

<sup>(</sup>٢) الدرالمختار، ص: ٩١، ٥٩١، ج: ١.



### ديهات ميں جمعه وظهر

#### تتجربحث

شر کا ہے سیمینار کا اس پراتفاق ہوا کہ وہ مقامات جوظاہر الروایہ کے مطابق جامع شرائط جمعہ اورمصر (۱) قرار پاتے ہیں وہاں جمعہ کی اقامت اور ادائیگی فرض ہے۔

اب چوں کہ قصبات اور بڑی آباد نیوں میں بھی جمعہ قائم کرنے اور پڑھنے کارواج ہے اور عوام وخواص کااس پرعمل در آمد ہے،اس لیے سوال سامنے آتا ہے کہ کیاان مقامات کوغیر مصر قرار دے کرجمعہ کو ناجائز قرار دیاجائے یاکوئی اور صورت اختیار کی حاہے؟

اس کے جواب میں مندوبین نے یہ فرمایا کہ مصر کی ایک تعریف وہ ہے جوامام ابو پوسف سے نوادر میں آئی ہے ،اس پر بھی ایک جماعت فقہانے فتویٰ دیا ہے ،اس لیے لوگوں کے تعامل کے سبب اور دفع حرج کے لیے یہ مانا جائے کہ تعریف مذکور کے تحت آنے والے مقامات مصر ہیں اور وہاں جمعہ کی اقامت اور ادائیگی فرض ہے ،لیکن ایسی جگہوں میں اگر کوئی عالم ظاہر الروایہ کا قائل اور اس پر عامل ہے تواسے اس کی اجازت ہے ،اور وہ فرض کا تارک ہرگزنہیں۔

آخری نشست میں اس پر بھی گفتگوآئی اور اتفاق نہ ہوسکا، اس لیے دیہات میں جعہ وظہریا جماعت کامسکلیمل طور پر فیصل بورڈ کے حوالے کیا گیا۔

<sup>(</sup>۱) مصریعنی شهرکی تعریف فتاوی رضویه میں اس طرح ہے:

<sup>&</sup>quot;وه آبادی جس میں متعدّد کو پے ہوں، دوامی بازار ہوں اور وہ پرگنہ ہے کہ اس کے متعلق دیبات گئے جاتے ہوں اور اس میں کوئی حاکم مقدماتِ رعایا فیصل کرنے پر مقرر ہوجس کی حشمت و شوکت اس قابل ہوکہ مظلوم کا انصاف ظالم سے لے سکے، جہاں یہ تعریف صادق ہے وہی شہر ہے، ہمار کہ انکمۂ ثلاثہ بین تعریف صادق ہے وہی شہر ہے، ہمار المختار المختار المختار المختار علیہ والمخلیہ والمخلیہ

#### فيصل بورة كافيصله

دوشنبه ۲۳ رر بیج الآخر ۱۲۲ همطابق ۱۲ رجولائی ۱۰۰۱ء مرکزی دار الافتابریلی شریف میں 'وفیصل بورڈ'' نے یہ فیصلہ صادر کیا-

فتاوی رضوید، ج:۳، ص:۱۹۸۷ پرہے:

(۱)-اگروه پرگند به اس كم تعلق ديهات بين اور اين حالت مين ضرور جانب سلطنت سے كوئى حاكم وہال فصل خصورات و فيصلة مقدمات كے ليے ہوتا ہے۔ مثل تخصيل دار وغيره جب تووه خود شهر ہے اور اس مين ادا ہے جمعه وعيدين ضرور لازم اور ان كا تارك گندگار و آثم ۔ فقد صدق عليها حد المصر الصحيح المروي في ظاهر الرواية عن الإمام الأعظم رضى الله تعالىٰ عنه: أنها بلدة فيها سكك و اسواق ورساتيق و فيها وال النع.

" (۲)-اور اگروہ پرگنہ نہیں ، یا وہاں کوئی حاکم فصلِ مقدمات پر مقرر نہیں ، مگر زمانۂ سلطنتِ اسلام میں وہ ایسا نفااور جب سے اس میں جمعہ ہوتا تھا تواب بھی پڑھا جائے گا، صلاۃ مسعودی ، باب ۱۳۳۸ میں ہے: " جائے راکہ تھم شہر داد ند بعد ازاں خرابی پذیرفت آں تھم شہرے باقی ماند تااگر نائب سلطان یا جمع دراں جانماز آدینہ گزار ندروابود۔"

(٣)-اوراگريددونون صورتين نهين توند هېرخفي مين و هان جمعه وعيدين نهين، پهر بهي جب كه مدت سے قائم ہے،اسے اكھيرانه جائے گا،نه لوگون كواس سے روكے گامگر شهرت طلب قال الله تعالى: أَرَّ يُتَ الَّذِيْ يَنْهَى، عَبْدًا إِذَا صَلَّى، وفيه عن أمير المؤمنين على كرم الله وجهه.

جلدسوم، ص:۲۰۷ پرہے:

ایک روایتِ نادرہ امام ابو بوسف ڈ النظائیۃ ہے یہ آئی ہے کہ جس آبادی میں اسنے مسلمان مردعاقل، بالغ ایسے تن درست جن پر جمعہ فرض ہوسکے آباد ہوں کہ اگروہ وہاں کی بڑی سے بڑی مسجد میں جمع ہوں تونہ ساسکیں، یہاں تک کہ انھیں جمعہ کے لیے شہر مجھی جائے گی۔امام اکمل الدین بابرتی عنابیہ شرح ہدا ہے میں فرماتے ہیں:

(وعنه) أي عن أبي يوسف (أنهم إذا اجتمعوا) أي اجتمع من تجب عليهم الجمعة لاكل من يسكن في ذلك الموضع من الصبيان والنساء والعبيد. قال ابن شجاع: احسن ما قيل فيه، إذا كان اهلها بحيث لو اجتمعوا (في اكبر مساجدهم لم يسعهم) ذلك حتى احتاجوا إلى بناء مسجد آخر للجمعة الخ.

جس گاؤں میں بیرحالت پائی جائے اس میں اس روایتِ نادرہ کی بنا پر جمعہ وعیدین ہوسکتے ہیں ،اگر چہ اصل مذہب کے خلاف ہے ،مگراسے بھی ایک جماعتِ متاخرین نے اختیار فرمایا ہے۔

(۷)-اور جہاں بیر بھی نہیں وہاں ہر گرجمعہ ، خواہ عید مذہب حنفی پر جائز نہیں ہو سکتا، بلکہ مناہ ہے۔ والله یقول

الحق وهو يهدى إلى السبيل، والله سبخنه و تعالى اعلم.

ان عبار تول کی روشنی میں سی حکم دیاجا تاہے کہ:

(۱) - جوآبادی عبارت نمبر:ا کے مطابق شہرہے، وہاں جمعہ وعیدین کی اقامت وادائگی فرض ہے۔

(۲)-اس طرح عبارت نمبر: ۲ کے مطابق جومقام پہلے شہر تھاجب سے اب تک وہاں جمعہ ہو تا آیا ،لیکن اب وہا<mark>ن</mark>

حاکم وامیرنہیں توبھی وہاں جمعہ بر قرار رکھاجائے گا۔

(۳)جوآبادی عبارت نمبر: ۱۳ اور روایتِ نادرہ کے تحت آتی ہے اور وہاں جمعہ ہو تاہے تووہال منع نہ کیا جائے، خصوصاً جد

كه عوام وخواص جمعه ميں شريك موتے ہيں اور كوئى ترك كرے تومفسده اور فتنه كادروازه كھلے۔

(۴)جوآبادی عبارت نمبر:۴ کے تحت آتی ہے تووہاں جمعہ وعیدین کی اقامت داداگی مذہبِ حنفی کی رو سے جائز نہیج

گر عوام پڑھتے ہوں تورو کا نہ جائے اور انھیں بہ نرمی اس کی تلقین کی جائے کہ آپ پر ظہر ہی فرضَ ہے اور اس کی جماع ﷺ

واجب ہے۔واللہ تعالیٰ اعلم۔

ضياءالمصطفى قادرى عفى عنه

٣٢١ر نيخ الآخر ٢٢٣١٥

فقير محداختر رضا قادری غفرله جلال الدین احد الامجدی

# دسوال فقهی سیمینار

منعقده: ۱۲/۵ منار ۱۲/۸ جمادی الاولیٔ ۱۴۵ ه مطابق سار ۴مر ۵ر جولائی ۴۰۰۶ء بروز شنبه، یک شنبه، دوشنبه بمقام: شارح بخاری دار الافتا، جامعه اشرفیه، مبارک بور

موضوعات

@-غيرمسلم حكومتول ميں جمعه وعيدين

ایک مجلس میں دی ہوئی تین طلاقیں تین ہی ہیں

@-بائر پرچيز (كراية فروخت) كاحكم

غيرسكم حكومتول ميں جمعه وعبدين

☆-سوال نامه ☆-خلاصهٔ مقالات ☆-فصلے

## سوال نامه

### غيرمسكم حكومتول مين جمعه وعيدين

#### ترتیب:مفتی محدنظام الدین رضوی، ناظم مجلس شرعی، جامعه اشرفیه، مبارک بور

آج دنیاکی حکومتیں تین حصوں میں بٹی ہوئی ہیں:

ایک توخالص مسلم حکومتیں ، جہاں سلاطین یا وزراکی حکمرانی ہے ، جیسے انڈونیشیا، بحرین ، بنگلہ دیش ، پاکستان ، الجیریا ، مصر ، لبنان ، یمن ، عمان وغیرہ۔

دوسری وه حکومتیں جہاں پہلےمسلم سلاطین کی حکمرانی تھی اور اب وہ مسلم وغیرمسلم دونوں کی دولتِ مشترکہ ہیں، یا صرف غیرمسلم فرمال رواکے زیر نگیں ہیں، مگر شعائرِ اسلام بھی بندنہ ہوئے اور اب بھی جاری ہیں، جیسے ہندوستان اور عراق۔ تیسری وہ حکومتیں جہاں شلطانِ اسلام کی حکمرانی بھی نہ تھی، نہ اب ہے، جیسے نیپال، روس، فرانس، برطانیہ، اسکاٹ لینڈ، جرمن، پر تگال، کینڈا، امریکہ وغیرہ۔

پہلی دو حکومتوں میں جمعہ وعیدین بالاتفاق درست ہیں، اور تیسری قشم کی حکومتوں میں جمعہ وعیدین کامئلہ زیر غورہے۔

ان حکومتوں میں آج اہل اسلام کی خاصی تعداد موجود ہے، اور وہاں جمعہ و عیدین بھی برابر پڑھتے چلے آئے، عوام و خواص بھی شریک جماعت ہوتے رہے، حتی کہ جوعلا، مشاکخ، واعظین اور بلغین باہر سے دہاں تشریف لے جاتے ہیں، وہ بھی جمعہ و عیدین کی جماعت ہوتے ہیں، شاذ و نادر ہی کچھ اللہ کے بندے احتیاط کرتے ہیں۔ اب حال یہ ہے کہ اگر وہاں کے مسلمانوں کو جمعہ و عیدین سے رو کا جائے تو یہ یا تو بالکل ہے اثر ہوگا یا اس کامنی اثر یہ ہوگا کہ اہل سنت بدند ہوں کی مساجد کی طرف اپنارخ پھیرلیس گے، اس لیے اب درج ذیل سوالوں کے حل کی طرف فقہا ہے اسلام کی توجہ ضروری ہے:

مساجد کی طرف اپنارخ پھیرلیس گے، اس لیے اب درج ذیل سوالوں کے حل کی طرف فقہا ہے اسلام کی توجہ ضروری ہے:

او الف ]: کیا فقہ حنفی کی روایت یا اقوالِ مشائخ میں کسی قول یا روایت سے ایسی حکومتوں میں (جوقتم سوم سے ہیں) جمعہ و عیدین کے جواز وصحت کا ثبوت فراہم ہو تا ہے۔؟

[ب]:اس ضمن میں بیر بھی واضح فرمائیں کہ یہاں "عموم بلویٰ" کا بحقق ہو دیا ہے۔ یانہیں ؟

🖝 - [الف]: باقی تینوں مٰداہب (مالکی، شافعی، حنبلی) میں ہے کسی مٰد ہب کے نقطۂ نظر سے ان حکومتوں میں جمعہ و

#### جدید مسائل پر علماکی رائیس اور فیصلے (جلداول)

عیدین کی اجازت ہے یانہیں؟

۔ [ب]-اجازت کی صورت میں کیا"اسبابِ ستّہ" میں ہے کسی سبب کی بنا پر فقہ حنفی کی روسے بھی بیہ اجازت ہو <sup>سک</sup>

ہے یانہیں۔

امید که ان سوالات کے تشفی بخش جوابات سے ممنون فرمائیں گے۔ لامید کہ کہ کہ

### خلاصة مقالات بعنوان غير مسلم حكومتول ميں جمعه وعبيرين سچھ ضروري مباحث كے ساتھ

#### تلخيص نگار:مفتی بدرِعالم مصباحی و مولانانفیس احد مصباحی ، جامعه اشرفیه ، مبارک بور

بسم الله الرحمٰن الرحيم

فقہ حنی میں جمعہ و عیدین کے جائز وقیح ہونے کے لیے ضروری ہے کہ وہ جگہ "اسلامی شہر" ہو لیمی شہر بھی ہواور وارالاسلام بھی، اس شرط کے لحاظ سے بلاوامر بکہ و لورپ و آسٹر بلیاوغیرہ غیر مسلم ممالک میں جمعہ و عیدین کی نماز سے جہرا وار است جال ہے ہے کہ ان ممالک میں بڑی تعداد میں مسلمان رہتے، بیتے اور آتے جاتے ہیں اور جمعہ و عیدین کی نمازی بھی اداکرتے ہیں، اس مسلم سے متعلق ایک زمانے سے مفتیان کرام کے پاس ہندو ہیر ون ہندسے سوالات آتے سے مان ممالک اداکرتے ہیں، اس مسلم سے متعلق ایک زمانے سے مفتیان کرام اور علما ہے اصلام کے لیے سخت البھن کا باعث بناہوا تھا۔ اس لیے محمورتِ حال کو دیکھتے ہوئے یہ مسئلہ مفتیان کرام اور علما ہے اصلام کے لیے سخت البھن کا باعث بناہوا تھا۔ اس لیے مبلوشری جامعہ اشرفیہ مبارک بور کے مخلص، درد مند اور حساس ذمہ داروں کو اس بات کی ضرورت محموس ہوئی کہ اسے مذاکرات کی میز پر لا یاجائے، تاکہ ماہر علما ہے کرام و مفتیان عظام ایک جگہ بیٹھ کرفقہی جزئیات و نظام اکر اور شری اصول کی روشن میں اس کا میح حکم متلاش کریں اور بھی دارالافتا ایک ہی طرح کے فتاوی جاری کریں۔ اس طرح "بائر پر چیز" کرایہ فروخت کی ساتھ یہ موضوع بھی دمجلس شری " کے دسویں فقہی سیمینار کے لیے منتخب ہوگیا جس کے لیے محقق مسائل جدیدہ حضرت علامہ مفتی مجمد نظام الدین رضوی دام خلد ناظم مجلس شری و صدر شعبۂ افتا جامعہ اشرفیہ مبارک پور نے سوال نامہ میں دنیا کی حکم رفتا م الدین رضوی دام فلد ناظم مجلس شری و صدر شعبۂ افتا جامعہ اشرفیہ مبارک پور نے سوال نامہ میں دنیا کی حکم میں دنیا کی حکم رفتا ہوں کا کیک میں دیا دوان حکم متال حکم میں دنیا کی حکم رفتا ہوں کہ سے سوالات مرتب فرما ہے ہیں جہاں سلطان اسلام کی حکم رفتا ہوں کہ میں دنیا کہ سے موالات مرتب فرما ہے ہیں جہاں سلطان اسلام کی حکم رفتا ہوں کہ میں دنیا کہ میں دنیا کہ دور سے متعلق ہیں جہاں سلطان اسلام کی حکم رفتا ہوں کی بھی نہ تھی ، نہ اب ہے۔

وه سوالات بيرېين:

(ا-الف)- کیافقہ حنفی کی روایات یا اقوالِ مشاکع میں کسی قول یار وایت سے ایسی حکومتوں میں (جونشم سوم سے ہیں) جمعہ و عیدین کے جواز وصحت کا ثبوت فراہم ہوتا ہے۔؟

(ب) اس من میں یہ بھی واضح فرمائیں کہ یہاں "عموم بلویٰ" کا تحقق ہو دیا ہے یانہیں ؟ (۲-الف) باقی تینوں مذاہب (مالکی، شافعی، حنبلی) میں سے کسی مذہب کے نقطۂ نظر سے ان حکومتوں میں جمعہ وعیدین کی اجازت ہے یانہیں؟

(ب) – اجازت کی صورت میں کیا "اسباب ستہ" میں سے کسی سبب کی بنا پر فقہ حنفی کی رو سے بھی بیہ اج زت ہوسکتی ہے یانہیں؟

درج بالاسوالات مے علق مجلس شرعی کو چوالیس مقالات و جوابات و آرا موصول ہوئے ، ان میں بعض مخضر ، بعض متوسطاور بعض مبسوط ہیں۔

یہ مقالات و آرابانچ طرح کے جوابات پر شمل ہیں:

(۱)- به غیرمسلم ممالک دارالاسلام ہیں،ان میں جمعہ وعیدین جائز ہیں۔

(۲)- بیہ ممالک دارالحرب ہیں مگر" دارالامن والمعاہدہ "ہونے کی وجہ سے دارالاسلام کے حکم میں ہیں۔ اس لیے وہاں جمعہ وعیدین میں کوئی قباحت نہیں۔

(۳)- پیسارے ممالک فقہ کی اصطلاح میں " دارالحرب" ہیں جن میں مذہب حنفی کے اعتبار سے جمعہ و عیدین ناجائز ہیں،عوام کواصل مذہب حنفی بتایا جائے اور اس کی خوب تشہیر کی جائے ،اگر اس کے بعد بھی وہ بازنہ آئیں تواخیس ان نمازوں سے رو کا نہ جائے ، بلکہ ان کے حال پر چھوڑ دیاجائے۔

(۴)- بیه ممالک غیرمسلم ممالک ہیں،البتہ حالاتِ زمانہ کو دیکھتے ہوئے جمعہ و عیدین کی اجازت ہونی جا ہیے لیکن کچھ شرائط کے ساتھ جوآگے مذکور ہوں گی۔

(۵)- بیه ممالک دارالحرب ہیں، اور ان میں اصل مذہب حنفی کی روسے جمعہ و عبیدین ناجائز ہیں، مگر عصر حاضر میں یہاں عوام و خواص بھی جمعہ و عیدین پڑھتے ہیں ، اس لیے اصل مذہب حنفی سے عدول کرتے ہوئے امام مالک علیہ الرحمة والرضوان یائسی اور امام کے مذہب پرجواز کافتویٰ ہونا چاہیے۔

اس مذاکر وقعبی میں بحث و مباحثہ کا آغاز بوں ہوا کہ فریق اول سے بوچھا گیا کہ آپ حضرات ان ممالک کو دارالاسلام کیوں کرمانتے ہیں؟ان لوگوں کا جواب یہ تھا کمحض احکام اسلام جاری ہونے سے "دارالحرب" "دارالاسلام" بن جاتا ہے۔ اقتدار مسلمانوں کے پاس ہویانہ ہو۔

در مختار برحاشيئر دالمختار ميں ہے:

"ودار الحرب تصير دارالإسلام باجراء أحكام الإسلام فيها كجمعة وعيد" (وإن بقي

فيها كافر اصلي، وإن لم تتصل بدر الاسلام). <sup>(</sup>

اس قول کے مطابق برطانیہ،امریکہ وغیرہ دارالاسلام ہیں،وہاں جمعہ وعیدین کی نماز قائم کرنا درست ہے،وہاں اُگر چہ سلطانِ اسلام نہیں جوجمعہ وعیدین قائم کرے،لیکن اعلم علاہے بلد کی اجازت سے ان کو قائم کیا جاسکتا ہے۔ بہارِ شریعت میں ہے:

"جمعہ قائم کرناباد شاہِ اسلام یااس کے نائب کا کام ہے؛ اور جہاں اسلامی سلطنت نہ ہووہاں جوسب سے بڑا فقیہ سنی صحیح العقیدہ ہوا حکام شرعیہ جاری کرنے میں سلطانِ اسلام کے قائم مقام ہے۔" (۲)

ان لوگوں کی دلیل کا بیہ جواب دیا گیا کہ دارالاسلام کی جامع تعریف وہ ہے جو"شرح نقابیہ" میں کافی کے حوالہ سے رکی گئی ہے:

"دارالاسلام ما يجرى فيه حكم امام المسلمين." (٣)

دارالاسلام وہ ہے جس میں "امام سلمین" کا حکم چلتا ہو۔ خیال رہے کہ یہاں "امام المسلمین" کالفظ خلیفۃ المسلمین، سلطان اسلام اور والی اسلام تینوں کو شامل ہے۔ اس طرح" ما یجری فیہ حکم امام المسلمین "چار طرح کے ممالک کوعام ہے:

- (۱)-وه جهال امام مسلمين كي سلطنت قائم هو، اور خود مختار هو\_ (<sup>(۱)</sup>
  - (٢)- خود مختار نه هوبلكه كسي سلطنت كفركي تابع هو\_
    - (٣)-بادشاه غيرمسلم هومگروز پراعلى مسلم \_ (٥)
- (م) سلطنت اسلام کازوال ہوجیا ہو مگراس کے جاری کردہ شعائر اسلام کی یاجزئی طور پر باتی ہوں۔(۱)

ادر بیسب پرعیاں ہے کہ بلادِ امریکہ و بورپ مذکورہ بالا صور توں میں سے کسی میں داخل نہیں۔ ساتھ ہی کتبِ فقہیہ کے مطالعہ سے یہی متفاد ہو تاہے کہ ابتداء "دار الحرب" کے دار الاسلام بننے کے لیے ضروری ہے کہ وہاں سلطانِ اسلام کی حکومت قائم ہوئی ہواور اس کا حکم جاری ہوا ہو، البتہ اس کے دار الاسلام رہنے کے لیے نہ سلطانِ اسلام کا وجود ضروری ہے اور نہ اس کے حکم کا جاری ہونا، بلکہ صرف بعض شعائرِ اسلام کا باقی رہنا کا فی ہے۔

<sup>(</sup>۱) درمختار بر حاشیهٔ ردالمحتار، ج:٦، ص:٢٨٨، كتاب الجهاد، باب المسأمن، مطلب: فیها تصیر به دار الاسلام، دار الحرب و بالعكس، دار الكتب العلمية، بیروت

<sup>(</sup>٢) بهارِ شريعت، ج: ٤، ص: ٩٥.

<sup>(</sup>۳) فتاويٰ رضو يه، ج: ۳، ص: ۲۱۷، رضا اکيدُمي، ممبئي.

<sup>(</sup>۴) فتاویٰ رضو یه، ج: ۳، ص: ۷۱۵ ، رضا اکید*ٔ می، ممب*ئی.

<sup>(</sup>۵) فتاوی رضویه، ج: ۸، ص: ۵۰۳ ، رضا اکیدٌمی، ممبئی.

<sup>(</sup>۲) فتاوی رضو یه، ج: ۳، ص: ۲۱ / و ج: ۸، ص: ۳۰۰.

فتاوی رضویه میں ہے:

"وبالجملة يُشترطُ لدار الاسلام ابتداءً. أعنى صيرورة دارالحرب دارالإسلام. جَرَيانُ حكم سلطان الإسلام فيها. وبقاءً مجردُ ظهور شعائر الاسلام ولو بعضًا وإن لم يبق الحكم ولا السلطان."

ند کورہ بالا تفصیل سے قسم دوم کے علما اور مقالہ نگار حضرات کا بھی جواب ہوگیا، اس طرح بیہ دونوں گروپ متفت الراہے ہوگئے۔

قسم سوم کے علاے کرام اور مقالہ نگار حضرات نے اپنے موقف کی وضاحت کرتے ہوئے فرمایا کہ یہ سارے ممالک دارالحرب ہی ہیں اور یہاں جعہ وعیدین ناجائز ہی ہیں، یہاں زیادہ سے زیادہ تعامل پایاجا تاہے، مگر تعامل کے ذریعہ اصل مذہب چھوڑ کرکسی دوسرے امام کے مذہب کو اختیار کرنا درست نہیں۔ان میں سے کسی نے کہا کہ عموم بلوگ وہاں مخقق نہیں،کسی نے کہا کہ عموم بلوگ تو تقتی نہیں،کسی نے کہا کہ عموم بلوگ تو تقتی نہیں،کیوں کہ دوسرے امام کے مذہب کو اختیار کرنے کے لیے ضرورت شرعیہ کا پایاجانا ضروری ہے جو یہاں موجود نہیں۔عدول عن المذہب کے لیے ضرورتِ شرعیہ کا بیاجانا ضروری ہے جو یہاں موجود نہیں۔عدول عن المذہب کے لیے ضرورتِ شرعیہ کا بیاجانا ضروری ہے۔ یہ درج ذیل عبارت سے ثابت ہے:

"وفى شهادات الفتاوى الخيرية: المقرر عندنا أنه لايفتى ولا يعمل إلا بقول الامام الأعظم ولا يعدل عنه لا إلى قولهما او قول أحدهما أو غيرهما إلا لضرورة، كمسألة المزارعة وإن صرّح المشايخ بأن الفتوى على قولهما، لأنه صاحب المذهب والإمام المقدم." ()

اس لیے غیر اسلامی ممالک میں جمعہ وعیدین کا معاملہ ہمارے نزدیک دیہات میں جمعہ وعیدین کی طرح ہے کہ بتانے کے باوجود عوام بازنہ آئیں تواخیں ان کے حال پر چھوڑ دیاجائے ، منع نہ کیاجائے ، البتہ علماے کرام اس سے بچیں اور پر ہیز کریں اور اگر پر ہیز کرنے کی صورت میں فتنہ و فساد ہویادو سرے مفاسد ، موجود یا مظنون ہوں توبہ نیت نفل شرکت کرسکتے ہیں اور اگر کوئی اس سلسلہ میں استفتاکرے توجواب میں وہی کہاجائے گاجواپنا اصل مذہب ہے کہ اسی جگہوں میں جمعہ وعیدین صحیح نہیں۔ البتہ جولوگ جمعہ وعیدین اداکرتے ہیں تعامل کی وجہ سے انھیں گنہ گار اور گنا و کبیرہ پر اصرار کرنے والانہیں سمجھا جائے گا۔

البد بووب بعد و عیری ادارے بی می ال و بدے ایک عالم دین ہیں، ان کا موقف ہے کہ : سوال نامے میں مذکور قسم سوم کے ممالک دار الحرب ہی ہیں، البتہ حالات زمانہ کے پیش نظر وہاں جعد کی اجازت ہونی چاہیے، مگر ترتیب ذیل کی رعایت کے ساتھ:

(الف) ان ممالک میں اس حیلہ کو اختیار کیا جائے جسے خاتم الحققین علامہ ابن عابدین شامی علیہ الرحمہ نے اپنے رسالہ " تنبیه الغافل و الوسنان علی أحکام هلال ر مضان " میں ایک جگہوں میں اقامت جعد کے تعلق سے

<sup>(</sup>۱) فتاوي رضويه، ج: ۱، ص: ۳۸۸ ، رضا اكيد مي، ممبئي.

بیان فرمایا ہے جہاں بعض شرطوں کے نہ پائے جانے کی وجہ سے جمعہ سے نہ ہو،اس کا حاصل میہ ہے کہ کوئی شخص ان ممالک میں کسی حق العبد کوصحت جمعہ پر معلق کر دہے ، پھر وہ حق دار کسی حاکم کے یہاں دعویٰ کرے کہ فلال شخص نے میرا میہ حق فلال جگہ صحت جمعہ پر معلق کیا ہے اور وہ حاکم ایسا ہوجس کے بزدیک وہاں جمعہ صحیح ہو،اب میہ حاکم حق دار کے حق کی ادائیگی اور اس جگہ جمعہ کے بچھ ہو گا جو سحت کی ادائیگی اور اس جگہ جمعہ کے بچھ ہو گا فیصلہ کر دے تواس صورت میں وہاں اس شخص کے لیے بھی جمعہ سے جمعہ کی ادائیگی اور اس جمعہ کا خالف ہو۔ (۱)

(ب) اولا توان ممالک میں جعہ وعیدین میں عموم بلوی کا پایاجانامی نظر ہے اور اگر بالفرض عموم بلوی کا تحقق ہو ہی گیا ہو تو دوسرے مذہب کی طرف عدول کرنے کے بجائے اپنے فقہا ہے حنفیہ میں سے امام ابن الہمام رحمۃ اللہ علیہ کے اس تھم کو پیش نظر رکھا جائے جو انھول نے اپنے زمانہ میں قرطبہ، بلنسیہ اور بلاد حبشہ کے بارے میں فرمایا ہے اور دیگر غیر اس تھم کو پیش نظر رکھا جائے جو انھول نے اپنے زمانہ میں قرطبہ، بلنسیہ اور بلاد حبشہ کے بارے میں فرمایا ہے اور دیگر غیر اسلامی ممالک کو اضیں کے ساتھ محتی کر دیا جائے، وہ سے کہ سارے مسلمان کسی ایک مسلم شخص پڑتفت ہوکر اسے اپنا والی بنا لین ہور اسے اپنا والی بنا لیس، پھر وہ قاضی مقرر کرلے یا خود مسلمانوں کے در میان قاضی کا کام انجام دے اور ایسے ہی وہ کسی کو اپنا امام بنالیس جو انھیں جعہ کی نماز پڑھائے۔(\*)

(ج)-اوراگرامام ابن الہمام رحمۃ اللہ علیہ کے قول پرعمل نہ ہوسکے توعموم بلویٰ کی وجہ سے دارالاسلام اور دارالحرب کی تعریف میں صاحبین (امام ابو یوسف اور امام محرعلیہاالرحمۃ) کا قول لیاجائے، اور اس قول پرعمل کرتے ہوئے "وارالاسلام" کے معنیٰ میں وسعت لائی جائے کہ "دارالحرب" محض ظہور احکام اسلام سے "دارالاسلام" ہوجائے گا۔اس کے لیے مزیداور کوئی شرط نہیں۔

ره گیایداشکال کداس صورت میں ان ممالک کابیک وقت دارالاسلام اور دارالحرب دونوں ہونالازم آئے گاکیوں کہ وہاں احکام اسلام بھی رائج ہیں اور احکام کفر بھی، تواگر محض ظہور احکام اسلام سے کوئی " دارالاسلام "ہواور محض ظہور احکام کفرسے وہ" دارالحرب "ہوتویہ حکومتیں بیک وقت دارالاسلام بھی ہوں گی اور دارالحرب بھی، اس کا جواب یہ ہے کہ یہاں حدیث پاک" الاسلام یعلُو و لا یُعلی "کے پیش نظر جہت اسلام کوغلبہ دے کراہے" دارالاسلام "بی کہاجائے گا، دارالحرب نہ کہاجائے گا۔

(و) — اور اگریہ وسعت نہ لائی جاسکے تو پھر آخری شکل یہی ہے کہ مذاہب ثلاثہ (مالکی، شافعی، حنبلی) میں سے کسی مذہب کی طرف عدول کیا جائے جن میں اقامت جمعہ وعیدین کے لیے نہ اسلامی شہر ہونا شرط ہے اور نہ سلطان ہی کی شرط ہے، اور فقہ حنفی کی کتابوں میں ایسی متعقد دنظیریں موجود ہیں جن میں ضرورت یا حاجت کی وجہ سے دو سرے مذہب کی طرف عدول کیا گیا ہے، جیسے زوجۂ مفقود الخبر کی عدت کے سلسلہ میں امام مالک کے مذہب پر فتو کی ہے۔

<sup>(</sup>۱) مجموعة رسائل ابن عابدين، ج. ١ ، ص: ٢١٦.

<sup>(</sup>٢) فتح القدير، ج:٦، ص:٣٦٥.

پنچویں قسم میں شامل علمااور مقالہ نگار حضرات کاموقف ہے ہے کہ بلاد بورپ وامریکہ اور ان جیسے سارے ممالک دار الحرب ہی ہیں جہاں اصل مذہب حنفی کی روسے جمعہ وعیدین ناجائز ہیں لیکن وہاں کے موجودہ حالات کے پیش نظر اپنے مذہب سے عدول کر کے مذاہب ثلاثہ (مالکی، شافعی، حنبلی) میں سے کسی ایک یاصرف مذہب مالکی کو اختیار کرتے ہوئے جواز وصحت کا حکم ہے۔ مگر پھر ان میں بھی اس حیثیت سے اختلاف نظر آیا کہ مذہب حنفی سے عدول کی وجہ "اسباب ستہ "میں سے کون ساسبب ہے، کسی نے عدول کا سبب تعامل کو بتایا، کسی نے عموم بلوی کو، کسی نے دین کی ضروری مصلحت کی تحصیل کو، کسی نے از الدہ فساد مظنون بطن غالب کو، کسی نے حاجت بمنز لیضرورت کو اور کسی نے کہا کہ یہاں بیک وقت اسباب ستہ میں سے کئی سبب پائے جارہے ہیں۔

جولوگ تعامل کوسبِ عدول بتاتے ہیں ان کاکہنا ہے ہے کہ ساری دنیا کے مسلمان جوغیرمسلم حکومتوں میں رہتے ہیں ، یاوہاں آتے جاتے ،اور تھوڑا یازیادہ قیام کرتے ہیں ،بلا تفریق عوام وخواص سب یااکثر جمعہ کی نماز پڑھتے ، پڑھاتے ہیں تواس طرح اس بلادِعالم کے اکثر سلمین کا تعامل ہواجو"اجماع مسلمین "کے درجہ میں ہے۔

جو حضرات عموم بلویٰ کوسب عدول تھبراتے ہیں وہ اپنے موقف کی وضاحت بول کرتے ہیں:

حیطے فقہی سیمینار زیراہتمام مجلس شرعی مبارک بور منعقدہ ۱۹۹۸ھ/۱۹۹۸ء میں ''عموم بلویٰ''کی درج ذیل تعریف پر تمام مندوبین کااتفاق ہو دیکا ہے۔

"عموم بلویٰ: وہ حالت و کیفیت ہے جس کے باعث عوام و خواص سبجی محظور شرعی میں مبتلا ہوں اور دین، جان، عقل،
نسب، مال یاان میں سے کسی ایک کے تحفظ کے لیے اس سے بچنا حرج و مشقت یا ضرر کا سبب ہو۔ " اس تعریف کی روثن میں اب غیر مسلم ممالک میں حالات سلمین کا جائزہ لیجیے ۔ اصل مذہب کے کھاظ سے وہاں جمعہ و عیدین ناجائز و باطل ہیں، اور دہاں جمعہ و عیدین پڑھنائی گناہوں کا سبب ہے، اس لیے بید افعال محظور شرعی ضرور ہوئے، اور اس محظور شرعی میں عوام و ہواں جمعہ و عیدین پڑھنائی گناہوں کا سبب ہے، اس لیے بید افعال محظور شرعی ضرور ہوئے، اور اس محظور شرعی میں عوام و ہواں جمعہ و عیدین کے طور پرفیل میں قراءت بالجبر مشروع نہیں، امام نے اگر فرض کی نیت کی توبہ جائز نہیں، صرف عوام کا ابتلا ہواور نہیں، اور دن کے نوافل میں قراءت بالجبر مشروع نہیں، امام نے اگر فرض کی نیت کی توبہ جائز نہیں، صرف عوام کا ابتلا ہول اور بی عام دین بھنس جائے توبہ بنیت نفل کسی حد تک شرکت کا امکان ہو سکتا ہے، لیکن جب عام طور پر علاو خواص بھی مبتلا ہول اور بی عام دین بھنس جائے توبہ بنا توبہ باعث شرکت کریں، اور ذاکر توبہ باعد اصرار گناہ کمیرہ اور گناہ کہیرہ کی خواص کا جم کا احت میں موبلا ہوں میں مرفعور میں صرف عوام ہی کا اجلائیوں، میکن اور فاص محلی اور فاص معلی اور فاص معلی اور اور کا کہنا ہیں ہے کہ اگر ان غیر مسلم حکومتوں میں عوام کو جمعہ و ان حکومتوں میں موبلہ خواص کا کہنا ہیہ ہے کہ اگر ان غیر مسلم حکومتوں میں عوام کو جمعہ و اور "زالہ فیار میا جائے کہ بھی موبلہ کی امرواء ہو جمعہ و اور شرک بیا ہو ہوام کا جمین متاثر ہوگا، دو سرے بیس اور امامت نہ کریں توبہ این اور بوام کے لیے فتح باب طعن و غیدین دور ایسانہ خال کہ ایس میں موبلہ ہوں کہ اور موبا ہوں کا دین متاثر ہوگا دو سرے بیش ترعوام ہواہ ہوں، دوبند یوں کی امامت قبول کر ایس علی کو اور موبلہ کی کا دور موبلہ کو مرب بیش ترعوام وہا ہوں کا دور بدور کوام کے لیے فتح باب طعن و غیدیت ہوگا دور کیا کہ کو موبلہ کی کی کا میں متاثر ہوگا دور سرے بیش ترعوام وہا ہوں کا دور کیا کہ دور کے جس علی کی اور دور کی کا دور سرے بیش ترعوام کے لیے فتح باب طعن و غیدیت کی کا معرور کیا کہ کیا کہ کی کی کر کیا گرائی خوام ہوگا ہوں دور کو کا دور کیا کہ کیا کہ کیا کہ کی کر کو کر کیا گرائی کی کر کر کیا گرائی کو کر کر کر کیا گرائی کیا کہ کر کر کر کر کر کر کر کر

کے باعث فی الحال ان کی نماز اور آئندہ ان کے ایمیان کی بربادی کاظن غالب ہے، ایسافسادِ مظنون بظن غالب سے بڑھ کرضرر اور حرج اور کیا ہوسکتا ہے۔"؟

ہاں اس سے بیچنے کی بیر تدبیر ہوسکتی ہے کہ عوام وخواص سب کوان کے حال پر چھوڑ دیاجائے کہ وہ جیسے بھی اللہ کانام لیس غنیمت ہے جبیبا کہ اعلیٰ حضرت علیہ الرحمہ نے باب جمعہ میں دیہات میں نماز پڑھنے والوں کے تعلق سے یہی موقف اختیار کیا ہے لیکن دارالحرب میں جمعہ کے تعلق سے بیر تدبیر کافی نہیں کیوں کہ دیہات میں جمعہ بعض روایاتِ مذہب پر صحیح ہے اور دارالحرب میں باتفاق ائمۂ مذہب جمعہ باطل ہے ، پھر دیہات میں بیہ چھوٹ صرف عوام کے لیے ہے ، علاو خواص کے لیے نہیں ، فتاوی رضویہ میں متعدّد مقامات پراس کی صراحت ہے ، مثلاً ایک مقام پر یہ الفاظ ہیں:

"مگر جاہل عوام اگر پڑھتے ہوں توان کومنع کرنے کی ضرورت نہیں کہ عوام جس طرح اللّٰہ و رسول کا نام لے لیس بمت ہے۔" (۱)

ابک جگہے

"بيه عوام كالانعام كے ليے ہے۔" (۱)

حاجت بمنزلۂ ضرورت کو سبب عدول قرار دینے والوں کا کہنا ہے ہے کہ اہل سنت و جماعت کے دین واعتقاد کی تفاظت کے لیے اب اس کی "شرعی حاجت بمنزلۂ ضرورت "جی ہے کہ عمواً لوگ جس مسجد میں نماز پڑھتے ہیں، اس مسجد کے امام، خطیب اور اس سے وابستہ علاو صلحا کے ہم مسلک اور ہم عقیدہ ہوتے ہیں، اور ہفتہ میں ایک بار جمعہ کی برکت سے آسانی کے ساتھ ان تک دین کا پھھ نہ کچھ ضرور کی پیغام پہنچ جاتا ہے۔ جوان کے حفظ دین کا سبب بنتا ہے توجمعہ قائم رکھنا اور اس میں علاو صلحا، خواص کا شریک ہونا عوام اہل سنت کو بدنہ ہمول سے دور و نفور رکھنے اور ان کے ایمان، عقیدے، عمل کی حفاظت کا اب ناگزیر ذریعہ بن حکا ہے، جو شرعی ضرورت کا درجہ رکھتا ہے، اس کی نظیر تعلیم قرآن پر اجرت ہے، جس سے احادیث کثیرہ میں نبی وارد ہے اور ہمارے علما کے کرام کا نہ ہب بھی تحریم ہے، پھر بھی عرف و ضرورت کی بنا پر اس کے جائز ہونے کا فتو کی ہوا۔ غور فرمائے دو سرے ند اہب فقہ کے علاسے اجرت پر تعلیم حاصل کر ناممکن تھا، اور اس میں قطعی کوئی محظور نہ تھا، پھر شافعی، مالکی، حنبلی نہ ہب اختیار کر لینا، دیو بندی، وہائی نہ ہب اختیار کر لینا، دیو بندی، وہائی نہ ہب اختیار کر نے سے بہت آسان تھا پھر بھی اس صورت میں ضرورت کا تحقق ہواتو منہ کی خوات میں مسئلۂ دائرہ میں بھی ضرورت کا تحقق ہوگا۔

اس کے بعد مقالہ نگاروں نے یہ گفتگو شروع کی کہ جب اپنے مذہب سے عدول کے "اسباب ستہ" میں سے یہاں ایک سبب یائی سبب پائے جاتے ہیں تومذ اہب ثلاثہ میں سے کس مذہب کی طرف عدول کیا جائے۔لیکن چوں کہ غیر اسلامی شہر میں جعہ کا جواز اور اسلامی شہر کی شرط کا نہ ہوناصرف امام مالک کے مذہب میں واضح طور پر موجود ہے۔ جیساکہ

<sup>(</sup>۱) فتاوی رضویه، ج: ۳، ص: ۷۱۹، رضا اکیدٌمی، ممبئی.

<sup>(</sup>۲) فتاوی رضو یه، ج: ۳، ص: ۲۱۷، رضا اکیدٌمی، ممبئی.

حفرت علامه مفتی محمد نظام الدین رضوی دام ظلد نے اپنے مقاله میں مذاہب اربعہ کی معتبر و مستند کتابوں سے اس کو ثابت فرما اور اخیر میں مذہب مالکی کی مشہور کتاب "بدایة الکہ اور اخیر میں مذہب مالکی کی مشہور کتاب "بدایة المحتبعد و نهایة المتقصد " (ج:۱، ص:۱۵۹، ۱۵۰) کی عبار توں سے ثابت فرمایا کہ مذہب مالکی میں مجمعہ کا دار الاسلام ہونا شرط نہیں ہے۔ لہذا ان ہی کا مذہب ایسا ہے جس کی بنیاد پر بلا و مذکورہ میں جمعہ کا جواز ہو سکتا ہے اس لیے اس کے اس کے مطابق عمل کا فیصلہ ہوا، سیمینار کی دونشستوں میں مسکلہ دائرہ کے تمام گوشوں پر کھل کر ذور دار بحثیں ہوئیں ، پھر باتفاق را سے مطابق عمل کا فیصلہ ہوا، سیمینار کی دونشستوں میں مسکلہ دائرہ کے تمام گوشوں پر کھل کر ذور دار بحثیں ہوئیں ، پھر باتفاق را سے مطابق عمر اسلامی ممالک میں اصل مذہب خفی کے لحاظ سے جمعہ و عیدین ناجائز و باطل ہیں، لیکن اس وقت از اله فسالا مظنون بطن غالب اور عموم بلویٰ "کی وجہ سے امام مالک ڈائش کے خد جب کواپناتے ہوئے ان کی صحت و جواز کا حکم ہے البتہ خواص ظہراحتیا طبی بھی پڑھیں۔

 $^{2}$ 

# فیص غیرسلم حکومتوں میں جمعہ و عبیرین

وارالحرب اگر دار الامن ہے تووہاں سے ہجرت واجب نہیں ،مندوب ہے۔

قرآن مجید میں ہے:

(قَالُوْآ اَكُمْ تَكُنُ اَرْضُ اللهِ وَاسِعَةً فَتُهَاجِرُوْا فِيْهَا) (ا)

اس کے تحت تفسیراتِ احدید میں ہے:

ذكروا: أن الآية تدل على أن من لم يتمكن من إقامة دينه في بلده كما يجب و علم أنه يتمكن من إقامته في غيره حقت عليه المهاجرة. و في الحديث: من فرّ لدينه من أرض إلى أرض و إن كان شبرا من الأرض استوجبت له الجنة و كان رفيق أبيه إبراهيم و نبيه محمد صلوات الله عليهم أجمعين...

و في هذا الزمان إن لم يتمكن من إقامة دينه بسبب أيدي الظلمة أو الكفرة يفرض عليه الهجرة و هو الحق. اه(٢)

عدة القارى ميں ہے:

هجرة من كان مقيما ببلاد الكفر "و لا يقدر على إظهار الدين" فإنه يجب عليه أن يهاجر إلى دار الإسلام كما صرح به بعض العلماء. (٣)

ادارالاسلام كى جامع تعريف: شرح نقاييس كافى ہے:

<sup>(</sup>١) قرآن مجيد، سورة النساء، آيت: ٩٧

<sup>(</sup>۲) تفسیرات احمدیه، ص:۲۰۲،۲۰۱

<sup>(</sup>۳) عمدة القارى، ص: ۲۹، ج: ۱

دار الإسلام ما يجري فيه حكم إمام المسلمين\_ (١)

ما يجري فيه حكم إمام المسلمين كالفظ وارطرح كے بلاد كوعام -

(۱) وه جهال امام سلمين كي سلطنت قائم مواور خود مختار مور (۲)

(۲) خود مختار نہ ہوبلکہ کسی سلطنت کفرکے تابع ہو۔ (۳)

(س) بادشاه غیرمسلم هو مگروالی (وزیرالی) مسلم هو۔ <sup>(م)</sup>

(س) سلطنت اسلام کازوال ہو دیا ہو مگراس کے جاری کردہ شعائر اسلام کلاً یابعضاً اب بھی باقی ہوں۔(۵)

امام المسلمين كالفظ خليفه، سلطان، والى سب كوعام ہے۔

🕝 فتحالقد بر كاجزئيه:

"وإذا لم يكن سلطان، و لا من يجوز التقلد منه كها هو في بعض بلاد المسلمين غلب عليهم الكفار كقرطبة في بلاد المغرب الأن و بلنسية و بلاد الحبشة و أقروا المسلمين عندهم على مال يوخذ منهم يجب عليهم أن يتفقوا على واحد منهم يجعلونه واليا فيولى قاضيا أو يكون هو الذي يقضي بينهم و كذا ينصبوا لهم إماما يصلي بهم الجمعة." (٢) فلاف ندمب في بير

علاوہ ازیں بیرعبارت ان بلاد ہے متعلق ہے جو پہلے دارالاسلام تھے پھران پر تغلب کفار کے ساتھ احکام اسلام یکسر بند کر دیے گئے ، اور زیر بحث مسئلہ ان بلاو سے متعلق ہے جن میں حکومت اسلام بھی نہ رہی اور احکام اسلام بند نہیں ،اس لیے عبارت فتح میں جو حکم ہے اس کے ساتھ ان بلاد کا الحاق نہیں ہوسکتا۔

کافی ابحاث کے بعد یہ طے ہواکہ یورپ اور امریکہ وغیرہ کے بلاد میں جہاں عوام وخواص جعہ وعیدین اداکررہے ہیں اور غیر مسلم حکومتوں کی طرف سے انہیں اجازت بھی ہے ، وہاں جعہ وعیدین سے انہیں روکنا سخت مفاسد کا باعث ہوگا جن کی تفصیل «مقالات» (مقالات» موجود ہے۔ اس لیے بالاتفاق وفع فساد مظنون بظن غالب کی خاطر اور اکثر مندوبین کے نزدیک بوجہ عموم بلوی بھی امام مالک رحمۃ اللہ علیہ کے مسلک پر عمل کرنے اور جعہ وعیدین اداکرنے کی اجازت ہوگا۔ ساتھ ہی خواص کوظہرا داکرنے کا بھی حکم ہوگا۔

 $\Delta \Delta \Delta \Delta \Delta$ 

<sup>(</sup>۱) فتاوی رضو یه ج: ۳،ص: ۲۱۷، رضا اکیدُمی، ممبئی

<sup>(</sup>۲) فتاوی رضو یه ج۳:،ص: ۷۱۵، رضا اکیدُمی، تمبئی

<sup>(</sup>۳) فتاوی رضو یه ج۳:،ص: ۷۱۵، رضا اکید می، ممبئی

<sup>(</sup>٣) فتاوي رضو يه ج: ٨:، ص: ٥٠٣ ، رضا اكيدُمي، ممبئي

<sup>(</sup>۵) فتاوی رضو یه، ج: ۳:،ص: ۷۱٦، رضا اکید می، ممبئی

<sup>(</sup>٢) فتح القدير، كتاب أدب القاضي، ج: ٧، ص: ٢٤٦، قبيل فروع في العرل

<sup>(2)</sup> ان مقالات كاخلاصه «صحيفه مجلس شرعی جلد سوم » میس ملاحظه كیاجا سكتا ب-۱۲ مرتب غفرله-

# ایک مجلس میں دی ہوئی تین طلاقیں، تین ہیں

رے فیصلہ کے - چھٹے ،ساتویں ، آٹھویں اور نویں فقہی سیمیناروں کی قرار داد کی توثیق مع دستخط



# ایک مجلس میں دی ہوئی تین طلاقیں، تین ہیں

باجازت صدر اا ربح بیر سوال سامنے آیا کہ ہمارے ملک کے کھے آزاد خیال لوگ ایک مجلس میں دی ہوئی تین طلاقوں کو ایک ماننا چاہتے ہیں، اس سلسلے میں ہمیں اپنا موقف ایک اجتماعی فیصلہ کی شکل میں واضح کر دینا چاہیے، چنا نچہ آج کی نشست میں بورے ملک سے شرکت فرمانے والے علماے اہل سنت نے باتفاق راہے یہ فیصلہ صادر کیا کہ شوہر ایک محلس میں تین طلاقیں دے تو تینوں طلاقیں واقع ہوں گی۔ طلاقیں دے تو تینوں طلاقیں واقع ہوں گی۔

سید نافاروق عظم ڈِٹِیْ ﷺ کے زمانے میں اس پراجماع صحابہ قائم ہو دپکا ہے ،اور چاروں مذاہب حنفی ، مالکی ، شافعی ،صبلی کے ائمہ کابھی اس پراتفاق ہے۔ <sup>(۱)</sup> واللہ تعالیٰ اعلم۔

#### حصے ،ساتویں ، آٹھویں اور نویں سیمینار کی قرار داد کی توثیق

آج مور خدہ ۱۷ جمادی الاولیٰ ۱۳۲۵ھ مطابق ۴۸ جولائی ۴۰۰۴ء کی نشست میں حیصے ،ساتویں ، آٹھویں اور نویں سیمیناروں کے طے شدہ امور تمام مندوبین نے بغور سنے اور توثیق کی۔

مسکئے "علاج بالدم " ہے تعلق بہت ہے امور سیمیناروں میں طے ہو پچکے تھے پھر کسی اشکال کی وجہ ہے وہ فیصل بورڈ کے حوالہ کیا گیا تھا اس ہے تعلق طے شدہ امور اور اشکال وجواب بھی نشست میں سنائے گئے جس پر تمام مندوبین نے اتفاق کیا اور اسے فیصلہ کے طور پر صادر کرنا منظور کیا اس نشاندہی کے ساتھ کہ فیصل بورڈ کے دوار کان کواس میں تامل ہے۔

<sup>(</sup>۱) اسمئلے کی تحقیق کتاب «محیمین سے غیر مقلدین کا انحراف » میں ہے۔ (۱۲مرتب غفرلد)

### دستخط مندوبين وثسركا

سرپرست مجلس شرعی وسربراواللی جامعه اشرفیه، مبارک بور صدرالمدرسين جامعها شرفيه وصدرمجلس شرعي

ناظم مجلس شرى وصدر شعبهٔ افتاجامعه اشرفیه، مبارک بور

شيخ الحديث جامعه اشرفيه، مبارك بور، عظم كره

شيخ الحديث دار العلوم نور الحق، چره محمد بور ، فيض آباد

شيخ الحديث الحامعة الاسلاميه ،رونا بي ، فيض آباد

الجامعة الرضوبيه مغل بوره پیشنه شی نمبر۸

صدر المدرسين الجامعة الغوشيه اتروله كونده

مهنداول شلع سنت كبير تكربوني

استاذ جامعه اشرفيه، مبارك بور، عظم گره

ركن المجع الاسلامي، ومهتم دار العلوم قادريه چرياكوث، مئو

استاذ مدرسه فيض العلوم محمد آباد گوهنه، مئو

مفتی وصدرالیدرسین دارالعلوم منظرحق، ٹانڈہ، امبیڈ کرنگر

استاذ جامعه اشرفیه، مبارک بور

استاذ جامعه اشرفیه، مبارک بور

استاذ جامعه اشرفیه، مبارک بور •

استاذومفتی جامعه اشرفیه، مبارک پور

استاذومفتي مدرسه ضياءالعلوم بجي باغ بنارس

استاذ مدرسه انوار العلوم، تلسي بور، گونده

صدرالمدرسين امدادالعلوم مثبنا سدهارته نكر

رکن مجلس شرعی واستاذ حامعه اشرفیه مبارک بور

ركن مجكس شرعي واستاذ حامعه اشرفيه مبارك بور

استاذ علىميه جمراشا بى، بستى، يوني

ركن مجلس شرعى واستاذ جامعه انشر فيه مبارك بور

عبدالحفيظ ففي عنه (1)

محداحدمصباحي **(۲)**·

محمد نظام الدين رضوي **(m)** 

> عبدالشكور (m)

خواجه مظفر حسين رضوي (4)

مفتى شبيرصن رضوي (Y)

محمطيع الرحمن مضطر (2)

محدعنايت احريبي **(**\(\)

(۹) محمدادریس بستوی

(۱۰) نصيرالدين عزيزي

(۱۱) محمد عبدالمبين نعماني قادري

(۱۲) نفرالله رضوی

محمدالوب رضوي

اعجازاحمه عفي عنه (10)

(۱۵) زایدعلی سلامی

(۱۲) محمد اختر کمال قادری

(۱۷) محدثیم مصیاحی

(۱۸) قاضی فضل احد مصباحی

(١٩) عبدالسلام مصباحی

(۲۰) زين العابدين مسي

(۲۱) بدرعالم مصباحی

(۲۲) صدر الورى قادري

(٢٣) محرنظام الدين

(۲۴) نفیس احدمصباحی

استاذومفتی دار العلوم علیمیه، جمداشایی،بستی، بویی

ر کن مجلس شرعی واستاذ جامعه اشر فیه ، مبارک بور

ر کن مجلس شرعی واستاذ جامعه اشر فید، مبارک بور

استاذ جامعه عربيه اسلطان بور ، بولي

ناظم مدرسه فيض النبي لتكفر اضلع بزارى باغ

استاذ جامعه اشرفیه، مبارک بور

مفتی مرکز تربیت افتاءاو جھا گنج، بستی

استاذومفتی دار العلوم قادریه نوریه، قادری نگر، دودهی ضلع سون بهدر

استاذ مدرسه سراج العلوم، برگد بی ضلع مبراج منج

اشاذ مدرسه سراج العلوم، برگد بی شلع مبران سنج

استاذومفتى دارالعلوم فيض الرسول، براؤل شريف ضلع سدهارته ممريويي

استاذ مدرسهاشرفيه ضياءالعلوم، خير آباد، مئو

مهتم مدرسداصلاح المسلمين ودار اليتامي راسي بور، چيتيس گره

استاذومفتی دار العلوم بهارشاه، قندهاری بازار، حسنوکره، فیض آباد

استاذ جامعه انثر فيه، مبارك پور، أظم گڑھ

صدرالمدرسين دارالعلوم ربانيه، بانده، بويي

رکن مجلس شرعی،واستاذ جامعه امجدید، گھوی،مئو

استاذ جامعه اشرفیه، مبارک بور

استاذ جامعه اشرفیه، مبارک بور

استاذ جامعه اشرفیه، مبارک بور

استاذ جامعه اشرفيه مبارك بور

استاذ جامعه اشرفيه، مبارك بور

استاذ جامعه اشرفيه، مبارك بور

استاذ جامعه اشرفیه، مبارک بور

دار الافتاحامعه اشرفيه ، مبارك بور

(۲۵) اختر حسین بستوی

(۲۷) مبارک حسین مصباحی

(۲۷) عبدالحق رضوي

(۲۸) محدسلیمان مصباحی

(۲۹) محمد انور نظامی

(۳۰) شمس البدى عفى عنه

(۳۱) محمداراراحدامجدی بر کاتی

(۳۲) محموداحمد بر کاتی

(۳۳) قاضی فضل رسول مصباحی

(۳۴) شبیراحد مصباحی

(۳۵) شهاب الدین احمد نوری

(٣٦) عبدالغفاراطمي

(٣٧) محملي فاروتي

(۳۸) محرمعین الدین اشرفی مصباحی

(۳۹) محدناظم علی مصباحی

(۴۰) نذر گھ

(۱۲) آل مصطفی مصباحی

(۳۲) ساجد علی مصباحی

(۲۳) وتشكيرعالم مصباحي

(۴۴) محمد قاسم مصباحی

(۵۵) جمال مصطفی قادری

(۴۷) اخرجسین فیضی مصباحی

(۷۷) محدرفيع الزمال مصباحي

(۴۸) مقصوداحمدمصاحی

(۴۹) غلام ني

## ہائر پرچیز(کراپی فروخت) کاحکم

☆-سوال نامه ☆-خلاصة مقالات ☆-فصلے

### سوال نامه

### ہائر پرچیز (کرایہ فروخت) کا حکم

#### ترتیب:مفتی محمد نظام الدین رضوی ، ناظم مجلس شرعی ، جامعه اشرفیه ، مبارک بور

ہائر پرچیز انگریزی زبان کے دو لفظوں کا مجموعہ ہے۔ ایک ہائر (Hire) جس کا معنی ہے کراہے۔ دوسرا پرچیز (purchase) جس کامعنی ہے فروخت ۔ اور معاہدہ کے لحاظ سے بید دوعقدوں کامجموعہ ہے۔ ایک اجارہ، دوسرے بیے، اس لیے اس کو 'گراہیہ فروخت'' اور کراہیہ خرید'' بھی کہتے ہیں۔

اس کاروبار میں خریدار کوسامان ماہ بہ ماہ پاسالانہ ہشتا ہی طے شدہ قسطوں پر یوں دیاجا تا ہے کہ آخری قسط ادا ہونے سے پہلے تک ہر قسط سامان کاکرایہ مجھی جائے گی اور آخری قسط اداکرتے ہی یہ ساراکرایہ سامان کے دام میں تبدیل ہوجائے گااور اس کی ملکیت بائع سے خریدار کو منتقل ہوجائے گی، بلکہ سے توبیہ ہے کہ وہ قسطیں ایک حیثیت سے کرایہ بھی ہوتی ہیں اور ایک حیثیت سے دام بھی۔

"کرایہ" کی شکل یوں بنتی ہے کہ آخری قبط ادا ہونے سے پہلے تک سامان کا مالک بائع ہی قرار دیاجاتا ہے۔لیکن ساتھ ہی ساتھ ادھار خریداری کا تصور ذہن میں بساکر بقایا قسطوں پر ادھار کی وجہ سے ایک مقررہ شرح کے مطابق سود بھی لیاجا تا ہے۔اس حیثیت سے بیہ" دام" بھی ہے۔

حکومت ہندنے ۱۹۷۲ء میں ہائر پر چیز اکیٹ (Actxxvi of 1972) پاس کیا تھاجس کی وجہ سے اسے قانونی حیثیت حاصل ہوگئی۔

كرابي فروخت كاتعارف: الساكيك مين كرايه فروخت كاتعارف النالفاظ ين چيش كياليات:

ہائر پرچیز (کرایہ فروخت) ایک ایسا معاہدہ ہے جس میں سامان کوکرایہ پر دیا جاتا ہے، جس کے ذریعہ کرایہ پر لینے والے کو معاہدے کی شرطوں کے مطابق اسی سامان کو خرید لینے کی مہلت رہتی ہے، اس معاہدے میں مندر جہ ذیل شرطیس بھی شامل ہوتی ہیں۔

(۱) سامان کامالک سامان پر قبضہ فورًا ہی اس شرط پر دے دیتا ہے کہ وہ مخص طبے شدہ مد توں میں قسط پر رقم کی ادائیگی کر تاریے گا۔

(۲) سامان کی ملکیت اس شخص کو آخری قسط کی ادائیگی پر منتقل ہوگ۔

(m) جب تک که سامان کی ملکیت منتقل نہیں ہوجاتی خریدار کوبیہ حق حاصل رہے گاکہ وہ اس معاہدے کور دکر دے۔(۱)

قریب قریب یہی تشریح اربابِ معاشیات نے بھی کی ہے۔ چناں چہ معاشیات کی اہم کتاب "جدید طریقهٔ تجارت ا تنظیم تجارت "میں ہے:

''کرایہ فروخت کاروبار'' سے مراد وہ کاروبار ہے جس میں گاہک کو قسطوں (Instalmint) پر مال فروخت کیاجا تا ہے لیکن مال پر خریدار کوملکیت ای وقت حاصل ہوگی جب وہ تمام قسطیں اداکرے گا۔

دوسرے الفاظ میں "کرا بیفروخت" کے طریقے کے مطابق تمام اداکی جانے والی تسطیں مال کاکرا بیہ تصور کی جاتی ہیں، جب تمام تسطیں ادا ہو جاتی ہیں تب "فروخت" کالین دین کمل ہوتا ہے۔اگر کوئی قسط ادا نہیں کی جاتی تووہ مال فروخت کرنے والا واپس لے سکتا ہے اور اداشدہ قسطیں ضبط کی جاسکتی ہیں، مال کا خریدار پہلی قسط اداکرنے کے بعد ہی مال پر قبضہ کرلیتا ہے لیکن اس کا مالک فورانہیں بن جاتا بلکہ تمام اقساط کی ادائیگی کے بعد مالک ہوتا ہے۔

کرایہ فروخت کاطریقہ قسطوں (خربداری) کے طریقے ہے مختلف ہے کیوں کہ اس میں مال کی ملکیت پہلی قسط ادا کرنے کے بعد ہی خریدار کو منتقل ہوجاتی ہے۔ (۲)

طريق كار: جديد طريقة تجارت مين طريق كاركى تفصيل اس طرح ب:

اس قسم کے کاروبار میں فروخت کرنے والا خریدار سے عدالتی کاغذ پر خانہ پُری کراتا ہے اور اپنے یہاں کے چھپے ہوئے فارم پر خریدار کے دو ضامنوں کے دست خط لیتا ہے۔ یہ ضانت اس بات کی ہوتی ہے کہ اگر خریدار نے مقررہ قسطیں ادانہ کیں توبہ ضامن قسطیں اداکریں گے۔ کاغذات کی تحمیل کے بعد پہلی قسط اداکر نے پر چیز خریدار کے حوالے کر دی جاتی ہے اور پھر وہ ہر ماہ مقررہ تاریخ تک قسط کی مقرر رقم اداکر تارہتا ہے ، یہاں تک کہ بوری قسطیں اداکر دیتا ہے ، کاروبار کی بیشکل آج کل عام ہور ،ی ہے۔ اور یہ بالواسط مغربی ممالک تعلق کھتی ہے۔ (۳)

نیزای میں ہے:

کرایہ فروخت کمپنیاں اپنے سرمایہ کاتخمینہ پہلے سے کرلیتی ہیں ، خاص طور سے وہ چند ہاتوں پر خصوصی توجہ دیت ہیں : (۱) کار دبار شروع کرتے وقت آمدنی کم ہوگی اور اخراجات زیادہ ہوں گے۔اور کافی عرصہ کے بعد قسطوں کی ادائیگی

<sup>(</sup>١) فندامينڻل ايندُ ايدُوانسدُ اكاؤنڻنگ، ص: ٧٤١، باب: ٢٢ هائر پرچيز اِكاؤنڻس

<sup>(</sup>٢) جديد طريقة تجارت، ص: ٤٦٤ ، ج: ١

<sup>(</sup>٣) جدید طریقهٔ تجارت، ص:٤٦٤، ٢٥، ج١:، كرایه فروخت كارو باری ادار مے

'آمدنی'' یاعملی سرمایه کا کام دے گ۔

(۲) صنعت کار کاروپیه کاروبار کی اشیا کی شکل میں دوسروں کے پاس ہے۔

(۳) صنعت کارکوستی در پر سود مل سکے تاکہ اس کو نقصان نہ ہو، یہ صنعت کار لمبے عرصہ، در میانی عرصہ ادر مختفر عرصہ کے لیے قرضہ جات لے سکتا ہے۔

یہ قرضے مالیاتی کمپنیوں (Finance Companies) سے بھی لیے جاسکتے ہیں، جو بڑے شہروں میں کرایہ فردخت کے اداروں کو مالیات دینے کی غرض سے قائم کی جاتی ہیں،ایک مالیاتی کمپنی،کرایہ فردخت کمپنی کے ساتھ مل کر کام کرتی ہے۔ جب کوئی شخص کوئی چیز کرایہ فردخت پر خریدنا چاہتا ہے۔ تو اس کو ایک" فارم تجویز" (Proposal Form) دیاجاتا ہے،جس میں مالیاتی کمپنی کو مال کھا جاتا ہے۔اس فارم کو بھر کر خریدار "کرایہ فردخت کمپنی" کے پاس جاتا ہے۔ جس کو گاہک کی مالی حالت کے بارے میں تصدیق کرنی ہوتی ہے۔اس فارم کے ساتھ کرایہ فردخت کمپنی ایک فردخت دستاویز بھیجتی ہے۔جس سے مالیاتی کمپنی اس مال کی مالک ہوجائے۔

اب مالیاتی کمپنی گاہک کے بارے میں جانکاری حاصل کرکے اس کے ساتھ 'گرایہ فروخت'' کا معاہدہ کرتی ہے ،
گاہک کو معاہدہ کرتے وقت کچھر تم مالیاتی کمپنی کو اداکرنی ہوتی ہے۔ اب مالیاتی کمپنی کرایہ فروخت کمپنی کو حصم دیتی ہے کہ گاہک و
اشیا سپر دکر دی جائیں ، کرایہ فروخت کمپنی اشیا دے کر گاہک سے رسید لے لیتی ہے اور مالیاتی کمپنی کو روانہ کر دیتی ہے ، اس
رسید کے ملنے کے بعد مالیاتی کمپنی کرایہ فروخت کمپنی کو بقیہ رقم اداکر دیتی ہے۔ اب لین دین کمل ہوجاتا ہے۔ بقیہ طیس اب
گاہک براہ راست مالیاتی کمپنی کو اداکر تا ہے۔ واجب الادا تاریخ پر بقیہ قسطوں کی ادائیگی نہ ہونے کی صورت میں مالیاتی کمپنی کو
یہ جن ہوتا ہے کہ وہ مال خریدار سے واپس لے کر ضبط کرلے ، خطرہ کم کرنے کے لیے مالیاتی کمپنی شروع میں خاص رقم پینگی
لے لیتی ہے اور ادھار کا عرصہ کم کرتی ہے۔ (۱)

کرایہ فروخت کی اشیا: اس سم کی دُکانوں میں ضروریاتِ زندگی کی وہ اشیافروخت ہوتی ہیں جن کی قیمت اتنی زیادہ ہوتی ہے کہ عوام کا ایک بڑا طبقہ انھیں نہیں خرید سکتا، اس لیے ان اشیا کی قیمت قسطوں میں وصول کی جاتی ہے ، ان اشیا میں مکانات، ریڈیو، ٹیلی ویژن، سلائی کی مشین، ٹرانزسٹر، گیس کے چو لیچ، فرنیچر، گھڑیاں، فریزر، ہیٹر، ٹرک، موٹر کار، مشین، دفتری ساز و سامان، ٹائپ رائٹر، ہوٹل اور اسپتالوں کے سامان وغیرہ شامل ہیں، اس طرح کرایہ فروخت کے ادارے بہت سی اشیافروخت کرتے ہیں۔

اشیاکوکرایہ فروخت پر دینے ہے پہلے خریدار کے متعلق یہ اطمینان کرلیناضروری ہوتا ہے کہ وہ قابل اعتماد ہے جو مقررہ وقت پر قسطیں اداکر دے گااس لیے جن لوگوں کی آمدنی مستقل ہوتی ہے ،اخیس ترجیح دی جاتی ہے۔ (۲) ہائر پرچیزا مکیٹ کی دفعہ ۴ کے مطابق ہائر پرچیز معاہدے میں مندر جہ ذیل امور کی وضاحت ہونی چاہیے:

<sup>(</sup>۱) جدید طریقهٔ تجارت، ص:٤٦٦، ج: ۱

<sup>(</sup>٢) حديد طريقة تجارت، ص: ٢٥، ج: ١

- (۱) سامان کی ہائر پرچیز قیمت۔
- (۲) سامان کی نفته قیمت بعنی وہ قیمت جس کو نفتدا داکرنے پر کراہیے پر لینے والشخص اسے خرید سکتا ہو۔
  - (۳) معاہدہ کس تاریخ کوہوا۔
  - (۴) قسطوں کی تعداد ، ہر قسط کی الگ الگ رقم ، اور اس رقم کی ادائیگی کاطریق کار۔
    - (۵) جوسامان لیا گیااس کاذکر۔ <sup>(۱)</sup>

كتاب "بائر يرچيزاكاؤنث" بلاك ٢ ميس ب

جب اشیا قسطول میں ادائیگی کی شرط پر فروخت کی جائیں تو تاخیر کے ذریعہ لی جانے والی قیمت بمیشہ نقذ بیجی جانے والی قیت سے زیادہ ہوتی ہے۔ بیراضافی قیمت ایک توعدم ادائیگی کے خطرات کے عوض میں ہوتی ہے ، دوسرے اس میں سود اور ہر جانہ بھی شامل ہو تا ہے۔ کیکن حساب و کتاب کی آسانی کے لیے دونوں قیمتوں کا پیر فرق بطور سود مانا جاتا ہے۔ اس لیے لازی ہے کہ کراپید دار قیمت کوسامان کی نقد قیمت اور سود میں تقسیم کر دیا جائے۔ لینی دونوں کوالگ الگ رکھا جائے۔ اور بہر حال اس بات کوذیمن میں رکھنا جاہیے کہ معاہدہ کے بعد فوڑ اجو قسطا داکی جائے گی ،اس پر کوئی سود نہیں لگے گا۔ دوسرا نکتہ بیہ ذ ہن میں رکھنا جاہے کہ ہر قسط کی شرح سود مکسال نہیں ہوگی۔ بلکہ ہر قسط میں بیرقم کم ہوتی جائے گی۔اس کی وجہ بیہ ہے کہ سود بقایار قم پرلیاجا تاہے، نہ کہ بوری رقم پر،اس لیے بہر حال آخری قبط کا سود دوسری قسطوں سے کم ہوگا۔ واضح ہوکہ قسط ماہانہ بھی ہوکتی ہے ، سالانہ بھی ، اور سہ ماہی وشش ماہی بھی ، عموماً بڑے سامانوں کی قسط سالانہ ہوتی ہے۔

#### (جارك اتساط كرابيه فروخت)

| شارقسط | كل نفذ قيمت | قسطىرتم | ادا کیا گیاسود | ميزان  |
|--------|-------------|---------|----------------|--------|
| (1)    | 29800/=     | 8000/=  | X              | 8000/= |
| (2)    | 21800/=     | 6910/=  | 1090/=         | 8000/= |
| (3)    | 14890/=     | 7255/=  | 745/=          | 8000/= |
| (4)    | 7635/=      | 7635/=  | 365/=          | 8000/= |

29800/=

22500/=

32000/=

نقرقیت (۲)

کل سود

كرابه خريد قيمت

جدید طریقهٔ تجارت میں 'کرایہ فروخت کاروبار'' کے فوائد اور نقائص پر بھی روشنی ڈالی گئی ہے، نقائص میں سے دو

<sup>(</sup>١) فنذا مينثل اينذ ايذوانسذ اكاؤنثنك، باب: ٢٢

<sup>(</sup>۲) تلخیص هائر پر چیز اکاونٹ بلاك، ۲ شائع کرده اندرا گاندهی او پین یونیورسیٹی ه

بطور خاص قابل ذكر بين:

(۱) اس طریقے کے مطابق چیزوں کی قیت ان کی اصل قیمت سے بہت زیادہ وصول کی جاتی ہے کہ بقایا قسطوں پر فروخت کرنے والا خریدار سے سود بھی وصول کرتا ہے۔ (۲) لوگوں کاز جمان تعین کی طرف ہوجاتا ہے اور لوگ غیر ضرور کی سامان بھی خرید نے لگتے ہیں ،اس میں فروخت کرنے والوں کو بھی نقصانات برداشت کرنے بڑتے ہیں۔ (ج:۱،ص:۲۱۱) سامان بھی خرید نے لگتے ہیں ،اس میں فروخت کی حقیقت "قانونی و معاشی نقطہ نظر سے ۔اب ضرورت ہے کہ شرعی نقطہ نظر سے بھی اس کا جائزہ لیا جائے اور فقہ اسلامی کے اصول و فروغ کے معیار پر اسے رکھ کریہ غیاں کر دیاجائے کہ اسلام کے مانے والے اکر کاروبار کے قریب آسکتے ہیں یا دور رہنا ہی ضروری ہے ؟اس لیے علی ہے کرام کی خدمات عالیہ میں عرض ہے کہ:

الکے دیا ہے ۔شرعی نقطہ نظر سے 'کر ایہ فروخت ''کی حقیقت کیا ہے کرام کی خدمات عالیہ میں عرض ہے کہ:

۔ شرعی نقطۂ نظر سے 'گرایہ فروخت'' کی حقیقت کیاہے ، کیا شریعت میں ایسے کاروبار کی کوئی نظیر موجود ہے جو دو عقدوں کامجموعۂ مرکب ہو؟

🕝 – اور بہر حال بیہ کاروبار شرعاً جائز ہے یا ناجائز؟

- ناجائز ہو تواس سے بیخے کے لیے کوئی شرعی حل یاحیا کمکن ہے ، یانہیں ؟

۔ بیش قیمت اشیامثلاً بس، ٹرک، ٹریکٹر وغیرہ کی نفته خریدار میں انکم ٹیکس کا خطرہ ہر آن لاحق ہو تاہے تواس سے بچنے کے لیے کرایہ فروخت کا طریقہ اختیار کرناکسی شرط کے ساتھ جائز ہے ، یانہیں ؟ امیدے کہ اپنے تحقیقی جواب سے مشکور فرمائیں گے۔

\*\*\*

#### خلاصة مقالات وابحاث

## ہائر پرچیز (کرابی فروخت) کا حکم

#### از: مولانا مبدالحق رضوي ومولانا محد صدر الوري قادري ، استاذ جامعه اشرفيه

جولوگ تعامل کو سببِ عدول بتاتے ہیں ، ان کا کہنا ہے ہے کہ ساری دنیا کے مسلمان جو غیرمسلم حکومتوں میں رہتے ہیں ، یا وہاں آتے جاتے اور تھوڑا یازیادہ قیام کرتے ہیں ، بلا تفریق عوام وخواص سب یا اکثر جمعہ کی نماز پڑھتے ، پڑھاتے ہیں ، تواس طرح اس پر بلادِ عالم کے اکثر مسلمین کا تعامل ہوا جو ''اجماع مسلمین '' کے درجہ میں ہے۔

جو حضرات عموم بلوی کوسبب عدول تضہراتے ہیں وہ اپنے موقف کی وضاحت یوں کرتے ہیں:

حصے فقہی سیمینار زیراہتمام مجلس شرعی مبارک بور منعقدہ۱۹۱۸ھ/۱۹۹۸ء میں "عموم بلویٰ" کی درج ذیل تعریف پر تمام مندوبین کا تفاق ہو دیا ہے۔

"عموم بلیٰ: وہ حالت و کیفیت ہے جس کے باعث عوام و خواص سبھی محظور شرعی میں مبتلا ہوں اور دین، جان ، عقل، نسب، مال یاان میں سے کسی ایک کے تحفظ کے لیے اس سے بچنا حرج و مشقت یاضرر کا سبب ہو۔"

اس تعریف کی روشنی میں اب غیر مسلم ممالک میں حالاتِ مسلمین کا جائزہ کیجے۔ اصل مذہب کے لحاظ ہے وہاں جمعہ و عیدین پڑھناکئ گناہوں کا سبب ہے، اس لیے بید افعال محظور شرگی ضرور ہوئے، اور اس محظور شری میں عوام و خواص ہی مبتلا بھی ہیں، ممکن ہے کہ کچھ علما و خواص ہونیت نفل شریک ہوتے ہوں، مگر نمانِ عیدین کے طور پر نفل نماز مشر وع نہیں، اور دن کے نوافل میں قراءت بالجہر مشر وع نہیں، امام نے اگر فرض کی نیت کی توبیہ جائز نہیں، صرف عوام کا ابتلا ہواور کوئی عالم دین بھنس جائے توبہ نیتِ نفل کسی حد تک شرکت کا امکان ہو سکتا ہے، لیکن جب عام طور پر علما و خواص بھی مبتلا ہوں اور بی نہ سکتے ہوں توبہ باعثِ حرج عام ضرر ہوگا، اور اگر اس کا الترام کر لیا جائے کہ جب عام طور پر علما و خواص بھی مبتلا ہوں اور بی نہ سکتے ہوں توبہ باعثِ حرج عام ضرر ہوگا، اور اگر اس کا الترام کر لیا جائے کہ شبھی علما و خواص بہ نیتِ نفل شرکت کریں، پھر تنہا تنہا ظہرا داکریں تو کم از کم جماعتِ ظہر کا ترک ضرور ہوگا جو بلا شبہہ ترکِ واجب ہے اور ترکِ واجب بعد اصر ارگناہ کیبرہ ، اور گناہ کیبرہ کا علانیہ مرتکب فاسی معلن اور فاسی معلن کی امامت، شبادت و غیرہ سے اور ترکِ واجب بعد اصر ارگناہ کیبرہ ، اور گناہ کیبرہ کا علانیہ مرتکب فاسی معلن اور فاسی معلن کی امامت، شبادت و غیرہ سے اور ترکِ واجب بعد اصر ارگناہ کیبرہ ، اور گناہ کیبرہ کا علانیہ مرتکب فاسی معلن اور فاسی معلن کی امامت، شبادت و غیرہ

ناجائز ہے،اس تجزید سے صاف ظاہر ہے کہ ان حکومتوں میں امرِمخطور میں صرف عوام ہی کا ابتلائہیں، بلکہ خواص کا بھی ابتلا ہے اور ایساا بتلاکہ اس سے بچناد شوار ترہے۔

اور "ازالۂ فسادِ مظنون بظن غالب " کوسبِ عدول بتانے والوں کا کہنا ہے ہے کہ آگران غیرمسلم حکومتوں میں عوام کو جمعہ وعیدین سے بچنے کا حکم دیا جائے، یا تمام علما، حفاظ، قرّابی اس سے بچیں اور امامت نہ کریں تواپنے او پر عوام کے لیے فتح باب طعن وغیبت ہوگا جس سے علما کی آبرواور عوام کا دین متاثر ہوگا، دوسرے بیش ترعوام وہابیوں، دیوبندیوں کی اماست باب طعن وغیبت ہوگا جس کے باعث فی الحال ان کی نماز اور آئدہ ان کے ایمان کی بربادی کا ظن غالب ہے، ایسافسادِ مظنون بظن غالب سے بڑھ کرضر داور حاجت اور کیا ہوسکتا ہے؟

ہاں اس سے بچنے گی میہ تدبیر ہوسکتی ہے کہ عوام وخواص سب کوان کے حال پر چھوڑ دیاجائے کہ وہ جیسے بھی اللہ کانام لیس غنیمت ہے ، جیسا کہ اعلیٰ حضرت علیہ الرحمہ نے بابِ جمعہ میں دیبات میں نماز پڑھنے والوں کے تعلق سے بہی مونف اختیار کیا ہے لیکن دار الحرب میں جمعہ کے تعلق سے میہ تدبیر کافی نہیں ، کیوں کہ دیبات میں جمعہ بعض روایاتِ مذہب پر صحیح ہے اور دار الحرب میں براتفاق انم کہ مذہب جمعہ باطل ہے ، پھر دیبات میں میہ چھوٹ صرف عوام کے لیے ہے ، علاو خواص کے لیے نہیں ، فتاوی رضومہ میں متعدّد مقامات پراس کی صراحت ہے ، مثلاً ایک مقام پر میدالفاظ ہیں :

''مگر جاہل عوام اگر پڑھتے ہوں توان کومنع کرنے کی ضرورت نہیں کہ عوام جس طرح اللہ و رسول کا نام لیے لیس مت۔ "(۱)

ایک جگہ ہے:

"بيرعوام كالانعام كے ليے ہے۔"(۲)

حاجت بمنزلہ ضرورت کو سبب عدول قرار دینے والوں کا کہنا ہے ہے کہ اہل سنت و جماعت کے دین واعتقاد کی حفاظت کے لیے اب اس کی شرعی حاجت بمنزلِ ضرورت" بھی ہے، کہ عمواً لوگ جس مسجد میں نماز پڑھتے ہیں، اس مسجد کے لیے اب اس کی شرعی حاجت بمنزلِ ضرورت" بھی ہے، کہ عمواً لوگ جس مسجد میں نماز پڑھتے ہیں، اس مسجد کی برکت سے آسانی امام، خطیب اور اس سے وابستہ علاوسلیا کے ہم مسلک اور ہم عقیدہ ہوتے ہیں، اور ہفتہ میں ایک بار جمعہ کی برکت سے آسانی کے ساتھ ان تک دین کا بہب بنتا ہے، توجعہ قائم رکھنا اور اس میں علاء سلحا، خواص کا شریک ہونا عوام اہل سنت کو بد مذہبوں سے دور و نفور رکھنے اور ان کے ایمان و عقیدے، عمل کی میں علاء سلحا، خواص کا شریک ہونا عوام اہل سنت کو بد مذہبوں سے دور و نفور رکھنے اور ان کے ایمان و عقیدے، عمل کی حفاظت کا اب ناگزیر ذریعہ بن چکا ہے، جو شرعی ضرورت کا درجہ رکھتا ہے، اس کی نظیر تعلیم قرآن پر اجرت ہے، جس سے احاد یثِ کثیرہ میں نبی وار دے اور ہمارے علاے کرام کا نذہب بھی تحریم ہے، پھر بھی عرف و ضرورت کی بنا پر اس میں قطعی کوئی ہونے کا فتوگی ہوا۔ غور فرمائے دو سرے مذاہب فقہ کے علاسے اجرت پر تعلیم حاصل کرنامکن تھا، اور اس میں قطعی کوئی ہونے کا فتوگی ہوا۔ غور فرمائے دو سرے مذاہب فقہ کے علاسے اجرت پر تعلیم حاصل کرنامکن تھا، اور اس میں قطعی کوئی

<sup>(</sup>۱) فتاوی رضویه، ج: ۳، ص: ۷۱۹ ، رضا اکیدمی، ممبئی

<sup>(</sup>۲) فتاوی رضویه، ج:۳، ص:۷۱۶، رضا اکیدُمی، ممبئی

محظور نہ تھا، پھر شافعی، مالکی، حنبلی ند ہب اختیار کرلینا، دیو بندی، وہائی مذہب اختیار کرنے سے بہت آسان تھا، پھر بھی س صورت میں ضرورت کا تحقق ہوا تو آج کے حالات میں مسکلۂ دائرہ میں بھی ضرورت کا تحقق ہوگا۔

اس کے بعد مقالہ نگاروں نے یہ گفتگو شروع کی کہ جب اپنے مذہب سے عدول کے "اسباب ست" میں سے بہاں ایک سبب یا کی سبب یا کے جاتے ہیں تو فدا ہمپ خلافتہ میں سے کس فذہب کی طرف عدول کیا جائے، لیکن چوں کہ غیراسا کی شہر میں جعد کا جواز اور اسلامی شہر کی شرط کا نہ ہوناصرف امام الک کے فذہب میں واضح طور پر موجود ہے۔ جیسا کہ حضرت الشہر میں جعد کا جواز اور اسلامی شہر کی شہر کا خذہب البعد و نظامہ الدین رضوی دام خلانے اپنے مقالے میں فداہب اربعہ کی معتبر و مستند کتابوں سے اس کو ثابت فرمایا کہ اور اخیر میں فدہب مالک کی مستند کتاب "المعدونة المحبری " (جناء میں معتبر و مستند کتاب کی مشہور کتاب " بدایة المحبوب اللہ میں مسلمہ ہونا شرط نہیں ہے، البند اان ہی کا فدہب ایسا ہے جس کی بنیاد پر بلاو فدکورہ میں جعد کا جواز ہو سکتا ہے اس لیے اس السلام ہونا شرط نہیں ہے، البند اان ہی کا فدہب ایسا ہے جس کی بنیاد پر بلاو فدکورہ میں جعد کا جواز ہو سکتا ہے اس لیے اس کے مطابق عمل کر ذور دار بحثیں ہوئیں، پھر بر اتفاق کے مطابق عمل کر ذور دار بحثیں ہوئیں، پھر بر اتفاق کے مطابق علی کو خوال ایس کی معت و جواز کا تھم فسادِ مظنون بطن غالب اور عموم بلوگ کی وجہ سے امام مالک راستھا تھے ہے۔ والم بیان تے ہوئے ان کی صحت و جواز کا تھم فسادِ مظنون بطن غالب اور عموم بلوگ کی وجہ سے امام مالک راستھا تھے ہو کو اپنا تے ہوئے ان کی صحت و جواز کا تھم ہے۔ المبتہ خواص ظہراحتیا تھی پر حیں۔

# نصا

# ہائر پرچیز (کرایہ فروخت) کاحکم

ال پرسب كالفاق ہے كەبىر معاملە ابتداءً اجاره، انتهاءً نيجے۔

اس کیے کہ یہ معاہدہ میں مذکور ہوتا ہے کہ آخری قبطاد اکرنے کے بعد سامان لینے والامالک ہوجائے گااور اگر کوئی قسطادا نہ کرسکا تو سامان بائع کی ملک پر باقی رہے گا اور ادا شدہ قسطیں کرایہ شار ہوں گی، چوں کہ اجارہ کی حقیقت بیع المنافع بالعوض ہے وہ تحقق ہے کہ سامان لینے والا ایک قسطاد اکرنے کے بعد سامان پاجاتا ہے اور اسے فائدہ اٹھانے کاحق مل جاتا ہے، اور سامان لینے والے کو ملکیت ہے، اور سامان لینے والے کو ملکیت ہمی مل جاتی ہے، اور سامان لینے والے کو ملکیت ہمی مل جاتی ہے، اور سامان لینے والے کو ملکیت ہمی مل جاتی ہے، اس لیے یہ عقد ابتداء اُجارہ، انتہاء ہی ہے۔

مفتی محمطیع الرحمن مضطر نوری رضوی اس عقد کوصرف بیچ مانتے ہیں۔

آکڑ حضرات ہے بھی مانتے ہیں کہ بیاجارہ بشرط البیج ہے۔ اس لیے کہ ابتدا سے عقد میں ہی تملیکِ منافع بالعوض کے معاہدہ کے ساتھ آخری قسط اداکر دینے کی تقدیر پر بیج کا اور ملک کی منتقلی کا بھی معاہدہ ہوتا ہے۔ صرف تین حضرات (خواجہ مظفر حسین صاحب، مفتی عنایت احمد نعیمی صاحب، مولانا شمس الہدی صاحب) اس کے قائل ہیں کہ ابتداءً بیج کی کوئی شرط نہیں ہوتی ہے، شروع میں صرف اجارہ ہوتا ہے، آخر میں جاکر صرف بیج ہوتی ہے۔ دونوں عقد دووقتوں میں ہوتے ہیں اور دونوں اپنی اپنی جگہ جائز ہیں، لہذا ہائر پر چیز (معاملہ کرایہ فروخت) جائز ہیں، لہذا ہائر پر چیز (معاملہ کرایہ فروخت) جائز ہے، جب کہ ان کے علاوہ تمام حضرات (بشمول مفتی مطبح الرحمن صاحب) شرط فاسد کے باعث اس معاملہ کوناجائز مائے ہیں۔

شریعت میں اس معاملہ کے جواز کی صورت ہیہ کہ مسلمان میہ معاملہ غیر مسلم مالیاتی ادارے، یا بہال کی حکومت کے بینک سے کریں بشر طے کہ سامان لہوولعب کا نہ ہوبلکہ اس کے کام کا ہو، مثلاثرک، بس، ٹیمیو، رکشا، وغیرہ، اور ساتھ ہی بازار میں جانج کرکے میہ اطمینان حاصل کرلے کہ کرا میہ فروخت پر لیے گئے سامان پر کرا میہ، اضافی رقم اور دام کے نام پر جتنے روپ اسے وینے پڑر ہے ہیں اسے نہی، یا اس سے زیادہ بازار سے آئی مدت کے لیے ادھار لینے پر دینے پڑیں گے۔

جدید منائل پر علما کی رائیس اور فیصلے (جلداول)

بس،ٹرک،وغیرہ بیش قیمت اشیاکے نقد لینے پراگراہے واقعی انکم ٹیکس دینا پڑے اور کرایہ فروخت کاطریقہ اختیار کرنے ہے انکم ٹیکس کے بالمقابل ضرر کم ہویا مساوی ہو تو یہاں کی حکومت کے بینک سے یاغیرمسلم مالیاتی ادارے سے یہ کاروبار کرسکتا ہے ہے۔ واللہ تعالی اعلم۔

مسلم بینکوں کے لیے کرایہ فروخت کا جائز متبادل ہیہ کہ سامان کو اجارہ پردے اور کرایہ فروخت کی صورت میں اسے جو نقع ملتاوہ نفع مع لاگت جوڑ کر مجموعی میزان کو مدت اجارہ پر قسطوں کی شکل میں تقسیم کردے۔اس کے لیے وہ دو طرح کا فارم ایک اجارہ کا، دوسراوعدہ سے کا۔ عقد اجارہ کا فارم پر کرکے کسٹمرہ وسخط کرالے بھروعدہ سے گافارم پر کرے جس میں یہ صراحت ہو کھ کرایہ کی تمام اقساط وصول ہونے پر بینک اپنے کسٹمر کے ہاتھ وہ سامان مثلا ایک روپیہ میں فروخت کردے گا۔ یہ " شرعی کرالیہ فروخت "کاطریقہ ہے،اس طور پر مسلمانوں کے لیے باہم یہ کاروبار کرناجائزہے۔واللہ تعالیٰ اعلم۔

# گیار ہواں فقہی سیمینار

منعقده:۱۸ر۱۹۱۸ جمادی الاولیٔ ۱۳۲۱ه مطابق ۲۹ر ۴ سر ۱۳۱۸ جولائی ۴۰۰۵ء بروز جمعه، شنبه، یک شنبه بمقام: سیدعاشق شاه بخاری مسجد، پالاگلی چارنل ڈو نگری ممبئی، مهاراشٹر

#### موضوعات

- 🐠 مسعی اورمسجدِ حرام کی حبیت سے سعی وطواف
- 🕒 بیمه وغیره میں ور شکی نام زدگی کی شرعی حیثیت
  - 🗗 فِقْدَ انِ زُوجِ كَى مُخْتَلَفُ صُورَ تُولِ كَاحْكُمْ
    - 🗗 نسخ نكاح بوجيه تعشر نفقه
- احکام فلیٹوں کی خربدو فروخت کے جدید طریقے اور ان کے احکام

مسعلی اورمسجر حرام کی حبیت سے سعی و طواف

☆-سوال نامه
☆-خلامهٔ مقالات
☆-فیلے

## سوال نامه

# مسعیٰ اورمسجرِحرام کی حبیت سے سعی وطواف کامسکلہ

#### ترتیب:مفتی محمدنظام الدین رضوی، ناظم مجلس شرعی، جامعه اشرفیه، مبارک بور

بسم الله الرحمن الرحيم المحامدًا و مصليًا و مسلمًا

آج کل موسم جج میں بے پنا بھیڑ بھاڑ کی وجہ سے صفاو مروہ کے در میان فرش زین پرسعی د شوار سے د شوار تر ہوتی جا رہی ہے ، کثر تِ از د حام کی وجہ سے گھٹن سی محسوس ہوتی ہے اور کتنے تجابج تو دب جاتے اور بسا او قات اس سے آگے کے مراحل بھی طے کر لیتے ہیں ، ایسازیادہ تر بعد جج ہوتا ہے ، اور جج کوروائگی سے پہلے قریب قریب پھھا س طرح کے مناظر سامنے آتے ہیں ، ایسے حالات میں کثیر حجاج "مسعیٰ "کی حجبت سے سعی کرتے ہیں اور بہت سے حجاج تو عام حالت میں بھی حجبت سے سعی کرتے ہیں اور بہت سے حجاج تو عام حالت میں بھی حجبت سے سعی کرتے ہیں ایسانہ ہوا اس لیے جج کے زمانے میں بے سوال عوام و خاص کے در میان گردش کرتار ہتا ہے کہ حجبت سے سعی درست ہے یا نہیں ؟

حیت زمین کی سطے سے کافی بلند ہے جب کہ صفاو مروہ کے بہاڑا پنی موجودہ قدو قامت کے لحاظ ہے اس کے مقابل بہت بہت بہت ہیں مگر بھی حقیقت ہے کہ بیہ بہاڑ بار بار توڑے گئے ہیں ، سات سال کے وقفے سے دو بار میں نے خودان کے شکست وریخت کا تکلیف دہ منظر د مکھا ہے ، کچھ نیچ سے زمین بھی پاٹ کراونچی کردی گئی ہے ،ان وجوہ کے باعث اب وہ اس قدر بہت ہو چکے ہیں کہ صرف ان کو دیکھ کریدا حساس نہیں کیا جاسکتا کہ وہی عظمت والے بہاڑ ہیں ، جنہیں خدائے قدرین ابنی نشانیوں سے شار فرمایا ہے:

" إِنَّ الصَّفَا وَ الْمَرْوَةَ مِنْ شَعَالِدِ اللهِ "(١)

"جبل صفا" حقیقت میں "جبل بوقبیس" کا ایک کلڑا ہے اور "بوقبیس" ہموار کیے جانے کے باد جود آئے بھی اتنابلند و بالا ہے کہ "مسعلی" کی حصت اس کے مقابلے بست نظر آتی ہے، اور "جبل مروہ" حقیقت میں "جبل قعیقعان" کا ایک کلڑا ہے اور آئے بھی تقریباً دونوں کی مُرافقت کا خوبصورت منظر مشاہدہ کیا جاسکتا ہے۔ مروہ کی سرحد ختم ہوتے ہی "جبل قعیقعان" پر روڈاور اس کے بعد ممارات کا سلسلفظر آتا ہے، ظاہر ہے اسے ہموار کرنے میں پھھ کم کیا گیا ہوگا پھر مجبل تعیقعان" کی حصت سے گزرتے ہوئے مروہ کی طرف چلے جائیں تو محسوس ہوگا کہ یہ حصت بلندی میں "جبل قعیقعان" کے مماوی ہے کیوں کہ حصت سے آگے جانے کے لیے نیچ نہیں اتر نا پڑتا، اور یہ بھی ایک امرسلم ہے کہ مروہ کی بلندی صفاحے کم تھی، بلکہ زیادہ کم تھی۔ تحقیق کے لیے تاریخ کم معظمہ، کتبِ اسادلخات، اسلامی انسائیکلوپیڈیا، تفاسیر و شرو یہ کی بلندی صفاحے متھی، بلکہ زیادہ کم تھی۔ تحقیق کے لیے تاریخ کم معظمہ، کتبِ اسادلخات، اسلامی انسائیکلوپیڈیا، تفاسیر و شرو یہ حدیث و غیر ہاکا مطالعہ معاون ثابت ہوگا۔

راقم الحروف کااندازہ ظن غالب کی حد تک بیہ کہ مروہ کی پہاڑی کم از کم اپنے دامن سے سٹی ہوئی موجودہ پہاڑی کی او نچائی سے ضرور بلند رہی ہوگی، بول ہی "صفا" کی بلندی بھی "بوقبیس" کی بلندی کے آس پاس رہی ہوگی آخر "جبل یا پہاڑ" کے اطلاق کے لیے کم از کم اتنی بلندی توہوئی ہی چاہیے جو ایک حصت کی بلندی سے زیادہ ہو، عرف عام میں پہاڑ کے ساتھ بلندی کا تصور ذہنوں میں رچابسا ہے، حتی کہ اس سے بلندوبالا چیزوں کو تشبیہ دی جاتی ہے۔

خزائن العرفان میں ہے:

"صفاو مروہ مکمعظمہ کے دو پہاڑ ہیں جو تعبیر معظمہ کے مقابل جانبِ شرق میں واقع ہیں، مروہ شال کی طرف مائل اور صفا جنوب کی طرف "جبل ابی قبیس "کے دامن میں ہے۔

اشعة اللمعات مين باب قصر ججة الوداع مين ب:

"وصفانام کوہے ست متصل بہ بوقبیس۔" (۲)

امام عظم ابو حنیفہ وٹائی گئے کے نزدیک صفا و مروہ کے در میان عی واجب ہے اور امام مالک و شافعی و احمد بن حنبل پناتھ کئے کے نزدیک رکن ہے کہ سعی درست نہ ہو تودَم سے بھی اس کی تلافی نہ ہوگی۔

قاله النووى في شرح صحيح مسلم ص: ١٣ ٤ج:١، في باب "السعي بين الصفا و المروة ركن لا يصح الحج إلا به."

احادیث نبویه میں سعی کے لیے "طواف بین الصفا و المروة یا سعی بین الصفا و المروة "كالفظ آیاہ، اوركتب فقه میں "سعی بین الصفاو المروة "اوركتاب الله میں " أَنْ يَطَوّفَ بِهِمَا " وارد ہے جس كامطلب امت

<sup>(</sup>١) البقرة: ١٥٨ يت: ١٥٨

<sup>(</sup>٢) اشعة اللمعات، باب قصة حجة الوداع، ج: ٢، ص: ٣٣٧

نے" طواف بینھیا "ہی مجھااور اس کے مطابق برابرعمل کیا، تفسیرروح المعانی میر، ہے:

قد وقع الإجماع على مشروعية الطواف بينهما في الحج و العمرة. (١)

اس کے برخلاف آج کے حالات کے تناظر میں حجبت سے سعی "سعی ذوق الصفا و المروة" ہے، نہ کہ "سعی بین الصفا و المروة" ہی ہے گوخلاف "سعی بین الصفا و المروة" ہی ہے گوخلاف مسنون ہے جیساکہ گزشته سطور سے سے اندازہ ہوتا ہے۔ اس لیے عرض ہے کہ صفا اور مروہ کی اصل بلندی کی اپنے طور پر بھی تحقیق فرمائیں، پھر درج ذیل حل طلب نکات کی وضاحت فرمائیں۔

- آج كزماني مين معلى سي كياواقع مين "سعى بين العمفا و المروة "ب، يافوق الصفا و المروة "ب، يافوق الصفا و المروة ؟

۔ اگریہ سعی "فوق الصفا و المروۃ "ہو تو کیا صفا و مروہ کی فضائے در میان واقع ہونے کی وجہ سے وہ " ) واجب سے سبک دوشی کے لیے کافی ہوگی؟

- یا کم از کم از د حام شدید کے عذرِ معقول کے باعث اس کی اجازت شرعاً ہوگی؟
- ۔ اس کے ساتھ اس امری بھی وضاحت فرہائیں کہ مسجد حرام کی جھت سے طوانب تعبہ مقد سہ کا تھم کیا ہے؟
  واضح ہو کہ سال گزشتہ سے چاوز مزم کی وسیع و عریض جگہ بھی مطاف میں شامل کرلی گئی ہے، جس کے باعث مطاف
  کافی کشادہ ہو گیا ہے، اور عام حالات میں بھیڑاتی زیادہ نہیں ہوتی جو حرج کی باعث ہو، بہت سے حجاج بلاضرورت بھی بدیرام شریف کی حجیت طواف کے لیے استعال کرتے اور اپنے آپ کو تھکاتے ہیں توانہیں ان کے حال پر جھوڑ دیا جائے یا آدابِ مسجدِحرام کا تھم شری جاری کیا جائے۔ بینو اتو جروا.

\*\*\*

<sup>(</sup>۱) تفسير روح المعاني، ج: ٢، ص: ٢٥، مبحث في الصفا والمروة

## خلاصة مقالات بعنوان مسعی اور مسجر حرام کی حجیت سے سعی وطواف

#### تلخیص نگار:مولانازابدعلی سلامی مصباحی،استاذ جامعه اشرفیه،مبارک بور

اس عنوان پر ۵۵ رمقالات اس وقت میرے پیش نظر ہیں، جن کا خلاصہ سوالات کی ترتیب کے لحاظ سے بیہ۔

پہلا سوال: - آج کے زمانے میں مسعیٰ کی حصت سے عمی کیا واقع میں "سعی بین الصفا والمروة" ہے، یا
"فوق الصفا والمروة"؟

علامه قاضی عبدالرحيم بستوي، برلمي شريف فرماتے ہيں:

" چول که صفاه مروه کے بہت سے در جات زمین دوز ہو چکے ہیں، نیزاو پرسے بھی ان کی بلندی توژکر کم کر دی گئی ہے، اس لیے بیدامرواقع ہے کہ ان کی بلندی موجودہ حجیت کی بلندی سے زیادہ تھی۔"

يهي راے درج ذيل حضرات كى ہے:

مولانا عبد الحق رضوى ، مولانا شهاب الدين نورى ، مولانا ابرار احمد امجدى ، مولانا محمد رابع نورانى ، مولانا افروز قادرى ، مولانا محمد سليمان مصباحى ، مولانا شمعين الدين اشرفى ، مولانا اشتياق عالم مصباحى ، مولانا شمشاد عالم مصباحى ، مولانا ناصرسين مصباحى ، مولانا محمود على مشاہدى ۔

مولانا محمه حنيف خان رضوي بريلي شريف، لكھتے ہيں:

"صفاو مروہ شعائر اللہ ہیں، اور مسجد و کعبہ کی طرح آخیں بھی عظمت و بزرگی حاصل ہے، اور الیبی شرف و فضیلت والی چیز کی بالا نی سطح پر کوئی حد بندی نہیں کی جاتی، بلکہ ان کی حجبت اور او پری سطح سے ملاحق و محاذی فضا بھی اخیس کے حکم میں ہوتی ہے، لہٰذاان کی بالائی سطح سے مافوق فضا کو بھی اخیس کے حکم میں مانا جائے گا۔" مفتی محمد ابوب خال نعیمی، مراد آباد، ککھتے ہیں:

"(الف) طواف حولِ کعبہ پر قیاس کرتے ہوئے (ب) کوہِ صفادِ مردہ کو معاذ اللہ شہید کردیاجائے تو" سعی بین"کا تھم وجوب فضائے کاظ سے ہی باقی رہ جائے گا، یہ نہیں کہاجا سکتا کہ ان کے انہدام سے وجوب سعی کا تھم معدوم ہوجائے گا۔ "
یہی را سے علامہ محمیات معمی اور مولانا اختر حسین بستوی کی بھی ہے۔ مؤخر الذکر محاذات میقات پر بھی قیاس کرتے ہیں۔
مفتی محمد نظام الدین رضوی ، صدر شعبۂ افتاجا معہ اشر فیہ مباک بور ، لکھتے ہیں:

[الف] - اصطلاحاتِ جغرافیہ میں ہے: کوہ یا پہاڑ زمین کاوہ او نچا حصہ ہے جوسطِ زمین سے دو ہزار فٹ سے، زیادہ او نچاہو، دو ہزار فٹ سے کم اونچے پہاڑ کو پہاڑی کہتے ہیں۔ بہت سے اہلِ علم حضرات نے صفاو مروہ کو "جبل" لیمی پہاڑ کہا، جب کہ کھا اہلِ علم نے اسے "جبل صغیر سینی پہاڑی بھی کہا۔ اس کے پیش نظر صفاو مروہ کواگر جبل صغیر یعنی پہاڑی بھی مانا جائے تواس کی بلندی دو ہزار فٹ کے آس پاس یعنی چھ سو پینتالیس میٹر ہوئی، جب کہ کم سے کم بلندی ایک مختاط اندازے اور مشاہدتی تخییئے سے سومیٹر لیمی تین سودس فٹ سے زیادہ ضرور تھی، جبھی توان دونوں کو "جبل بوقبیس" اور "جبل قعیقعان" کی مشاہدتی تخییئے سے سومیٹر لیمی تین سودس فٹ پہاڑی یازائد زمین دوز ہوگئی، تو بھی اس کی بلندی سطح زمین سے پیچاس میٹر لیمی ناک کا در جہ دیا گیا۔ اب فرض تیجے کہ نصف پہاڑی یازائد زمین دوز ہوگئی، تو بھی اس کی بلندی سطح زمین سے پیچاس میٹر لیمی ایک می ضرور ہے۔

ابر ہی مشعلٰ کی حصت کی بلندی تو "ر حلة الحبح بین الامس والیوم" کے حوالے سے نقل کرتے ہیں۔کہ دو منزلہ مسعلٰ کی کل بلندی اکیس (۲۱) میٹر ہے۔۔اس تفصیل سے بیبات واضح ہوجاتی ہے کہ صفاو مروہ کی بلندی مسعلٰ کی موجودہ حصت سے انتیں (۲۹) میٹرزیادہ ضرور ہے۔

[ب] - احادیثِ نبویداورکتِ مذہب میں "سعی بین الصفا والمروة" کاجولفظ واردہواہے،اس کاحقیقی مفہوم یہ ہے کہ سعی دونوں پہاڑوں کی محاذات میں ہو، لیکن عرفااس کامفہوم یہ ہے کہ صفاسے مروہ تک کی در میانی فضائحل سعی ہے، خواہ وہ فضا دونوں کی محاذات میں واقع ہویاان کے مافوق آسان تک ہو۔ حضرت مفتی صاحب نے اپنے اس موقف کی معقولیت پر تقریباً پانچ صفحات مشتمل آیاتِ قرآنیہ اور علاے راسخین کی تصریحات سے تائیدات پیش کی ہیں۔ مولانا محمد عالم گیر مصباحی، اسی موقف کی تائید کرتے ہوئے مزید لکھتے ہیں:

'' چوں کہ بیسعی صفاو مروہ کی حدودو قیود میں داخل و شامل ہے ، اس لیے بیسعی اصلاً و حقیقةً ''بین الصفا و المروۃ''

"-ہے۔"

مفتی عنایت احرنعیمی، بلرام پور، لکھتے ہیں:

"بینیّت کے لیے نہ جبلین سے بہتی لازمی اور نہ ہی دونوں کے بیچوں پیج واقع ہونا ضروری ، بالفرض اگر سعی دونوں مبارک بہاڑوں کی چوٹی کی برابری سے بھی کی جائے تو بھی کافی ہے۔"

مولاناعبدالغفار أظمى، خير آباد، لكصة بين:

سطح سمندر سے شہر مکہ کی بلندی ایک قول کے مطابق دو سواسی اور ایک قول کے مطابق تین سوتیں میٹر ہے ، جب کہ صفاو مروہ سے بلند نظر آتی ہے ، مگر صفاکی اصل جغرافیائی بلندی سے ضرور کم ہے۔ "

یمی راے مولانا نفر الله رضوی کی ہے۔ مقدارِ پیائش میں کچھ اختلاف کے ساتھ یمی راے ،مولانا غلام جیلانی مصباحی اور مولانا خواجہ آصف رضامصباحی کی بھی ہے۔

مولاناعبدالسلام رضوی، تلسی بور، لکھتے ہیں:

"چوں کہ مسعلی حصیت کی موجودہ او نیچائی نزولِ حکم حج وعمرہ کے وقت کی بلندی سے بہت کم ہے۔"

مفتی محمد حبیب الله تعیمی مصباحی، بلرام بور، لکھتے ہیں:

"چوں کہ معلیٰ کی حصت بغیر کسی کم و کاست وانحراف کے ٹھیک محاذات مسعلیٰ ہی میں واقع ہے۔"

مفتی بدر عالم مصباحی ، اشرفیه مبارک بور ، لکھتے ہیں:

"لفظ"بین" عربی زبان کا لفظ ہے، جو دو چیزوں کے در میان کے بُعد کا نام ہے، خواہ وہ بُعد محتی ہویا فضائی۔ ان دونوں چیزوں کی محاذات میں ہویامافوق سب"بین" کہلائے گا۔

راقم الحروف (زاہد سلامی) کاموقف بھی یہی ہے۔ نیزاس کی تائید میں متعدّد فقہی مثالیں بھی درجِ مقالہ ہیں۔ مولانا و سکیرعالم مصباحی، مولانار فیع الزماں مصباحی، مولانامقصوداحد مصباحی اساتذہ اشرفیہ مبارک بور اور مولانا محمد جابرخال، متعلّم شعبہ تحقیق کی رائے بھی یہی ہے۔ مولانامسعوداحد برکاتی اشرفیہ، مبارک بور بھی اس سے اتفاق راے کرتے ہوئے محاذاتِ، میقات اور بحالتِ پرواز صحب وقوف عرفہ پر بھی قیاس کرتے ہیں۔

مولانانفیس احد مصباحی ، اشرفیه ، مبارک بور ، لکھتے ہیں :

"لفظ" بین" دویا چند چیزوں کے در میان مسافت اور دوری بتانے کے لیے آتا ہے، خواہ زمین کی ہویا فضاکی۔ پھر صفاو مروہ کے در میان مسعلٰ کی حصت صرف فضاہے محض بھی نہیں، بلکہ وہ ان دیواروں اور ستونوں پر قائم ہے جو فرشِ مسعلٰ سے متصلِ باتصال قرار ہے۔" مولانا محمد اسحاق رضوی بھی اسی نظریے سے قریب ہیں۔

مولاناتمس الهدي رضوي، اشرفيه مبارك بور، لكهة بين:

"سعی میں بنیادی چیز ہے صفاو مروہ کے مابین کی مسافت کا استیعاب،اور وہ یہاں متحقق ہے۔"

مولانامحمه ناظم على مصباحي ، اشرفيه ، مبارك بور ، لكهية بين :

" چوں کہ مسعلی کی حصیت صفاو مروہ کی اصل بلندی سے زیادہ نہیں ، بلکہ ان دونوں پہاڑوں کی اصل بلندی کے مابین ہی

ہے، نہ کہ مافوق، اس لیے بیسعی "بین الصفا والمروة" ہے، نہ کہ "فوق الصفا والمروة" - فوق الصفا والمروة کی بیاں کوئی صررت ہی نہیں، کہ صفاو مروہ کے در میان جو وسعت ہے آسمان تک بین الصفا والمروة ہی ہے۔"
مولانا نظام الدین قادری، جمداشاہی کی بھی رائے یہی ہے۔ نیز لکھتے ہیں:

"علاوه ازیں" بین "کاتعلق زبان اور لغت سے ہے، اور حصت سے سعی کرنے والے اس سعی کوصفاو مروہ کے "بین " میں مان کر دوڑتے ہیں۔ اس سے بھی اس کی تائید ہوتی ہے کہ وہ سعی "بین الصفا والمروۃ " ہے، " فوق الصفا والمروۃ " نہیں ہے، کیوں کہ دوڑنے والے عامی ہی ہی، لیکن دربارہ زبان ان کافہم بھی معتبر ہونا چاہیے۔ "مولانا ثار احمد رضوی، حسن پور، ج بی گر، مسلمانوں کے تعامل کو دلیل بناتے ہوئے کچھ اس طرح لکھتے ہیں: "چوں کہ بیبوں سال سے مسلمانانِ عالم خواہ علما ہوں یاعوام، بلا نکیر (بین الصفا والمروۃ جھے کرہی) مسلمی حصت سے سعی کررہے ہیں، لہذا یہاں تعامل مسلمین بھی تحقق ہے۔ "

مولاناشبيراحرمصباحي،مهراج تنج، لکھتے ہیں:

"صفاو م بیان سعی کی تحقیق کے لیے صفاو مروہ کے نیج ہونے والی فضاکو حرکت کے ساتھ قطع کرناہے ،اور بیہ مسعیٰ کی حصت سے ہونے والی سعی کے اندر پایا جارہاہے۔ نیزاگر کسی تخص نے گھر میں نہ واخل ہونے کی قسم کھائی، پھروہ گھر کی حصت پر چڑھ گیا توجانث ہوجا تاہے۔"

مفتی محرسیم مصباحی، اشرفیه، مبارک بور، لکھتے ہیں:

" چوں کہ سعی سے مقصود صفاو مروہ کے بیچ چلنا ہے ، خواہ وہ پہلے کی طرح نیجی ، ناہموار زمین ہویا پیٹی ہوئی بلند سطح ، اور اگر مزید پیٹائی کرکے صفاو مروہ سے کافی بلند کر دی جائے تب بھی بینیت باقی رہے گی۔" مفتی آلِ مصطفیٰ مصباحی ، گھوسی ، لکھتے ہیں :

' دمسعلی کی فضا" بین الصفا و المروة "کوبھی شامل ہے، جس طرح اونچی سطح سے طواف، کعبہ ہی کا طواف ہے، یہاں بہ اعتبارِ حقیقت صرف اس قدر در کارہے کہ سعی صفاو مروہ سے خارج نہ ہو، خواہ سطح زمین میں یا حجیت میں ، یا فضا سے صفاو مروہ میں ۔ اور درایت کا تقاضا بھی یہی معلوم ہوتا ہے۔ "

مولاناابراراحمد أظمى، جلال بور، لکھتے ہیں:

"کتب تاریخ کمہ سے ظاہر ہے کہ صفاو مروہ کی اصل بلندی موجودہ وقت کی بلندی سے کہیں زیادہ تھی، اوران دونوں کی بلندی کے مابین جس طریقے سے بھی قطع مسافت کرلی جائے ،سعی مامور سے سبک دوشی کے لیے کافی ہے۔ "

اس سے مستفاد ہوتا ہے کہ موصوف کے نزدیک حجمت سے سعی " سعی بین الصفا والمروة" ہی ہے۔ مولانا مجاہد حسین رضوی، اللہ آباد اور مولانا صلاح الدین مصباحی، جشید پوران دونوں حضرات نے اس مسئلے میں اپنا موقف یعنی " سعی بین الصفا والمروة "ہی ہے، کھا ہے۔ لیکن اس پرکوئی دلیل پیش نہیں کی۔ موقف یعنی " سعی بین الصفا والمروة "ہی ہے، کھا ہے۔ لیکن اس پرکوئی دلیل پیش نہیں کی۔

# اب کھ لمحات ان مقالہ نگار حضرات کی خدمت میں جن کاموقف بیہ ہے کہ مسلی کی حصت سے سعی اصل و تقیقت کے اعتبار سے "فوق الصفاوالروة" ہے۔ اس حکماً یا مجازاً یا عرفاً "بین الصفاوالروة" ہے۔

مفتی شفیق احمرشر بفی ، الله آباد ، اور فتی شیر محمد خال رضوی ، جودھ پور تبعیرِ ادامیں تھوڑے فرق کے ساتھ لکھتے ہیں : "از دھام شدید کی صورت میں بوجہ عذر شرعی مسلمی کی حصت سے سعی جائز ہے۔"

اس سے متفاد ہوتا ہے کہ ان حضرات کے نزدیک حصت سے سعی "سعی بین الصفا والمروة "نہیں ہے۔" مولانا مبارک سین مصباحی ، اشرفیہ ، مبارک بور ، لکھتے ہیں :

حقیقی معنیٰ کے اعتبار سے "بین الصفا و المروة" دونوں پہاڑوں کے محاذات تک محدود ہے، مسعیٰ کی حجت کو شامل نہیں ، لیکن مجاز عرفی کے اعتبار سے آسان تک کی فضا کو شامل ہے۔ " کچھ آگے لکھتے ہیں کہ "مسعیٰ کی حجت سے سعی کرنے میں حقیقة " مشی علی الارض" کا فقدان ہے جو واجب ہے۔ " لفظ "بین" پر عمدہ بحث درجِ مقالہ ہے۔ مولاناصدر الوریٰ قادری ، اشرفیہ ، مبارک بور ، لکھتے ہیں:

"عہدِ قدیم میں صفای جوبلندی تھی، موجودہ مسئل کی حجت اس سے اونچی ہے، اس لیے مسئل کی حجت سے سعی بہ اعتبارِ اصل وحقیقت "فوق الصفا و المروۃ" ہی ہے۔ البتہ مجازاً اسے "بین الصفا و المروۃ" کہاجائے گا۔ "
یہی رائے مولانا عارف اللہ مصباحی، محمد آباد، اور الجامعۃ الاشرفیہ کے شعبۂ تقابل ادبیان کے متعلم مولانا نیاز احمد مصباحی کی ہے۔

مولانا قاضى فضل احمد، بنارس، لكصة بين:

"اس زمانے میں مسعلی حصت سے سعی "سعی بین الصفا والمروة" نہیں بلکہ" فوق الصفا والمروة" سعی بین الصفا والمروة" ہے۔ ہے۔ مسعلی در حقیقت بطن وادی ، بعنی صفاو مروہ کے در میان وہ نشیبی حصہ ہے جو پہاڑ کے دامن میں ہے ، نہ کہ پہاڑ کے بالقابل سطح زمین سے کافی بلند"

یمی موقف ہے مولانا قاضی فضل رسول مصباحی، مہراج گنج،اور مولانا جمال مصطفیٰ قادری،اشرفیہ مبارک بور کابھی۔ مولاناسا جدعلی مصباحی،اشرفیہ، مبارک بور، تمام مقالیہ نگاروں کے در میان اپنے موقف میں کچھاس طرح ممتاز نظر ر:

"چُوں کہ صفاومروہ کی اصل بلندی بہت زیادہ نہیں تھی، اور جو کچھ بلندی تھی بھی وہ بار بار زمین کوپا شنے کی وجہ سے زیر زمین موسی اور جو کچھ بلندی تھی ہوگئی، اس لیے واقع اونفس الامرمیں سیسعی "بین الصفا والمروة" نہیں بلکہ "بین فضاء الصفا والمروة" ہے۔

ووسرا سوال تھا-اگر بیسعی " فوق الصفا والمروة" ہو توکیا صفاو مروہ کی فضاکے در میان واقع ہونے کی وجہ

سے سعی واجب سے سبک دوشی کے لیے کافی ہوگی؟

اس کے جواب میں انچاس (۳۹) مقالہ نگار حضرات کہتے ہیں کہ حجت سے بہر حال سعی جائز اور واجب سے سبک دوشی کے لیے کافی ہے۔ یہ موقف اولاً ان تمام حضرات کا ہے جو حجت سے علی کو"بین الصفا والمروة" مانتے ہیں، اور ان کی تعداد پینتالیس (۳۵) ہے۔ ساتھ ہی جو حضرات اسے "فوق الصفا والمروة" یا "بین فضاء الصفا والمروة" کہتے ہیں، ان میں بھی چار (۳) حضرات نے اسے جائز اور واجب سے سبک دوشی کے لیے کافی مانا ہے۔ وہ حضرات بہتیں:

مفتی شفیق احمد شریفی، الله آباد، مفتی شیر محمد خال رضوی، جوده بور، مولا ناعارف الله مصباحی، محمد آباد، مولا ناساجد علی مصباحی، اشرفیه، مبارک بور ـ

پھر بیہ تمام انجاس <sup>(۴۹)</sup> حضرات جو بہر حال جواز کے قائل ہیں ،ان میں اٹھائیس <sup>(۲۸)</sup> حضرات یہ کہتے ہیں جائز توہے <mark>ہے</mark> گربلاعذر خلافِ سنت یاخلافِ اوب یامکروہ ہے۔وہ حضرات بیہ ہیں:

ان کے بر خلاف چھ حضرات حجیت سے سعی کو ناجائز اور واجب سے سبک دوشی کے لیے ناکافی مانتے ہیں۔ وہ حضرات بہ ہیں:

مولانا قاضی فضل احمد مصباحی، بنارس، مولانا قاضی فضل رسول مصباحی، مهراج گنج، مولانا مبارک حسین مصباحی، مولانا صدر الوری مصباحی، مولانا جار میں مقالد نگار مصرات کا اس امر پراتفاق ہے کہ بوجہِ عذرِ محقول حجب سے سعی جائز در ست ہوگی۔

## مسجد حمام کی حصت سے طواف کعبدمقد مانکم

اس مسئلے کے تعلق سے تین موقف سامنے آئے:

- 🛈 مطلقاجائزبلاكرابت\_
- ازدحام شدید کی صورت میں جائز بلا کراہت،اور بے ضرورت ہو توخلاف مزت رکروہ۔
  - ازدحام شدید کی صورت میں جائز،اور بے ضرورت ہو تو ناجائز وممنوع۔

**پہلا موقف -** علامہ قاضی عبدالرحیم بستوی، برملی شریف کا ہے اور ان کے ہم نُواہیں مولانا محمدہاشم نعیمی، مراد آباد اور مولاناغلام جیلانی مصباحی ،اشرفیہ، مبارک بور۔

**ووسراموقف-** حضرت مفتی محمد نظام الدین رضوی ، صدرشعبهٔ افتا ، جامعه اشرفیه کاہے۔اور ان کے ہم نوا پینتالیس <sup>(۴۵)</sup>مقالہ نگار حضرات ہیں ،اور وہ یہ ہیں:

مولانا محمد صنیف خال رضوی، بریلی شریف، مفتی شیر محمد خال رضوی، جوده پور مفتی شفیق اجمد شریفی، الد آباد، مقتی نذر محمد قادری، بانده، فقی محمد صبیب الله تعیم، برام پور، مولانا تصرالله رضوی، محمد آباد، مولانا عبد الغفار أظلی، خیر آباد، مولانا شهرالله رضوی، محمد آباد، مولانا عبد الغفار آظلی، خیر آباد، مولانا شهر الحد نظام الدین الدین نوری، براوک شریف، مولانا محمد رابع نور، جه فی نگر، مولانا محمد اسحاق رضوی، رام پور، مولانا شهر الحد بن مصباحی، قادری، جمد اشاهی، مولانا شهر معلیان مصباحی، سلطان پور، مولانا شهر الحد مصباحی، مولانا شهر مصباحی، مولانا شهر محمد بور، مولانا شهر الحد مصباحی، مولانا شهر الدین المساح، مراب شخی، مولانا محمد الله بین الدین المساح، مولانا مصباحی، مولانا صحود احد برکاتی، مفتی محمد نیم مصباحی، مولانا صحود احد برکاتی، مفتی محمد نیم مصباحی، مولانا صحود احد برکاتی، مفتی محمد نیم مصباحی، مولانا مصباحی، مولانا

تیسراموقف - مفتی عنایت احد نعیمی، بلرام بور کا ہے۔ اور ان کے ہم نوایہ چھر حضرات ہیں:

مولانا قاضی فضل احد مصباحی ، بنارس ، مولانا محد ناصر سین مصباحی ، متعلّم شعبهٔ تخصص فی الفقه ، اشر فیه ، مبارک بور \_ نیز حضرت مفتی محد ابوب خال نعیمی ، مراد آباد ، مولانا عارف الله مصباحی ، محد آباد ، مولانا ابرار احد أظمی ، جلال بور ، مولانا افروز قادری ، اشر فیه ، مبارک بور \_

# نيا

# مسعیٰ اورمسجرِ حرام کی حجیت سے سعی و طواف

كات بحث: بين الصفاوالروة كامفهوم اورمسعل كى تعيين \_

بین الصف**اوالمروہ کامعنی بلحاظ اجزائے ترکیبی:** صفاو مروہ کی حقیقی بلندی (زمین سے چوٹی تک) کادر میانی حصہ۔ بین الصفا والمروہ کا معنی اجمالی حقیقی: صفاو مروہ کے در میان <sup>(۱)</sup>کی فضاخواہ حقیقی صفاو مروہ سے نیچے ہویااو پر کے مصالم معنی کے لیان میں بدر بال زارال

آسان تک سب اس معنی کے لحاظ سے بین الصفاوالمروہ ہے اور وہ سب مسعلٰ ہے۔

مسعلی کی حبیت سے سعی: مسلمانوں کوچاہیے کہ اس طریقہ سے قریب تر رہیں جور سول اللہ بڑگا ٹیٹا گئے گئے ہے ثابت ہے ، ظاہر ہے کہ عہدر سالت میں علی زمین پر ہی ہوتی تھی ،کسی حبیت پر نہیں ؛ اس لیے جہاں تک گنجائش ملے زمین سے علی کی پابندی کی جائے۔ور نہ بلاوجہ طریقۂ سنت کے خلاف عمل ہوگا۔ ہاں!ازد جام یاساعی کے مرض وضعف کی حالت میں حبیت سے سعی بلاکراہت در ست ہے۔

حجیت سے طواف داہوجائے گاجب کہ در میان کی جیت سے تعبیم مقدسہ کا طواف ہو توفر ض طواف اداہوجائے گاجب کہ در میان میں دیوار وغیرہ حاجب نہ ہو۔ لیکن اگرینچ مطاف میں گنجائش ہے توجیت سے طواف مکروہ ہے۔ اس لیے کہ اس صورت میں بلا ضرورت مسجد کی جیت پر چڑھنااور چلنا پایاجا تا ہے جو مکروہ ہے۔ ساتھ ہی اس حالت میں طواف ، کعبہ سے قریب ترہونے کے بجا سے بہت دور ہور ہاہے اور بلاوجہ اپنے کو سخت مشقت اور تکان میں ڈالناہی ہوتا ہے جب کہ قریب ترمقام سے طواف کرنا افضل ہے اور بلاوجہ اپنے کو سخت مشقت اور تکان میں ڈالناہی ہوتا ہے جب کہ قریب ترمقام سے طواف کرنا وفضل ہے اور بلاوجہ اپنے کو مشقت میں ڈالنائع ہاں!اگر نیچ گنجائش نہ ہو یا گنجائش ہونے تک انتظار سے کوئی مانع ہو تو حجیت سے طواف بلا کراہت جائز ہے۔ واللہ تعالی اعلم

\*\*\*

<sup>(</sup>۱)- "در میان" سے مرادوہ جگہ ہے جہال حضور سیرعالم بڑا ٹیکا ٹیڈ اور آپ کے اصحاب کرام بنائنگٹر عبادت کی نیت سے مخصوص طریقے پر چلے،اور وہی مسعیٰ بھی ہے، یہ جگہ لمبائی میں صفاسے مروہ تک ہے اور چوڑائی میں وہ حدہ جو پرانے مسعیٰ میں ایک دیوار سے دوسری دیوار تک ہے۔عبد رسالت سے جے ۲۰۰۷ء تک سادی دنیا کے مسلمان ای حدمیں رہ کرسعی کرتے تھے،اس کی تحقیق صحیفہ مجلس شرعی جلد ہمر میں ہے۔ ۱امر تب غفر لہ۔

# بیمه وغیره میں وَرَشہ کی نام زوگی کی شرعی حیثیت

☆-سوال نامه
☆-خلاصة مقالات
☆-فيلے

## سوال نامه

# بیمه وغیره میں وَرَ شه کی نام زرگی کی شرعی حیثیت

## ترتیب: مفتی محمدنظام الدین رضوی، ناظم مجلس شرعی، جامعه اشرفیه، مبارک بور

لائف انشونس ہنگ ڈیوزٹ و ڈاک خانے کی مختلف اسکیموں میں روپے جمع کرنے کے لیے جو فارم پُر کیے جاتے ہیں اس میں ایک خانہ وارٹ کی نام زدگی کابھی ہو تاہے ،اس خانے میں ایک ، یائی وارثین کے نام لکھنے کی گنجائش افراد ، یا کھاتے کے لحاظ سے ہوتی ہے ،جس کی تفصیل مختصر أبیہ ہے :

ا۔ اگر کوئی شخص مرکزی یاصوبائی گورنمنٹ کا ملازم ہے تواسے قانون نے بیتن دیاہے کہ اپنے جملہ وارثین کے نام کھے، ساتھ ہی اپنی صواب دید کے مطابق ان کے صفح بھی معین کر دے مثلا زوجہ کو جالیس فیصد، لڑکے کو ۱۵ر فیصد، لڑکی کو ۵ر فیصد، وغیرہ۔

۲۔ این، ایس، سی اور کسان و کاس پتر میں تین وارثین کے نام لکھنے کی گنجائش ہوتی ہے۔ ۳۔ بینکوں میں جہلے نام زدگی کا قانون نہ تھا، لیکن اب ان کے یہاں بھی نئے فار موں میں ایک خانہ وارث کی نام زدگی کا آگیا ہے، جس میں کسی ایک وارث کا نام لکھا جاسکتا ہے۔

اس قانون کی ضرورت اس لیے پیش آئی کہ مورِث (کھاتہ دار رہیمہ ہولڈر) کے انتقال کے بعد بذریعہ کورٹ ہی وارث کے لیے اس طرح کے سرمائے کا حصول ممکن ہوتا تھا، جس میں کافی تگ ودو کے ساتھ وقت اور سرمائے کا ضیاع بھی ناگزیرتھا، وارث نام زد ہوجانے سے یہ فائدہ ہواکہ اسے آسانی کے ساتھ تمام سرمایا وصول ہوجاتا ہے اور پریثانیوں کا سامنا نہیں کرنا پڑتا۔ مگر اس آسانی کے شکم سے معاشرے میں دو بڑی خرابیاں بھی آہتہ آہتہ جنم لینے لگی ہیں جو کسی بھی وقت بورے ساج کوایے لیبیٹ میں لیسکتی ہے۔

ایک بیر کفتعددواقعات اس طرح کے رونماہو چکے ہیں کہ نام زدوارث نے اپنے مورثِ کاقتل کر کے اس کے ترکے پر قبضہ جمالیا۔ دوسری خرابی بیر کہ کچھ دنیاطلب، حریص دارتوں نے غیرنام زدور ثد کو بیہ جتانا شروع کر دیاہے کہ وہی تنہااپنے

مورِث کے جمع کر وہ سرمائے کے حق دار ہیں بعض نے اسے دبابھی لیا، ظاہر ہے کہ یہ بددیانی بھی باہمی نزاع پھر قتل و خول ریزی کا باعث ہوکئی ہے۔

واضح ہوکہ قانونِ ہند میں ہے تنجائش رکھی گئی ہے کہ نام زدوار نے کی بددیانتی کی صورت میں دو سرے ور نہ کورٹ سے رجوع کر سکتے ہیں ، پھر سال بھریا کچھ کم و بیش مدت میں مختلف ضروری کارروائیوں کے بعد "وار ث سر شیفکیٹ " کے ذریع وہ اپنے حقوق وصول کر سکتے ہیں ، مگر کھاتے سے روپیڈکل جانے کے بعد مزید زختوں کی وادی بھی عبور کرنی پڑے گی جو سب کے وہ اپنی بات نہیں ، اس لیے ضرورت ہے کہ اس " نازلہ " کا حکم شری منقم کر کے عوام سلمین کو اس سے روشناس کرادی جائے تاکہ غلط فہمی ، یا مغالطہ کی بنیاد پر یہ فتنہ جنم نہ لے سکے ، شرارت کا علاج تو جدا ہے ، اس سلسلے میں درج ذیل امور کی شفیح مفیدِ مدعا ہوگی ان شاء اللہ العزیز۔

🕡 – نام زدگی (نیم آف نامنی Name of Namniee) کی شرعی حیثیت کیا ہے لیعنی کیس عقد شرعی کے تحت آ

?--

🕝 - اس کا حکم کیا ہے ،کیااس کے باعث دوسرے ور ثہ شرعاً محروم ہوں گے ؟

۔ مسلمانوں کونام زدگی سے رو کا جائے ، یا کچھ ضروری ہدایایت کے ساتھ انہیں آن کے حال پر چھوڑ دیا جائے۔ اشارہ: بید مسئلہ "باب الو صیۃ" کا ہے در مختار کے حواشی اور فتاوی رضوبیہ و بہار شریعت کے مطالعہ سے بوری تحقیق ہوگتی ہے۔

 $\triangle \triangle \triangle \triangle$ 

#### خلاصة مقالات بعنوان

# بيمه وغيره مين وَرَشه كي نام زدگي كي شرعي حيثيت

#### تلخيص نگار: مولانالفيس احمد مصباحي ،استاذ جامعه اشرفيه، مبارك بور

مجلس شرق جامعہ اشرفیہ ، مبارک بورے گیار ہویں فقہی سیمینارے لیے پانچ موضوعات بحث و مذاکرہ کے لیے منتخب ہوئے ، جن میں ایک موضوع ہے " بیمہ وغیرہ میں ورشہ کی نام زدگی کی شرعی حیثیت " اس موضوع پر ہندوسان کے مختلف حصول میں رہنے والے علما و فقہا اور مفتیانِ کرام نے وقیع مقالات لکھے ، یااپنی گرال قدر آراقلم بند فرمائے۔ اس موضوع کے تعلق سے جومقالات و آرامجلس کو موصول ہوئیں ، ان کی تعداد سم ہے جن کے صفحات کی مجموعی تعداد ۱۸ اسے۔ اس موضوع سے متعلق درج ذیل تین سوالات مندوبین کرام کی خدمت میں پیش ہوئے:

- نام زدگی (نیم آف نامنی Name of Nomniee ) کی شرعی حیثیت کیا ہے، یعنی کیس عقدِ شرعی کے تحت آتا ہے؟
  - 🕈 اس کا حکم کیا ہے؟ کیااس کے باعث دوسرے ور شہ شرعامحروم ہوں گے؟
- ان مسلمانوں کو نام زدگی سے رو کا جائے یا کچھ ضروری ہدایات کے ساتھ انھیں ان کے حال پر چھوڑ دیا جائے؟ ان سوالات کے تعلق سے مختلف قسم کی رائیں اور جوابات ہمارے سامنے ہیں۔ سوالات کی ترتیب کے لحاظ سے ذیل میں ان کا ایک مختصر جائزہ پیش ہے۔
  - **\ سوال نمبر(۱)** کے بارے میں اکثر مندوبین کرام کی رائے بیہ ہے کہ بیہ نام زدگی" وصیت" ہے۔ لیکن مطلق وصیّت کی دوشمیں ہیں - (۱) وصیت بالتملیک (۲) وصیّت بالتوکیل ۔

عرفِ عام میں "وصیت بالتملیك" كوئى "تملیك" كی قیدہٹا گروصیت كہاجاتا ہے، اور "وصیت بالتو كیل" كووِ دَمَايَت ـ اس ليے اس نام زدگى كووصیت قرار دینے والے افرادتین خانوں میں بٹے ہوئے نظر آتے ہیں۔

پہلا نظریہ - یہ "و صیت بالتملیك" بے جے دصیت بھی کہاجا تا ہے۔ بید درج ذیل حضرات کی رائے ہے۔

(۱) مفتی محمد ایوب نیمی صاحب، جامعہ نعیمیہ، مراد آباد (۲) مولانا محمد ہاشم نعیمی صاحب، جامعہ نعیمیہ، مراد آباد (۳) مولانا شمس الہدی رضوی مصباحی، جامعہ اشرفیہ (۴) مفتی بدر عالم مصباحی، جامعہ اشرفیہ (۵) مولانا محمد عارف الله مصباحی،

فیض العلوم، محمد آباد (۲) قاضی فضل احمد مصباحی، بنارس (۷) مولانا نظم علی قادری مصباحی، جامعه اشرفیه (۸) مولانا محمد نظام الحمد مصباحی، دار العلوم علیمیه، جمد اشابی، بستی (۹) مولانا قاضی فضل رسول مصباحی (۱۰) مولانا جمال مصطفیٰ قد دری، جامعه اشرفیه (۱۲) مولانا محد دار العلوم علی مصباحی، جامعه اشرفیه (۱۲) مولانا معین الدین (۱۲) مولانا معین الدین (۱۲) مولانا معین الدین (۱۲) مولانا معین الدین (۱۲) مولانا محد دار العلوم وارشیه، لکھنؤ (۱۲) مولانا محد ناصر حسین، دار العلوم وارشیه، لکھنؤ (۱۲) مولانا محمد ناصر حسین، ریسرج اسکالر، شعبهٔ تحقیق فی الفقه، جامعه اشرفیه د

ورسرانظريد: بيوصيت بالتوكيل، بلفظ ديگروصايت ب\_بيراے درج ذيل حضرات كى بے-

(۱) مفتی شفی احمد شریفی ، دار العلوم غریب نواز ، اله آباد (۲) مولانا محمد حنیف خان ، جامعه نوریه ، بر بلی شریف (۳) مولانا عبد الحق رضوی ، جامعه اشرفیه (۴) مولانا نصر الله رضوی مصباحی ، فیض العلوم ، محمد آباد (۵) مفتی شیر محمد رضوی ، دار العلوم اسحاقی ، دام بور (۷) مفتی زاید علی سلامی مصباحی ، جامعه العلوم اسحاقی ، دام بور (۷) مفتی خردیم مصباحی ، حامعه اشرفیه ، مبارک بور اشرفیه ، مبارک بور (۱) مفتی محمد نیم مصباحی ، جامعه اشرفیه (۹) (راقم سطور) نفیس احمد مصباحی ، جامعه اشرفیه ، مبارک بور (۱۱) مفتی شهاب الدین احمد نوری ، فیض الرسول ، براوک شریف (۱۱) مفتی آل مصطفی مصباحی ، جامعه امجدیه ، گهوسی (۱۲) مفتی محمد اخر حسین قادری ، دار العلوم علیمیه ، جمد اشامی (۱۳) مفتی محمد الرار احمد امجدی ، اوجها گیج ، بستی (۱۲) مولانا شبیر احمد مصباحی ، مبراج گیج (۱۲) مولانا محمد عربیه ، سلطان بور (۱۲) مولانا محمد عالم گیر مصباحی ، دار العلوم اسحاقیه ، جوده بور (۷۱) مولانا محمد عربیه ، سلطان بور (۱۲) مولانا محمد عالم گیر مصباحی ، دار العلوم اسحاقیه ، جوده بور (۷۱) مولانا محمد عربیه ، سلطان بور (۲۱) مولانا محمد عربیه ، سلطان بور (۲۱) مولانا محمد عربیه نواز ، الد آباد -

تىسرانظرىي-اسىس درج ذيل تفصيل ہے:

[الف] - اگر کوئی شخص تمام وارثین کونام زد کر دے ، ساتھ ہی ہرایک کا حصہ بھی معین کر دے ، جبیبا کہ حکومت کے ملاز مین کرتے ہیں توبیہ شرعاً وصیّت ہے (بینی و صیت بالتملیك)۔

- آ یہ ود بعت ہے۔ بیراے مولانا خواجہ آصف رضامصباحی ، جامعہ اشرفیہ ، مبارک بورکی ہے۔
- 😙 بیا ہتداءً و دبعت ہے اور انتہاءً و صیت ہے۔ بیراے مولاناغلام جیلانی مصباحی ، جامعہ اشرفیہ ، مبارک بور کی ہے۔
- (ے) اس کی دوسمیں ہیں: اول یہ کہ نام زدگی سے کھانہ دار کامقصد یہ ہے کہ میرے مرنے کے بعد نام زدھنص اس کا مالک ہے، کمپنی وہ مال اسے دے دوم: اس سے کھانہ دار کامقصد مالک بنانانہیں ہوتا، بلکہ یہ ہوتا ہے کہ میرے مرنے کے بعد کمپنی یہ مال نام زدھنص کے حوالے کر دے۔ قسم اول وصیت ہے۔ اور قسم دوم من وجہِ ود بعت ہے اور من وجبِ وصیت ہے۔ اور قسم دوم من وجبِ ود بعت ہے اور من وجبِ وصیت ہے۔ اس کے قائل مولانا محمد رفیع الزمال مصباحی، جامعہ اشرفیہ، مبارک بور ہیں۔
  - 🕥 پیہبہ ہے۔ بیراہے مفتی عنایت احریعیمی، جامعہ غوشیہ، اترولہ، بلرام پور کی ہے۔

کے بیتمام ور ندکی نمائندگی ہے، نہ وصیت ہے، نہ و کالت۔ بیراے مولانا محمد انور نظامی مصباحی ، ہزاری باغ کی ہے۔

ک بینام زدگی وصیت نہیں ہے بلکہ و کالت ہے۔ بیراے مولانا عبد الغفار عظمی، ضیاء العلوم، خیر آباد اور مولانا ثار ا احمد رضوی، حسن بور، جے لی مگر کی ہے۔

اس طرح بہلے سوال کے جواب میں مندوبین کرام آٹھ طبقوں میں بٹے ہوئے نظر آتے ہیں، جب کہ ان میں سولہ افراداسے" و صیت بالتو کیل" قرار دیتے ہیں۔ افراداسے" و صیت بالتو کیل" قرار دیتے ہیں۔ پہر سوال نمبر (۲) میں دوباتیں دریافت کی گئ ہیں۔

[الف]اس نام زوگی کا حکم کیاہے؟

[ب] کیااس کے باعث دو سرے در نہ شرعاً محروم ہوں گے ؟

اس کے جواب میں درج ذیل حضرات یا توبالکل خاموش نظر آتے ہیں، یاکوئی صاف جواب نہیں دیتے۔

(۱) مولاناغلام جيلاني مصباحي (۲) مفتى عبدالسلام قادري مصباحي (۳) مولانامحم باشم تعيمي ـ

بقیہ حضرات کے جوابات مندر جہ ذیل خانوں میں بے نظر آتے ہیں۔

[الف]- بینام زوگی جائزہے، دیگر ورثداس کے باعث محروم نہ ہوں گے۔ بیر راے اِن حضرات کی ہے۔ (۱)

مولانا محرسلیمان مصباحی (۲)مولاناعالم گیرمصباحی (۳)مولاناابرار احمدامجدی (۴)مولانامحد اسحاق رام بوری (۵)مفتی محمد نسیم مصباحی (۲)مولانااختر حسین قادری بستوی (۷)نفیس احمد مصباحی (راقم سطور)۔

ان حضرات کی دلیل وہ جزئیہ ہے جو بہارِ شریعت (ج:۱۹،ص:۹۰) میں فتادیٰ قاضی خاں اور فتادیٰ عالم گیری کے حوالے سے اِن الفاظ میں درج ہے:

" کسی شخص نے اپنے وارث کو وصی بنایا توبیہ جائز ہے۔"

خانيه مي ۽:رجلُ أوصيٰ إلى وارثه جاز. <sup>(۱)</sup>

[ب] - بیرنام زدگی ناجائز ہے ، اور اس کے باعث دوسرے ورثہ محروم نہیں ہوں گے - بیر رائے درج ذیل مندو بین کرام کی ہے:

(۱) مولاناعارف الله مصباحی (۲) مولاناساجد علی مصباحی (۳) مولاناشیر محمد مصباحی، وارشید، لکھنؤ (۴) مولانا جمال مصطفیٰ قادری، جامعه اشرفیه ـ

ان حضرات کی دلیل بیہے:

ہداریہ میں ہے:

ولا تجوز (أي الوصية) لوارثه، لقوله عليه السلام: إنَّ الله تعالى أعطى كل ذي حق حقَّه

<sup>(</sup>١) المجلد الثالث من الفتاوي الخانية، على هامش الفتاوي العالمكيرية، كتاب الوصايا بابا الوصي، ج: ٣، ص: ٦١ ٥

ألا لاوصية لوارث. (١)

[5] - مندرجہ ذیل علاے کرام سوال نمبر (۲) کے پہلے جُزے متعلق کوئی صراحت نہیں فرماتے کہ یہ جائز ہے یا ناجائز، البتہ سوال کے جزءِ ثانی کا جواب یہ دیتے ہیں کہ اس نام زدگی کی وجہ سے دیگر ور نثہ محروم نہیں ہوں گے۔ان کے اساے گرامی یہ ہیں:

(۱) مولانامجر حنیف رضوی (۲) مفتی عنایت احرنعیمی (۳) مولانانفر الله رضوی (۴) مولاناعبد الغفار اظلمی (۵) مولانا شیر احمد مصباحی (۲) خواجه آصف رضامصباحی (۷) مولاناعبد الحق رضوی (۸) مولانانظم علی قادری مصباحی (۹) مولانامجابد حسین جیبی، الله آباد (۱۰) مولانا تار احمد رضوی (۱۱) مفتی شیر محمد رضوی (۱۲) مفتی زاید علی سلامی (۱۳) مولانا آلِ مصطفیٰ مصباحی (۱۳) مولاناناصر حسین مصباحی -

[و]-اور درج ذیل علاے کرام اس کے جواب میں تفصیل کرتے ہیں:

(۱) مولاناتمس الهدئ مصباحی (۲) قاضی فضل احد مصباحی (۳) مفتی محد ایوب نیمی (۴) مولانا انور نظامی مصباحی (۵) قاضی فضل رسول مصباحی (۶) مفتی شفتی احد شرینی (۹) مفتی فضل رسول مصباحی (۶) مفتی شفیت احد شرینی (۹) مولانا مقصود احد مصباحی (۱۰) مولانا معین الدین (۱۱) مولانا شهاب الدین احد نوری (۱۲) مفتی محد نظام الدین رضوی (۱۳) مولانا نظام الدین مصباحی ـ

کیکن اس میں بھی تفصیل ہے:

ﷺ ایک دارث کی نام زدگی کی صورت میں دیگر در ثد کی اجازت کے بغیر دصیت جائز نہیں۔ ادر اگر پچھ در ثد نے اجازت دے دی ادر پچھ در ثذنے اجازت نہیں دی تواجازت دینے والوں کے حق میں ان کے حصد کی مقدار میں جائز ہوگی اور اجازت نہ دینے والوں کے حق میں جائز نہیں ہوگی۔ (مولانا نظام الدین ، دار العلوم علیمیہ)

ان کی دلیل ہدایہ کی بیر عبارت ہے:

ولا تجوز[الوصية] لوارثه إلا أن يُجِيزها الورثة .... ولو أجاز بعض وردّ بعض تجوز على المجيز بقدر حصّته لولايته عليه ، و بطل في حق الرادّ. (٢) المحمن محمرت علام مفتى محمد نظام الدين صاحب مدظة فرماتي بين:

" یہ نام زدگی وصیت ہو، خواہ وصایت، بہر حال کوئی وارث اس کے باعث شرعاً محروم نہ ہوگا، خواہ وارث نام زدگی کے وقت موجود ہو، یانہ ہو۔ لہذاموجودہ وارثین کی نام زدگی کے بعد اگر کسی وارث کااضافہ ہواتووہ بھی میراث کاحق دار ہوگا، گوکہ نام زدگی میں اس کاکوئی ذکر نہیں۔"

آپ نے دلیل میں ہدایہ (۱۲۱/۳) کتاب الوصایاکی درج ذیل عبارت پیش کی ہے:

<sup>(</sup>۱) هدایه، ج: ٤، ص: ١٤١، كتاب الوصایا، مجلس البركات، مبارك فور

<sup>(</sup>٢) هدایه، ج: ٤، ص: ٦٤١، كتاب الوصایا، مجلس البركات، مبارك فور

(ولا تجوز لوارثه) لقوله عليه الصلوة والسلام: إنّ الله أعطى كل ذي حقّ حقّه، ألا لا وصية للوارث، ولأنّه يتأذى البعض بإيثار البعض، ففي تجويزه قطيعة الرحم، ولأنّه حيف بالحديث الذي رويناه. ويعتبر كونه وارثاً أو غير وارث وقت الموت، لا وقت الوصية، لأنه تمليك مضاف إلى ما بعد الموت، وحكمه يثبت بعد الموت. (إلّا أن يّجيزَها الورثة) ويروى هذا الاستثناء فيها رويناه، ولأنّ الامتناع لحقّهم فتجوز بإجازتهم، ولو أجاز بعضٌ وردّ بعضٌ تجوز على المجيز بقدر حصّته لولايته عليه، و بطل في حقّ الرّاد. اه (ا)

آگے لکھتے ہیں: "نام زدگی کی پہلی صورت (الف) کے سواباتی تمام صور توں میں نام زدور شہ کی حیثیت وصی کی ہے، اور یہال وصی کا کام بیہ ہے کہ تمام وار توں کے در میان ان کے شرعی حقوق کے مطابق بیہ میراث تقسیم کر دے، خود وارث ہے تووہ بھی حق شرعی کے مطابق اپنا حصہ لے لے ،اور نابالغ ور شہ کے حصص کی حفاظت بایں طور کرے کہ سب کے، نام ان کے حصص بینک یاڈاک خانے میں فکس کر دے۔"

اس موقف کی تائید میں انھوں نے فتاوی ہندیہ (٦/ ١٣٩، الباب التاسع فی الوصبی و ما عملکه) کا جزئیہ پیش فرمایا ہے، جس کا آغاز کچھ یوں ہوتا ہے:

رجلٌ أوصى إلى رجلين، قال أبو حنيفة و محمد رحمهما الله تعالىٰ لا ينفرد أحد. الخ (٢) اور در مختار، باب الوصى (٥/ ١ · ٥ على هامش رد المحتار) كاورج ذيل جزئيه بهى تحرير فرمايا به: وفيها (أي الولو الجية): لو دفع المال إلى اليتيم قبل ظهور رشده بعد الإدراك فضاع ضمن، لأنّه دفعه إلى من ليس له أن يدفع إليه. اه (٣)

پہ مولانا محمد معین الدین کا موقف یہ ہے کہ معاملہ نام زدگی اگر اس نیت سے کیا کہ میری موت کے بعد بلاوجہ میرے مال کا ضیاع نہ ہو، بلکہ سارا مال ستحقین تک بآسانی پہنچ جائے، جب تواس عقد کے جواز میں شہر نہیں، اور اگر نام زدگی اس نیت سے ہوکہ نام زد تحق کے علاوہ کوئی دوسرانحق جواس کی موت کے بعد شرعاً اس کا وارث ہوگا، اس کے مال کا حق دارنہ ہوتواس کے عدم جواز میں کوئی شہر نہیں۔اور بہر حال دیگر ور نداس کے باعث محروم نہ ہوں گے۔

ان کی دلیل قرآن کریم آیتِ کریمه "فَوِیْضَةٌ مِّنَ الله" (به حصه الله کی طرف سے بندها مواہم) د حدیثِ مبارک "من فرّ من میر اث میں اثه میں الجنّة ". (") اور در مختار جلد وہم، کتاب الوصایا کی عبارت: "و تجوز بالثلث للأ جنبي "النح ہے۔ اور تائيد میں امام احمدرضا قادری بریلوی علیه الرحمة والرضوان کا فتویٰ پیش کیا

<sup>(</sup>۱) هدایه، ج: ٤، ص: ٦٤١، كتاب الوصایا، مجلس البركات، مبارك فور

<sup>(</sup>٢) فتاوي عالمگيري، ج: ٦، ص: ١٣٩، كتاب الوصايا، الباب التاسع في الوصي وما يملكه

<sup>(</sup>m) در مختار ج: ١٠، ص: ٤٢٣، كتاب الوصايا، باب الوصي، دار الكتب العلمية، بيروت.

<sup>(</sup>٣) سنن ابن ماجه، ص: ١٩٤، كتاب الوصايا، باب الحيف في الوصية.

ہے جوفتاوی رضویہ (۲۷۳/۱۰) میں ہے۔

**ﷺ تیسر اسوال بیر تھا:** مسلمانوں کونام زدگ ہے رو کا جائے ، یا کچھ ضروری ہدایات کے ساتھ انھیں ان کے حال پر چھوڑ دیا جائے ؟

اس سوال کے جواب میں درج ذیل حضرات کے مقالوں میں کوئی صراحت نہیں۔

(۱) مفتی شیر محمد[راجستهان](۲) مفتی بدر عالم مصباحی [اشرفیه](۳) مولاناآلِ مصطفیٰ مصباحی [امجدیه](۴) مولانا رفیع الزمال مصباحی[اشرفیه]۔

ان کے علاوہ مندوبین جار حصول میں بٹے نظر آتے ہیں:

[الف]-بہیمکن ہے کہ بینام زدگی خلافِ شرع ہو،اور شرعِ مطہرنے جس کودیا ہے نام زدگی اس کومجوب کرر ہی ہو،اس لیے اس سے رو کا جائے۔ بیرا ہے مفتی محمد الوب نعیمی (جامعہ نعیمیہ، مراد آباد) کی ہے۔

[ب] – فارم کی خانہ بُرِی میں تمام ور نہ کی نام زوگی ممکن نہ ہو تواس سے رو کا جائے اور کسی کو نام زدنہ کیا جائے۔ یہ راے درج ذیل حضرات کی ہے:

(۱) مولانا محمد ہاشم نعیمی [مراد آباد] (۲) مولانا ناظم علی مصباحی [انشرفیه] (۳) مولانا جمال مصطفیٰ قادری [انشرفیه]

[ج]- ان کے سوااکٹر حضرات نام زدگی کے جواز کے قائل ہیں، کیکن ان میں بھی دوطرح کے لوگ ہیں:

نام زدگی سے رو کا نہ جائے بلکہ انھیں اس باٹ کا پابند بنایا جائے کہ وہ فارم میں تمام وارثین کے نام لکھوائیں اور وارثین میں میں سیار میں میں تعلق کی سے میں سے میں سے میں سے میں اس میں میں تمام وارثین کے نام لکھوائیں اور وارثین

کے شرعی حصول کے مطابق اس میں تعین بھی کر دیں۔

یدراے مندر جہ ذیل علماے کرام کی ہے:

(۱) مفتی عنایت احرنعیمی [اتروله] (۲) قاضی فضل احمد مصباحی [بنارس] (۳) مفتی عبد السلام مصباحی [تکشی پور] (۴) قاضی فضل رسول مصباحی (۵)مولا ناشبیر احمد مصباحی [مهراج شنج]۔

جہاں تک ممکن ہو تمام یا اکثر وارثین کو نام زد کرے ،اور اگر اس کا امکان نہ ہو توکسی ایسے وارث کو نام زو کرے جس میں نسبتًا امانت و دیانت اور خدا ترسی زیادہ پائی جاتی ہو۔

بدراے درج ذیل علماے کرام ومفتیانِ عظام کی ہے:

(۱) مفتی زابد علی سلامی (۲) نفیس احمد مصباحی (۳) مولانا محد رابع نورانی [براوّل شریف] (۳) مولانا ساجد علی مصباحی (۵) مولانا عالم گیر مصباحی [اسحاقیه، جوده بور] (۲) مولانا شیر محمد مصباحی [وار شیه] (۷) مولانا غلام جیلانی مصباحی (۸) مولانا خرحسین بستوی (۹) خواجه آصف رضامصباحی (۱۰) مولانا صلاح الدین مصباحی (۱۱) مولانا محمد نوری [براوُل (۱۲) مولانا معین الدین مصباحی (۱۳) مولانا عبد الحق رضوی (۱۲) مولانا شوری (۱۲) مولانا افر نظامی (۱۲) مولانا و نظامی (۱۵) مولانا و نظامی (۱۹)

مولاناعارف الله مصباحی (۲۰)مولانانصرالله رضوی (۲۱)مولاناعبدالغفار اظمی (۲۲)مولانا ثار احمد رضوی (۲۳)مولانا نظام الدین مصباحی [علیمیه، جمداشاہی] (۲۴)مفتی ابرار احمد امجدی (۲۵)مفتی محدثیم مصباحی -

مندرجہ بالا حضرات میں سے بعض حضرات نے ایک یا چند وارثین کی نام زدگی کے لیے کچھ ہدایات بھی درج فرمائی ہیں، جو کچھاس طرح ہیں:

جید (۱) موصی اپنے تمام ورثہ کو بتا دے کہ میرا اتنار دیسے فلال بینک میں جمع ہے، اور میں نے اس کی وصیت فلال کے لیے کر دی ہے۔ (۲) موطنی لہ پر اعتماد ہو کہ وارثین کی عدم رضا مندی کی صورت میں انھیں ان کا حصہ دے دے گا۔ (مولانا نظام الدین مصباحی، علیمیہ، جمداشاہی)

ہے (۱) مسلمان غیر فاسق کو نام زد کریں۔ (۲) ایشخص کو نام زد کریں جو امانت دار ہو، اور اس کی وصیت بپری کرنے اور وارثین کے در میان مطابق شرع حصص تقسیم کرنے پر قادر ہو۔

(مفتی ابرار احمد امجدی، او جھاگنج، ومفتی محمد سیم مصباحی، اشرفیه)

پڑ [الف] - شریعتِ مظہرہ نے وصی کے لیے جن پانچ چیزوں کوشرط قرار دیا ہے،ان کالحاظ رکھیں، وہ یہ ہیں: (۱) مسلمان ہونا (۲) عاقل ہونا (۳) بالغ ہونا (۲) امین ہونا (۵) تصرفات میں تجربہ کار ہونا۔ [ب] - اگر سارے ور فہ میں یہ اوصاف پائے جاتے ہوں تواسے نام زدگریں، جس میں خداتر سی، دین داری، احکام شرع کی پاس داری، امانت و دیانت اور معاملہ فہمی دیگر ور فہ کی بہ نسبت زیادہ پائی جاتی ہو۔ [ق] - جس کو نام زدگریں اسے اچھی طرح ہمھادی کہ میرے بعدیہ رقم تنہا تمھاری ملکیت نہ ہوگی، بلکہ تمام ور فہ اس کے حق دار ہوں گے۔ لہذا شرعی حصول کے مطابق اسے میں بانٹ لینا، اور ہرگزہرگزاس میں کسی کی حق تلفی نہ کرنا۔ [د] - اہل خانہ اور پھی بالثر افراد کے سامنے اس کوقید تحریہ میں بانٹ لینا، اور ہرگزہرگزاس میں کسی کی حق تلفی نہ کرنا۔ [د] - اہل خانہ اور پھی بالثر افراد کے سامنے اس کوقید تحریہ میں

لے آئیں، یاکم از کم ان کے علم میں ضرور لے آئیں۔ (نفیس احمد مصباحی، زاہد علی سلامی)

\*\* مورث فارم میں خواہ کسی کا نام درج کرے، لیکن ایک ایسی وصیت تحریر کرکے رجسٹرار آفس میں رجسٹرڈ کرا دے،
جس میں ممکنہ وار ثان کے نام اور اپنے سے ان کے رشتہ کی وضاحت ہواور وصیت کردے کہ میرے انتقال کے وقت مذکورہ افراد
میں سے جو شرعاًوارث ہوں، میرا ترکہ حصہ رسدان میں تقسیم کر دیا جائے۔ (مولانا ثار احمد، حسن بور، جے پی تگر)

\*\* اسی سے ملتی جلتی ہدایت مولانا محمد اسحاق مصباحی رام بوری نے بھی تحریر کی ہے۔

\*\* اسی سے ملتی جلتی ہدایت مولانا محمد اسحاق مصباحی رام بوری نے بھی تحریر کی ہے۔

حضرت علامه فتى محد نظام الدين رضوى (جامعه اشرفيه) كاموقف بيه:

[الف]-خلافِ شرع صص کی تعیین و نام زدگ سے رو کا جائے، لین کتاب و سنت میں ور ثد کے جو صص مقرر ہیں ،
ان کے خلاف اپنی طرف سے حصص مقرر کر کے مرکزی یاصوبائی حکومت کے ملاز مین نام زدگی یاوصیت کریں تواضیں اس سے ضرور رو کا جائے کہ اولاً وارث کے حق میں وصیت ناجائز ہے۔ ثانیاً بعد میں کچھ ور ثد کے اضافہ کی صورت میں یا بعض کی طرف سے وصیت کور دکرنے کی صورت میں باہم شدید نزاع بھی پیدا ہو سکتا ہے۔ ثانیاً اس میں قطع رحم بھی پایاجا تا ہے ، جیسا

کہ ہدایہ سے گزرا۔ اس لیے انھیں بتایا جائے کہ کسی بھی وارث کے جھے کی تعیین نہ کریں، اور نام زدگی ہہ نیتِ وصایت کریں۔
ساتھ ہی سب وار ثوں کو زبانی یا تحریری ہدایت کر دیں کہ ان کی موت کے بعد تمام نام زدور نہ ان کے وصی ہوں گے اور سب
اتفاقِ را ہے کے ساتھ نام زدکھاتے کی رقم نکال کراس وقت موجود وارثین میں اسلامی قانونِ میراث کے مطابق تقسیم کریں۔

[ب] - وِصایت شرعاً غیر ستحسن امر ہے ،اس لیے جب تک حاجت نہ ہو،اس سے بچنا چاہیے۔
آپ نے اپنے اس موقف کی تائید میں درج ذیل عبارتیں پیش کی ہیں:

لا ينبغى للرجل أن يقبل الوصية لأنها أمرٌ على خطر، لما روي عن أبي يوسف رحمه الله تعالىٰ أنه قال : الدخولُ في الوصية أول مرة غلط، والثانية خيانة، والثالثة، سرقة – و عن بعض العلماء لو كان الوصي عمر بن الخطاب لا ينجو عن الضمان.

و عن الشافعي: لا يدخل في الوصية إلا أحمق، أولص، كذا في فتاوى قاضي خان اه. (١) ردالمخار اول باب الوصي مين حضرت امام الويوسف ﴿ التَّفَاظِيمَ كَوْ لِللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّمُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّاللَّ اللَّهُ الللَّهُ اللَّاللَّا اللَّهُ اللَّا اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ ا

"و عن الحسن: لا يقدر الوصي أن يعدلَ ولو كان عمر بن الخطاب، وقال أبو مطيع : ما رأيت في مدة قضائي عشرين سنة من يعجل في مال ابن اخيه – قهستاني – ولبعضهم :

احذر من الواوات ار - بعة فهن من الحتوف

واوالو كالة والـــولا - ية والوصاية والوقوف<sup>(۲)</sup> البته مئلة نام زدگي مين حاجت پائي جاتى ہے، اس ليے مناسب يہي ہے كه نام زدگي قبول كى جائے۔

#### تنقيح طلب امور

- ورثه کی نام زدگی "وصیت بالتو کیل" ہے، یا "وصیت بالتملیك" ہے، یا بعض صور تول میں "وصیت بالتملیك" ہے، یا بعض صور تول میں "وصیت بالتملیك" ہے، یا بیه ودیعت ہے، اور ابتحض صور تول میں "وصیت بالتملیك" ہے، یا بیه ودیعت ہے، اور انتہاءً وصیت ہے، یا من وجہودیعت ہے اور من وجہوصیت، یابیہ ہہہے؟
  - ﴿ بِينِكَ إور مالياتي ادارول كي شرعي حيثيت كياب، وه يه مُستقرِض " بين يا " مُو دَع " يا كِهم اور؟
    - (س) اس کا حکم کیاہے، بیرجائزہ یا ناجائز، یا اس میں کچھ تفصیل ہے؟
- ﴿ اس بات پر تقریباً اکثر مندوبین کا اتفاق ہے کہ مسلمانوں کو ورثہ کی نام زدگی سے روکا نہ جائے بلکہ کچھ ہدایات دے کراٹھیں ان کے حال پر چھوڑ دیاجائے۔ اس باب میں حق کیاہے ، انھیں روکنا، یا پچھ ہدایات کے ساتھ ان کے حال پر چھوڑ دیا؟ بصورتِ دیگر وہ ہدایات کیاکیا ہو سکتی ہیں؟ ﴿ ﴿ ﴿ ﴾ ﴾

<sup>(</sup>۱) فتاويٰ عالمگيري، ج: ٦، ص: ١٣٦، ١٣٧، أول الباب التاسع في الوصي و ما يملكه

<sup>(</sup>٢) ردالمحتار،ج:٥، ص:٤٩٤، باب الوصي

# فيصل

# بیمه وغیره میں وَرَشه کی نام زدگی کی شرعی حیثیت

کے بیمۂ زندگی فئکس ڈیوزٹ اور بینک، ڈاک خانے کی مختلف اسکیموں میں روپے جمع کرنے کے لیے جو فارم پُر کیے والے ہوگی ہوئے ہوئے ہوئارم پُر کیے جاتے ہیں ان میں ایک خاند اس مخص کی نام زدگی کا ہوتا ہے جسے روپے جمع کرنے والے کی موت کی صورت میں اصل رقم مع منافع وصول کرنے کا حق ہو، اس پر بیہ بحث ہوئی کہ اس نام زدگی کی شرعی حیثیت کیا ہے، بیہ وصایت ہے، یاوصیت، یا کچھاور؟

بحث وشمحیص کے بعد مجلس کا اس پر اتفاق ہے کہ صورت مذکورہ وصایت ہے جس میں نام زدشخص کی ذمہ داری ہے ہوتی ہے کہ دہ رقم وصول کرکے شرعی قانون کے مطابق ور شہ کے در میان تقسیم کردے۔

، نام زدگی کی ایک صورت سرکاری ملازمین کی جانب سے ہوتی ہے جس میں صاحب رقم اپنے تمام ور شداور ان کے حصوں کی تعیین کرتا ہے کیا یہ صورت بھی وِصایت کی ہے ، یا یہ وصیت بالتملیک ہے ؟ مندوبین نے اس خاص صورت سے متعلق وصیت بالتملیک ہونے پراتفاق کیا۔

و دوسرامبحث به تھاکہ به وصابت، یاوصیت جائز ہے یانہیں؟

اس کے جواب میں اس پر اتفاق ہوا کہ وصایت والی صورت جائز ہے۔ اور وصیت بالتملیک سے متعلق درج ذیل نفصیل ہے:

[الف] اگرمورٹ نے اپنے تمام در شہ کو نام زد کر دیا اور ان کے جھے بھی وہی متعیّن کیے جومورث کی موت کے بعد قانونِ میراث میں ان ور شہ کے لیے ہونا چاہیے بھر ان ور شہ میں نہ کوئی اضافہ ہوا نہ کوئی کی ہوئی توحکم ظاہر ہے کہ رفع بزاع کے لیے ایساکر ناجائز و درست ہے۔ اب مورث کی نام زدگی اور تعیین حصص کا لحاظ کیا جائے خواہ قانون وراثت کا، دونوں حال میں ور شہ کو وہی حصص ملیں ہے۔

[ب] ہاں!اگر حصوں کی تعیین میں طلی کی یاان میں کسی وارث کا اضافہ ہوا، یا کی ہوئی جس کے باعث شرعاً موجود ور نہ کے حصے کم وبیش ہو گئے تو موتِ مورث کے وقت جوورثہ ہیں، شرعی قانونِ میراث کے مطابق ان کا جو حصہ ہونا چاہیے وہی انھیں دیا جائے اور وہ جائے اور ہور ہے ہاں اجس کا حق کم ہورہا ہے یا تتم ہورہا ہے، اور وہ عاقل ، بالغ ہے وہ اگر اس پررضا مند ہواور مورث نے جو تعیین کردی اسے نافذ کردے تواس کی وصیت نافذ ہوجائے گی ور نہ اصل یہ کے کہ وارث کے لیے وصیت جائز نہیں۔

[3] کیکن ان در شدمیں کوئی نابالغ ہے اور اس کے حق میں کوئی کمی ہور ہی ہے تو نابالغ کو اپناحق حجوڑنے کا ختیار نہیں شرعی قانونِ وراثت کے مطابق اسے اس کا پوراحق دیا جائے اور جو بھی اس کا سرپرست ہووہ اس کے جھے کی نگ<mark>ا</mark> داشت کرے۔

تیسراسوال بیر تھاکہ نام زدگی ہے رو کا جائے یا کچھ ہدایات کے ساتھ جاری رکھا جائے؟ اس کے جواب میں بیہ طے ہوا کہ وصایت اور کسی بھی وصول کنندہ کی نام زدگی بینک وغیرہ کے توانین کے باعث ایک" حاجت" بن چکی ہے۔ اس لیے صاحب وقم کی موت کے بعد وصول کرنے کاحق دار کون ہوگا؟ اس کی نامزدگی جائزاور مناسب ہے اور بیہ تملیک نہیں ، بلکہ توکیل ہے اور وصی ووکیل کی ذمہ داری ہے کہ رقم وصول کرکے شرعی قانون کے مطابق ور شمیں تقسیم کردے یاان کے سپر دکردے تاکہ وہ اسٹی در میان شرعی تھم کے مطابق حصور پر تقسیم کر لیں۔

البتہ تمام ور نہ کی تعیین اور وصیت بالتملیک والی صورت میں حصوں کی تعیین نہ کی جائے کہ تعیین حصص میں غلطی ہو،
یا ور نہ کی تعداد میں کی بیشی کی وجہ سے کوئی نزاعی صورت پیدا ہویا وصیت کورواور بے کار قرار دینے کی نوبت آئے۔ بلکہ
مورث حصوں کی تعیین کے بجائے یہ درج کرے کہ تا دم تحریر میرے ور نہ فلاں فلاں ہیں اور ان سے میرے رشتہ کی
نفصیل یہ ہے:

میری موت کے وقت تک ان میں کمی یا زیادتی ممکن ہے۔ بہر صورت میری موت کے وقت شرعاً جو بھی میرے ور شہ ہوں ،اخیس شرعی قانون وراثت کے مطابق حصہ دیاجائے اور کسی کی کوئی حق تلفی ہر گزنہ کی جائے۔واللہ تعالیٰ اعلم۔

# فقدانِ زوج کی مختلف صورتوں کے احکام

اسوال نامه
 خلاصة مقالات
 خصلے

## سوال نامه

## فقدان زوج کی مختلف صورتوں کے احکام

## ر تتیب:مفتی محمد نظام الدین رضوی، ناظم مجلس شرعی، جامعه اشرفیه، مبارک بور

بسم الله الرحمن الرحيم \*حامداً و مصلياً و مسلماً و مسلماً علم مدينه حضرت امام مالک عرصة دراز سے بوجه ضرورت شرعی زوجه مفقود الخبر کے فشخ نکاح کے بارے میں عالم مدینه حضرت امام مالک ر النتخاطیجہ کے مذہب پر فتویٰ و فیصلہ جاری کیا جاتا ہے اور اس پر تمام فقہا ہے اہل سنت کا اتفاق ہے۔ اس سلسلے میں عرض ہے کہ مذہب مالکی میں شوہر کے لا پیتہ ہونے کی پانچ صور تیں جداگانہ احکام کے ساتھ بیان کی گئی ہیں، جو یہ ہیں:

ا\_بلاداسلام میں غیرزمانهٔ وبامیں مفقود ہوا۔

٢\_ بلاداسلام مين زمانهٔ وبامين مفقود موا\_

۳۰\_مسلمانول کی باہمی خوں ریزی میں شریک ہوا، پھر پتہ نہ حلا۔

سى بلادِ كفر ميں لا پينة ہوا۔

۵۔مسلمانوں اور کافروں کے در میان جنگ ہوئی،اس میں شریک ہوا، پھرپتہ نہ حلا۔

مہلی صورت کا حکم ہے کہ کورت حاکم اسلام کے یہاں استغاثہ کرے وہ تحقیق حال کے بعد استغاثہ کی تاریخ سے مرسال انتظار کی مہلت دے۔ اگر اس مدت میں بھی شوہر کی موت و زیست کا حال معلوم نہ ہو سکے تومانا ہے جائے گا کہ وہ فوت ہوگیا اور عورت کو یہ اجازت ہوگی کہ چار ماہ دس روز عدتِ وفات گزار کر دوسر شخص سے نکاح کرلے ، دوبارہ اسے حاکم اسلام کے یہاں استغاثہ ، پھر حکم موت صادر کرانے کی حاجت نہیں۔ ہاں حاکم اسلام کے یہاں استغاثہ ، پھر حکم موت صادر کرانے کی حاجت نہیں۔ ہاں حاکم اسلام کے یہاں استغاثہ سے پہلے اگر ہیں سال بھی گزر جائیں تووہ شار نہ ہوں گے ، نہ ان کا قطعی کوئی اعتبار ہوگا۔

واضح ہوکہ عورت جب قاضی کی اجازت سے نکاح کرلے اور مدخولہ ہوجائے توبید امام مالک مِرالنَتِظَامِیْتِہ کے نزدیک طلاق

ہے۔ جیساکہ" المدق نة الکبریٰ "ص:۹۲ج:۲میں خود حضرت امام مالک سے منقول ہے جس کی وجہ یہ ہوتکتی ہے کہ نکاح ود خول جا جو اسلاق کی حاجت ہے ، تونکاح ود خول کا جواز اس امر کو ود خول جا جو اسلاق کی حاجت ہے ، تونکاح ود خول کا جواز اس امر کو مضمن ہے کہ شوہر کی طرف سے حکماً طلاق واقع ہو چکی ، کتبِ فقہ حنی میں اس کے اشباہ ونظائر، اقتضا ہے وضحیح فعل مسلم کے مباحث میں ملتے ہیں۔

اس بارے ہیں ایک دو سرا قول ہے ہے گئی نگاتی ٹانی ہے ہی طلاق واقع ہوجاتی ہے ، دخول کی حاجت نہیں اور ابک قول ہے ہے کہ عدت گزر نے کے ساتھ ہی طلاق پڑجاتی ہے ، ایسا ہی مقدماتِ ابن رشدص: ۱۲۲۱ ، ج:۲ ہیں ہے ۔ الغرض مذہبِ مائلی میں بیٹل طلاق کی ہے اور و قوعِ طلاق کے وقت میں ہے تین قول ہیں جن میں رائح قولِ اوّل ہے جیسا کہ زر قانی شرح موطا، ص: ۲۵۷ رج: ہم میں ہے عنظریب ہم جزئیات کے ذیل میں اس کے نصوص پیش کریں گے۔ ووقانی شرح موطا، ص: ۲۵۷ رج: ہم میں ہے عنظریب ہم جزئیات کے ذیل میں اس کے نصوص پیش کریں گے۔ وومسری صورت کا حکم ہے کہ وہاختم ہوتے ہی عورت عدتِ وفات گزار ہے اس کے بعد ذکاح کرلے۔ اور تغیسری صورت میں جنگ بند ہونے کے روز سے عدتِ وفات گزار ہے اس کے بعد ذکاح کرلے۔ یہ حکم اس وقت ہے جب اس کے شریک جنگ ہونے پر شہادتِ شرعیہ قائم ہو، ورنہ اس کا حکم پہلی یا دو سری صورت کی تفصیل کے مطابق دار الاسلام میں لا پیشخص کی طرح ہے۔

چوتھی صورت کا حکم ہے ہے کہ عورت شوہری عمرستر سال ہونے کا انتظار کرے جب کہ شوہر کے مال ہے اس کے لیے نفقہ کا انتظام ہو۔ اور اگر ایسانہ ہوبلکہ عدم نفقہ کی وجہ سے اسے حرج ومشقت کا سامناکر ناپڑے تووہ تطلیق کی راہ اپنا سکتی ہے۔ تطلیق کی تشریح آگے جزئیات میں آرہی ہے۔

پانچویں صبورت کا حکم بیہ کہ قاضی کے بہاں عرض حال کرکے نکاح کی اجازت طلب کرے، وہ اسے ایک سال کی مہلت دے ، اگر اس در میان میں شوہر کا پنتہ نہ چلے توبید عدتِ وفات گزار کر نکاح کرلے۔ کی مہلت دے ، اگر اس در میان میں شوہر کا پنتہ نہ چلے توبید عدتِ وفات گزار کر نکاح کرلے۔ مولانا سید محمد علوی مالکی دام ظلہ العالی (مکمعظمہ) نے اپنے ایک فتویٰ میں نذہبِ مالکی کی جو ترجمانی فرمائی ہے ، یہ اس کا خلاصہ ہے۔

#### جزئيات

راقم الحروف نے ذوقعدہ ۱۳۱۴ھ رمئی ۱۹۹۴ء میں حضرت مولانا سید محمد علوی مالکی دام ظلہ کی خدمت میں بیہ سوال ارسال کیا تھا:

> بسم الله الرحمن الرحيم إلى صاحب المعالي الشيخ العلوي المالكي، مد الله تعالى في عمره.

السلام عليكم ورحمة الله بركاته

بحمد الله! أنا بخير و عافية، وأرجو الله أن يمتعكم بالصحة والسلامة. و بعد!

إننا – نحن الأحناف – ندين أن المرأة التي فقدت بعلها لا تزال في انظاره حتى يبلغ عمره سبعين عاما، ولكن في عصرنا هذا يفتى على قول الإمام مالك رحمة الله تعالى عليه نظرًا إلى ظهور الفوضى الجنسية والفساد الجماعى بأن المرأة تقدم قضيتها إلى القاضي الشرعي، أو أعلم علماء بلدتها فيوجل مدة الانظار إلى أربعة أعوام، وفي غضون هذه المدة المعلومة إن لم يرجع بعلتها فتطلب المرأة فسخ عقدها بالقاضى الشرعي فيفسخ القاضي عقدها بعد أن يتبين له الأمر بأن زوجها قد فارق الحياة: سواء كانت مضت مدة عشرين سنة على فقدان بعلها قبل تقديمها الطلب إلى القاضى، وهذا هو قول الأحناف من العلماء وفتواهم في هذا الزمان.

وأما في جانب أخر فإن الإنتظار للمرأة طول أربعة أعوام أمرٌ مُضن، و يُسبب لها شقاء أو تعاسة، و إنها تعيش خمسة أو ستة أعوام على الأقل في انتظار بعلها بعد غيبو بته، ثم تذهب إلى القاضي فتصرّ على أن يفسخ عقدها في أسبوع أو في أسرع ما يمكن من الوقت ، فبعض المحصنات من النساء والعفيفات الطاهرات يقمن بقضاء ميعاد الإنتظار المعلوم بجدٍ ورزانة و كره على النفس وطوع على الشهوات، وأما بعضها فيسلن في تيار النزعات الشيطانية الجارفة نابذة القيم الإسلامية ومُثيلا وراءاً، و يسرن سيرًا حثيثًا معارضًا لأصول الإسلام وقوانينه.

فالبنود التالية في هذا الصدد في حاجة ماسّة إلى الإيضاح:

١ - ماهي أقوال سيدنا الإمام مالك رحمة الله تعالى عليه في شان زوجة رجل قد فقد حبره.

٢ - وما هو قوله الذي يستند إليه؟ وما هو فتوى أعلام المالكية في عصرنا الراهب في
 شان هذه القضية؟

٣- ونظرًا إلى البيئة الراهنة في الهند هل يمكن للقاضي فسخ العقد بعد أن يتبين له الأمر فحسب، دون أن تنتظر المرأة بعلها أربعة أعوام أو يحكم القاضي بموت الزوج اعتباراً انقراض المدة لأربعة أعوام أو أكثر على فقدانه قبل ميعاد المرافعة إلى القاضي؟

فالرجاء من سماحتكم أنكم ستقومون بإلقاء الضوء الكامل حول المعاد المذكورة أعلاها كي تمنحوني فرصة سعيدة للإغتراف من منهلكم الشافي العسيل لمثلى قليل البضع في العلم والأدب.

وأخيرًا نطلب معاليكم التوجيه إلى الكتب التي تُمثل مسالك المالكية و مناهجها التي تفتى بها كي نستفيد منها إذا تيسر لنا حصولها.

مع أجزل الشكر والإمتنان

عمد نظام الدين الرضوي غفرله، ١٠/٥/١٩٩٤م

اس کاجواب ۵؍ جمادی الآخره ۱۵ اس کو حضرت شیخ علوی مالکی صاحب دام ظله نے ارسال کیاجس ، کامتن یہ ہے:

#### خلاصة حكم المفقود عنه عند المالكية

بسم الله الرحمن الرحيم

ألحمد لله رب العالمين والصلاة والسلام على أشرف المرسلين سيدنا محمد و على آله و صحبه أجمعين أما بعد:

فإن المفقود هو من انقطع خبره ولم يعلم أهو حي أو ميت مع إمكان الكشف عن حاله فيخرج الأسير في بلاد الكفار لأنه لم ينقطع خبره. وأحوال المفقود عند المالكية خمسة.

المفقود في بلاد الإسلام في غير زمن الوباء ، والمفقود فيها في زمن الوباء والمفقود في قتال وقع بين المسلمين والكفار ، وقع بين المسلمين والكفار ، وقع بين المسلمين والكفار ، وجعل بعضهم الأحوال أربعة بِعَدِّ من فقد في بلاد المشركين والأسير واحدة (انظر سراج السالك شرح أسهل المسالك للسيد عثمان الجعلى ، ك: ٢/ ٤ ، ١ ، والفقه الحديث على مذهب إمام أهل الحديث للشيخ عمد مصطفى جاد ، ص: ١٣٣ ، و معين الحكام على القضايا والأحكام للشيخ أبي إسحاق إبراهيم بن حسن عبد الرفيع ، ج: ١ / ص: ٢١ ) وكل واحد من هو لاء له حكم .

فالأول وهو من فقد في بلاد الإسلام في غير زمن الوباء فهذا ترفع زوجته أمره للحاكم أو لجماعة المسلمين فيؤجل الحر أربعة أعوام وغيره ولى النصف ثم تعتد هي بعد الأجل عدة الوفاة. الثاني: من فقد في بلاد الإسلام في زمن الوباء فهذا تعتدُّ زوجته عدة وفاة بعد ذهاب الوباء.

الثالث: المفقود في مقاتلة بين أهل الإسلام فتعتدُّ زوجته عدة وفاة من يوم التقاء الصفّين على الراجح، وقيل يوم انصال الصفين وهو الأظهر والمعول عليه لأنه أحوط وهذا إذا شهدت بينة أنه حضر صف القتال وإلّا فكا المفقود في بلاد الإسلام.

الرابع: من فقد في بلاد الشرك فتمكث زوجته لمدة التعمير إن دامت نفقتها و إلا فلها التلبيق لعدمها، ومدة التعمير سبعون سنة من ولادته، وقيل ثمانون، وقيل تسعون، وقيل مائة. الخامس: من فقد في مقاتلة بين المسلمين والكفار فتعتد زوجته عدة وفاة بعد مضى سنة من نظر الحاكم في أمره والتفتيش عليه.

هذه أحوال المفقود عند المالكية وبها يظهر أن المذكور في السؤال هو الأول أي من فقد في بلاد المسلمين في غير زمن الوباء لأن هذا هو الذي يؤجل أربعة أعوام بعد العجز عن حبره بالبحث عنه في الأماكن التي يظن ذهابه إليها ، فإن كان المذكور في السؤال هو صاحب الحال الأول فالأول بالفتوى على مذهب الإمام مالك كها ذكرتم في السوال صحيح، وأما بالنسبة لغيره من المفقود دين فالحكم مختلف كها هو واضح.

وسنفترض أن المسئول عنه هو الأول الذي فقد في بلاد المسلمين في غير زمن الوباء فيكون الجواب كالتالي.

إذا فقدت المرأة زوجها في بلاد المسلمين في غير زمن الوباء فانها ترفع أمرها للحاكم أو الجماعة المسلمين كعالم موثوق من علماء المسلمين فيبحث عنه في الأماكن التي يظن ذهابه إليها ثم يؤجل الحرّ أربعة أعوام فتعتد الزوجة بعد ذلك و إن كانت صغيرة أو أمة أو كتابية عدّة وفاة فإذا كان الإنتظار لمدة أربعة أعوام يضرها كما وردفي السؤال فإن لها أن تطلب الطلاق لأن محل الأجل المذكور إن دامت النفقة بأن ترك لها ما تنفق منه على نفسها ولم تخش العنت وإلا طلق عليه للضرر، هذا محصل قول المالكية.

وأما مستند الأربع سنين فقد قال القاضي أبو محمد:

"وهذا إجماع من الصحابة وجماعة من التابعين ولم يُعلم لهم في عصر الصحابة مخالف، فثبت أنه إجماع " وأما الكتب التي يمكن الاعتباد عليها في مذهب المالكية فهي المؤطأ بشروحه و أوسطها شرح الإمام الزرقاني، والمدوَّنة و مختصر خليل بشروحه المختلفة و من أقربها شرح الشيخ عليش وكذلك شرح مواهب الجليل للشيخ الخطاب والرسالة لابن أبي زيد القيرواني ومن أوسط شروحها الفواكه الرواني، والله أعلم. انتهى كلام العلامة السيد العلوى المالكي مد ظله.

مقدماتِ ابن رشد "فصل في المفقود" ميس ب:

وهو على أربعة أوجه: مفقودٌ في بلاد المسلمين و مفقود في بلاد العدوّ و مفقود في صف المسلمين في قتال العدو و مفقود في حرب المسلمين في الفتن التي تكون بينهم.

فأما المفقود في بلاد المسلمين فالحكم فيه إذا رفعت امرأة أمرها إلى الإمام أن يكلفها إثبات الزوجية والمغيب فإذا أثبت ذلك عنده كتب إلى و الى البلد الذي يظن أنه فيه أو إلى البلد الجامع إن لم يظن به في بلد بعينه مستبحثا عنه و يعرفه في كتابه إليه باسمه و نسبه و صفته و متجره و يكتب هو بذلك إلى نواحى بلده فإذا ورد على الإمام جواب كتابه بأنه لم يعلم له خبر الوجد

له أثر ضرب لامراته أجلا أربعة أعوام إن كان حرا، أو عامين إن كان عبدا، ينفق عليها فيها من ماله و في مختصرا بن عبد الحكم إن الاجل يضرب من يوم الرفع ..... و إنما أخذت بالأربعة الأعوام بالاجتهاد لأن الغالب أن من كان حيا لا تخفى حياته مع البحث عنه أكثر من هذه العدة فوجب الاقتصار عليها. "انتهى ملخصًا" (۱)

اس عبارت میں قسم دوم کے مفقود کا ذکر نہیں ہے اس لیے مفقود کے صرف حیار احوال بیان کیے گئے ہیں:

### قاضی کی اجازت سے نکاح، پھر دخول "طلاق" ہے

مقدمات ابن رشد میں ہے:

وأما إذا لم تُردَّ (أي زوجة المفقود بعدما تزوّجت) إليه (أي إلى الزوج الأول) بفواتها. (أي بكونها فائتة بائنة) و إمضاء الحكم الظاهر إمّا بانقضاء العدة، و إمّا بالتزويج و إمّا بالدخول على الإختلاف المذكور في ذلك فيحسب عليه ذلك الفراق طلقة الذي ألزم إياه بالحكم فإن تزوّجها بعد ذلك كانت عنده على طلقتين واختلف متى تقع الطلقة عليها ففيه إنها تقع عليها بالدخول أو بالعقد على الإختلاف في ذلك و قيل إنها إنما تقع عليها يوم أبيحت للزوج و يكشف بذلك العقد أو الدخول الإحلال. (م)

#### مؤطاامام مالک میں ہے:

قال مالك : و إن تزوجت بعد انقضاء عدتها فدخل بها زوجها أولم يدخل بها فلا سبيل لزوجها الأول إليها. قال مالك: وذلك الأمر عندنا. اه (٣)

#### اس کی تحت زر قانی شرح مؤطامیں ہے:

ثم رجع مالك عن هذا قبل موته بعام وقال: لا يُفِيْتُهَا على الأول الا دخول الثاني غير عالم بحياته كذات الوليين، وأخذ به ابن القاسم وأشهب، قال في الكافى: وهو الأصح من طريق الأثر لأنها مسئلة قلدنا فيها عمر، وليست مسألة نظر.

#### نیزاس میں ہے:

قلت : أرأيت المفقود إذا ضرب السلطان لامرأته أربع سنين ، ثم اعتدت أربعة أشهر

<sup>(</sup>۱) مقدمات ابن رشد، المطبوع مع "المدوَّنة" فصل في المفقود، ص:۱۰۱،۲،۱۰۱، ج:۲

<sup>(</sup>٢)مقدمات ابن رشد مع المدوَّنة الكبرئ ، فصل في المفقود، ص:١٢٣، ١٢٥، ١٢٥، ١٢٦، ج:٢، مطبوعه مكتبة الرياض

<sup>(</sup>٣) مؤطا إمام مالك، ٤٢، عدة التي تفقد زوجها، ص:٢٥٧، ج:٣، مطبع دار الكتب العلمية، بيروت، لبنان

<sup>(</sup>٣) شرح الزرقاني على موطا الإمام مالك، ٤٢. عدة التي تفقد زوجها، ص: ٢٥٧، ج: ٣، دار الكتب العلمية، بيروت

وعشرا أيكون هذا الفراق تطليقة أم لا؟ قال : إن تزوجت ودخل بها فهي تطليقة. (١) نيزاي ميں ہے:

قلت: أرأيت كل نكاح يكون لواحد من الزوجين أو الولي أن يفرق بينهما وإن رضي ثبت النكاح ففرق بينهما الذي له الفرقة في ذلك ، أيكون فسخا أو طلاقا في قول مالك ؟ قال : هذا يكون طلاقا ، وكذلك قال مالك : إذا كان إلى أحد من الناس أن يقر بالنكاح إن أحب فيثبت أو يفرق فتقع الفرقة أنه إن فرق كانت طلقة بائنة قلت : وكل نكاح لا يقر عليه أهله على حال أيكون فسخا بغير طلاق في قول مالك ؟ قال : نعم. اه (۲)

#### نیزای میں ہے:

قلت : أرأيت العنين بعد سنة إذا فرق بينهما أيكون تطليقة أو يكون فسخا بغير طلاق ؟ قال : قال مالك : تكون تطليقة قلت : والخصي أيضا إذا اختارت فراقه أتكون تطليقة في قول مالك ؟ قال : نعم .قلت : لم ؟ قال : لأنها لو شاءت أن تقيم معه أقامت وكان النكاح صحيحا فلها اختارت فراقه كانت تطليقة . (٣)

مخضرالخلاصه خلیل میں ہے:

هَلْ يُطَلِّقُ الْحَاكِمُ أَوْ يَأْمُوهَا بِهِ ثُمَّ يَحْكُمُ بِهِ قَوْلَانِ . (فصل في بيان اسباب) اسك تحت اس كي شرح منح الجليل ميں ہے:

وإن امتنع من طلاقها (فهل يطلق الحاكم) الزوجة (أو يأمرها) أي الحاكم الزوجة (به) أي طلاقها نفسها بأن تقول: أنت طالق، أو طلقتك، أو طلقت نفسي منك أو أنا طالق منك وهو بائن لكونه قبل الوطء (ثم يحكم) الحاكم بوقوع الطلاق ليرتفع الخلاف فيه على أن أمر الحاكم بطلاقها نفسها ليس حكما أفاده عب. (م)

<sup>(</sup>۱) المدونة الكبرى، ص: ۲۹، ج: ۲، المفقود تتزوج امرأته ثم يقدم والتي تطلق فتعلم الطلاق ثم ترتجع فلا تعلم، تعلم، دار الكتب العلمية، بيروت

<sup>(</sup>٢) المدونة الكبرى، ص: ١١٩، ج: ٢، باب النكاح الذي يفسخ بطلاق وغيره، دار الكتب العلمية، بيروت

<sup>(</sup>٣) المدونة الكبرئ، ص:١٨٦، ج:٢، فصل في العنين، دار الكتب العلمية، بيروت

<sup>(</sup>٢) شرح منح الجليل، ج: ٣، ص: ٢٥٤

#### مدت وفات گزرنے کے بعد قاضی کے فیصلہ موت کی حاجت نہیں۔

المدونة الكبرى ميس ب:

فقيل لمالك: هل تعتد بعد الأربع سنين عدة الوفاة أربعة أشهر وعشرا من غير أن يأمرها السلطان بذلك؟ قال: نعم، ما لها وما للسلطان في الأربعة أشهر وعشر التي هي العدة .....

سحنون عن ابن وهب عن عبد الجبار بن عمر عن ابن شهاب أن عمر بن الخطاب ضرب للمفقود من يوم جاءت امرأته أربع سنين ثم أمرها أن تعتد عدة المتوفى عنها زوجها ثم تضع في نفسها ما شاءت إذا انقضت عدتها.اه (۱)

## حاكم اسلام كے يہاں استفاقہ سے وبہلے كزرے ہوے زمانے كاشار واعتبار نہ ہوگا

المدونة الكبرى "ضرب اجل المفقود "ميس ب:

قلت: أرأيت امرأة المفقود أتعتد الأربع سنين في قول مالك بغير أمر السلطان؟ قال: قال مالك: لا ، قال مالك: وإن أقامت عشرين سنة ثم رفعت أمرها إلى السلطان نظر فيها وكتب إلى موضعه الذي خرج إليه فإذا يئس منه ضرب لها من تلك الساعة أربع سنين. (٢)

ایما ہی شرح الزرقاني على المؤطا،ص٢٥٨، ج٣، كتاب الطلاق، باب "عدة التي تفقد زوجها" ميں بھي ہے۔ '

کتب حنفیہ میں بھی ایسی تصریحات موجود ہیں جن سے مفقود الخبراشخاص کی بیوبوں کے لیے رخصت کے امکانات نظر آتے ہیں اور انہیں اختیار کر کے مسلم معاشرہ کو آوار گی کی ناپا کی سے محفوظ رکھنے میں مدد مل کتی ہے جیسا کہ درج ذیل فقہی عبارات سے عیاں ہوگا۔

روالحار"كتاب المفقود"سي ب:

(قوله: واختار الزيلعي تفويضه للإمام) قال في الفتح: فأي وقت رأى المصلحة حكم بموته قال في النهر: وفي الينابيع: قيل يفوض إلى رأي القاضي، ولا تقدير فيه في ظاهر الرواية . وفي القنية: جعل هذا رواية عن الإمام . اه . قلت: والظاهر أن هذا غير خارج عن ظاهر الرواية أيضا، بل هو أقرب إليه من القول بالتقدير ؛ لأنه فسره في شرح الوهبانية بأن ينظر و يجتهد و يفعل ما يغلب على ظنه فلا يقول بالتقدير ؛ لأنه لم يرد به الشرع بل ينظر في الأقران وفي الزمان والمكان

<sup>(</sup>۱) المدونة الكبرى، ص: ۲۱، ج: ۲، ضرب أجل المفقود، دار الكتب العلمية، بيروت

<sup>(</sup>٢) المدونة الكبرى، ص: ٣٠، ج: ٢، ضرب أجل المفقود، دار الكتب العلمية، بيروت

ويجتهد، ثم نقل عن مغني الحنابلة حكايته عن الشافعي ومحمد، وأنه المشهور عن مالك وأبي حنيفة وأبي يوسف . وقال الزيلعي: لأنه يختلف باختلاف البلاد وكذا غلبة الظن تختلف باختلاف الأشخاص فإن الملك العظيم إذا انقطع خبره يغلب على الظن في أدنى مدة أنه قد مات. اه

ومقتضاه أنه يجتهد ويحكم لقرائن الظاهرة الدالة على موته وعلى هذا يبتنى على ما في جامع الفتاوى حيث قال: وإذا فقد في المهلكة فموته غالب فيحكم به ، كما إذا فقد في وقت الملاقاة مع العدو أو مع قطاع الطريق ، أو سافر على المرض الغالب هلاكه ، أو كان سفره في البحر وما أشبه ذلك حكم بموته ؛ لأنه الغالب في هذه الحالات وإن كان بين احتالين ، واحتمال موته ناشئ عن دليل لا احتمال حياته ؛ لأن هذا الاحتمال كاحتمال ما إذا بلغ المفقود مقدار ما لا يعيش على حسب ما اختلفوا في المقدار نقل من الغنية اه. ما في جامع الفتاوى. وأفتى به بعض مشايخ مشايخنا وقال إنه أفتى به قاضي زاده صاحب بحر الفتاوى ، لكن لا يخفى أنه لا بد من مضي مدة طويلة حتى يغلب على الظن موته لا بمجرد فقده عند ملاقاة العدو أو سفره البحر ونحوه إلا إذا كان ملكا عظيما فإنه إذا بقي حيا تشتهر حياته ، فلذا قلنا إن هذا مبني على ما قاله الزيلعى تأمل. (1)

### بوجه ضروت مذبب امام مالك يرتفى قاضى فيصله كرسكتاب

قال في الدرك المستنقى: قال القهستاني لوأفتى به موضع الضروره لا بأس به على ما أظن، اه، قلت و نظير هذا المسألة عدة ممتدة الطهر التي بلغت برؤية الدم ثلثة أيام ثم امتد طهر ها فإنها تبقى في العدة إلى أن تحيض ثلاث حيض وعند مالك تنقضى عدتها بتسعة أشهر، وقد قال في البزازية: الفتوى في زماننا على قول مالك وقال الزاهدى: كان بعض أصحابنا يفتون به للضرورة واعرضه في النهر والعالمكيرية بأنه لاداعى إلى الإفتاء بمذهب الغير لإمكان الترافع إلى مالكى يحكم بمذهبه وعلى ذالك مشى ابن وهبان في منظومته هناك لكن قد منا أن الكلام عند تحقق الضرورة حيث لم يوجد مالكى يحكم به. (٢)

ان جزئیات کے ساتھ ہدایہ، فتح القدیر، در مختار، ردالمخار، فتاوی عالم گیری کتاب المفقود کا مطالعہ بھی مناسب ہوگا۔

<sup>(</sup>۱) رد المحتار على الدر المختار، ص: ٤٦٠، ٤٦١، ج:٦، مطلب في الإفتاء بمذهب في زوجة المفقود، كتاب المفقود، دار الكتب العلمية، بيروت

<sup>(</sup>٢) رد المحتار على الدر المختار، ص ٤٦٢ ج ٦، مطب في الإفتاء بمذهب مالك في زوجة المفقود، كتاب المفقود، دار الكتب العلمية، بيروت

ائت سیل کی روشن میں زوجۂِ مفقو دالخبر کے باب میں مذہب مالکی کی بوری تصویر ابھر کر سامنے آگئی جس کے پیش نظر آج کے بگڑے ہوئے حالات میں لا پیتہ اشخاس کی بے سہاراعور توں کا حکم شرعی تلاش کرناایک گونہ آسان ہو گیا اس لیے درج ذیل چندامور کی تنقیح مطلوب ہے۔

۔ عدم عموم کی صورت میں قابل غور امریہ ہے کہ جس ضرورت شرعی کی بنیاد پر مذہب مالکی کی شکل اول کواختیا ہے۔ کیاجا تا ہے کیااس طرح کی شرعی ضرورت کی بنیاد پر مذہب مالکی کی بقیہ جار شکلوں کواختیار کرناجائز ہوسکتا ہے؟ ۔ ہمارے اکابر فقہا بیہ تھم دیتے ہیں کہ قاضی کی مقرر کردہ جار سال کی میعاد گزرجانے کے بعد زوجۂ مفقود الجیم

کے در جے میں ہیں؟اگر فقدان زوج کی پانچویں صورت بھی بوجہ ضرورت شرعیہ اختیار کی جائے توکیا یہاں بھی دوبارہ قاضح کے یہاں استغاثہ پھراس کے فیصلۂ موت کی حاجت ہوگی یا مذہب مالکی کے مطابق ایک سال کے بعد عورت کوعدت وفات

گزار کر نکاح کرنے کی اجازت ہوگی؟

۔ پہلی صورت میں چار سال اور آخری صورت میں ایک سال کی مدت مقرر ہونے کے بعد قاضی شرع مفقود الخبر کی تفتیش کرے گا، یاعورت اور اس کے اولیا؟ نیز تفتیش کاطریقه کیا ہوگا؟

#### معسروضه

سوالنامے میں جو جزئیات درج ہیں جواب میں ان کی نقل کی حاجت نہیں، صرف ان کی طرف ایک اشارہ کافی ہے، تاکہ جواب مختصر، مفید، جامع ہوامیدہے کہ ہماری اس گزارش کالحاظ فرمائیں گے۔ جزاکم الله تعالیٰ خیر الجزاء

## خلاصۂ مقالات بعنوان فقد ان زوج کی مختلف صور توں کے احکام

## تلخیص نگار:مولانامحمه صدرالوری قادری،استاذ جامعه اشرفیه،مبارک بور

بسم الله الرحمٰن الرحيم حامداً و مصلياً

امام مالک رہنا تھا گئے کے مذہب میں مقفود الخبر کی پانچ صور تیں جدا گانہ احکام کے ساتھ بیان کی گئی ہیں ، توہمارے اکابر فقہانے بوجہِ ضرورت پانچوں صور توں میں ان کامذہب اختیار کیا ہے ، یاصرف پہلی صورت میں ؟

اس کے تعلق ہے مقالہ نگار حضرات کی دورائیں سامنے آئیں۔

مجہلی رامے بیے کہ ہمارے فقہاے کرام نے مذہبِ مالکی پرجو فتوکی دیاہے ، وہ فقدانِ زوج کی تمام صور توں کو عام ہے ، مگرایسے مقالہ نگار کم ہیں ،ان کے نام اس طرح ہیں :

(۱) مفتی عنایت احرنعیمی (۲) مولانامحمرعالم گیرر ضوی ،اسحاقیه ، جوده بور (۳) مولانامحمرعلی رضامصباحی ، ویشالی (۴) مولانامفتی شهاب الدین احمد نوری ، براوک شریف \_

ان میں کچھ تودہ ہیں جھوں نے صرف دعویٰ کی حد تک اپنی بات محد ودر کھی اور بینہ وولیل سے کوئی چھٹر چھاڑنہ کی ،
اور کچھ نے عموم کے لیے ضرورتِ شدیدہ ملجئہ کاسہارالیا،اور کسی نے یہ کہاکہ ہمارے فقہاے احناف نے مفقو دگی کوئی تقسیم نہیں کی ہے،اس لیے یہ حکم تمام صور توں کوعام ہے۔اور کسی نے پہلے تو خصوص کا دعویٰ کیا، مگر پھریہ کہ دیا کہ اگر چہ وہ حکم پہلی صورت کے ساتھ خاص ہے، مگر ضرورت کی موجودگی میں اسے عام ہی ہونا چاہیے۔ مولانا نثار احمد رضوی کہتے ہیں کہ یہ معلوم نہیں ہویا تاکہ کس صورت کے ساتھ یہ حکم خاص ہے۔

دوسری رامے جوباتی سارے مقالہ نگار حضرات کی ہے، بیہے کہ وہ تھم فقدانِ زوج کی صرف پہلی صورت کے ساتھ خاص ہے، بینی جوبلادِ اسلام میں غیر زمانۂ وبامیں مفقود ہوا۔

البتہ تحقق مسائل جدیدہ حفرت مفتی محمد نظام الدین رضوی صدر شعبۂ افتاو ناظم مجلس شرعی جامعہ اشرفیہ ، مبارک بور فرماتے ہیں کہ فقد انِ زوج کی بقیہ صورتیں پہلی ہی صورت کے ساتھ کمحق ہیں ، پھر لکھتے ہیں کہ مذہبِ مالکی میں سے کم مطلق نہیں ہے ، بلکہ اس شرط کے ساتھ شروط ہے کہ شوہر کے مال سے عورت کے بنان ، نفقہ کا انتظام ہواور غلبہ شہوت کے باعث اسے بدی میں ملوث ہونے کا خطرہ نہ ہو۔ورنہ اسے اختیار ہوگا کہ قاضی سے طلاق کا مطالبہ کرے اور قاضی اسے بلاتا جیل شوہر کی طرف سے طلاق کا مطالبہ کرے اور قاضی اسے بلاتا جیل شوہر کی طرف سے طلاق دے دے ، پھریہ اسے خام دے کہ وہ خود ہی اپنے کو طلاق دے لے ، پھریہ اسے نافذ کر دے ، جیسا کہ علامہ علوی کے جواب سے ظاہر ہے۔

احقرراتم الحروف نے قولِ خصوص کے ساتھ یہ بھی لکھا کہ یہی تھم اس صورت کا بھی ہے جب مسلمانوں کے در میان آپس میں خوں ریزی ہوئی اور بیّنهٔ عادلہ کے ذریعہ صرف اتنامعلوم ہواکہ وہ جنگ کے لیے نکلاتھا، مگریہ نہیں معلوم ہوسکا کہ وہ لڑائی میں شریک بھی ہوا تھا، تاہم اس وقت سے لابعۃ ہے، اور بطور استدلال "حاشیة الخرشی علی مختصر الخلیل، ج: ٥، ص: ١٣١ "کی درج ذیل عبارت پیش کی:

"اما لو شهدت البينة أنه خرج مع الجيش فقط فتكون زوجته كالمفقود في بلاد المسلمين ويجرى فيه ماتري."

حضرت مولانا محد ہاشم تعیمی جامعہ نعیمیہ، مراد آباد، سوالات کی تفصیلات میں جانے کے بجامے بڑے ہی اختصار و جامعیت کے ساتھ فرماتے ہیں کہ جب بوجہ ضرورت مذہبِ مالکی پر فتویٰ جاری کیا گیا تواس مذہب کے جملہ شرائط کی رعایت ضروری ہے۔

## دوسرے سوال کے متعلق آرا

دوسرے سوال کے جواب میں کلی طور پرتین نظریات سامنے آئے۔

پہلا نظر میر بیہ کہ ضرورتِ شرعیہ کے تحقق کے وقت باقی چار شکلوں میں بھی امام مالک بڑگاتا گا کا نہ بب اختیار کرنا جائزہے۔اس نظریے کے حاملین حسب ذیل ہیں:

 مبارک بور (۱۹) مولانا نیاز احمد، تقابلِ ادبیان، اشرفیه، مبارک بور (۲۰) مولانا ناصر حسین، در جهٔ تحقیق، اشرفیه، مبارک بور (۲۱) مولانا محمه صابر رضا، در جهٔ تحقیق، اشرفیه، مبارک بور ـ

ان میں مفتی بدر عالم صاحب نقدانِ زوج کی بقیہ جار شکلوں میں مذہبِ ماکئی اختیار کرنے کی اجازت ہایں منٹیٰ دیتے ہیں کہ زوجۂ مفقو دالخبر کسی ماکئی قاضی نہیں ہے توعند ہیں کہ زوجۂ مفقو دالخبر کسی ماکئی قاضی کے یہاں مقدمہ پیش کرکے مسئلے کاحل تلاش کرے اور اگر ماکئی قاضی نہیں ہے توعند الضرور ة حنفی قاضی کے یہاں بھی مرافعہ کر سکتی ہے۔

ووسمرانظری بیب که باقی چار صور تول میں احناف کے قول ثانی پرعمل کیا جائے، جسے امام زیلی و التحظیمی نے اختیار کیا، صاحب ہدایہ امام بربان الدین مرغینانی و التحظیم نے "هو الا قیس" کہا۔ امام شمس الائمہ سرخسی نے "الا لیق بطریق الفقه" کہا۔ فقہا کے احداث کی ایک جماعت نے مفتی ہ قرار دیا، یعنی اسے قاضی اسلام کی راے کو تفویض کر دیا جائے، بہال تک کہ اسے مفقود الخبر کی موت کاظن غالب ہوجائے، لہذا جب مابقی شکلوں میں ضرور تِ شرعیہ پائی جائے تواس قول پرعمل کی اجازت ہوگی کہ دوسرے فرہب کی تقلید کے بجائے اینے فرہب کے ایک قول کو اختیار کرنا آسان وانسب ہے۔

حضرت مفتی محمد نظام الدین رضوی ناظم مجلس شرعی فرماتے ہیں کہ مذہب مالکی کی بعد والی تینوں شکلوں میں ضرورت کا تحقق نہیں ہوتا، اور چوتھی صورت میں ایساکم ہوگا کہ کوئی شخص دو سرے ملک میں ویزالے کر جائے اور وہاں کی حکاد مت اس کے مرنے کی اطلاع نہ دے، یاسی اور ذریعہ سے اطلاع نہ ملے، اس نظریے کے حاملین بیرحفزات ہیں:

(۱) حضرت مفتی محمد نظام الدین رضوی، صدر شعبۂ افتاو ناظم مجلس شری، جامعہ اشرفیہ (۲) مولانا نصر الله رضوی، محمد آباد گوہنہ (۳) راقم الحروف صدر الوری قادری، اشرفیہ، مبارک بور (۲) مولانا ساجد علی مصباحی، اشرفیہ، مبارک بور (۵) قاضی فضل احمد، کچی باغ، بناری (۲) قاضی فضل رسول، برگدہی، مہرائے گئے (۷) مولانا محمود علی مشاہدی، درجۂ تحقیق، اشرفیہ، مبارک بور۔ مگران میں قاضی فضل احمد اور ان کے برا در کبیر قاضی فضل رسول نے بطور استدراک بیہ بھی کہا کہ اگر بلادِ کھر میں لا بہت ہوا اور امام و حاکم کوساٹھ، سترسال سے جہلے اس کی موت کا یقین نہ آئے تو بچی واقعی ضرورت کے تحت امام مالک رحمة الله

علیہ کے مذہب کے مطابق تطلیق کی راہ اپنائی جاسکتی ہے۔ **تلیسرا نظر میں** جوان دونوں نظر بوں سے مختلف ہے ، بیہ ہے کہ مابقی صور توں میں بھی وہی حکم دیا جائے جو پہلی صور ت میں دیا گیا ہے ، گوکہ اس گروہ میں آپس میں خود بڑاا ختلاف ہے ، مگرمن جملہ نقطۂ اتحادیبی ہے ، بید صرات ہیں :

ا) مولاناعبدالغفار اعظمی، خیر آباد، مئو(۲) مولاناآلِ مصطفیٰ، گھوسی (۳) مولاناشہاب الدین احمد نوری ، براؤں شریف (۳) مولانا نثار احمد رضوی ، حسن بور ، ہے تی تگر۔

ان میں مولانا آلِ مصطفیٰ مصباحی نے ایک منفرد نقطۂ نظر اختیار کرتے ہوئے تحریر کیا کہ ضرورتِ شرعیہ کی وجہ سے دوسری، تیسری، پانچویں صورت میں بھی مذہب مالکی اختیار کرناجائزہے۔لیکن بطور اختیاط وجو بی ان صور توں میں بھی شکل اول ہی کی صورت اختیار کی جانی جا ہے، رہی چوتھی صورت تواس میں عدول کی حاجت نہیں کہ یہی مذہب حنی ہے۔

#### تيسرے سوال کے متعلق نظریات

تیسرے سوال کے جواب میں دو طرح کے نقطۂ نظر ملے۔ پہلا سیکه مرافعۂ ثانیہ اور قضاے قاضی امورِ استحبابیہ و استحسانیہ سے ہیں۔ شروطِ لازمہ سے نہیں ، یہ نقطۂ نظر درج ذیل حضرات کا ہے:

(۱) مولانا محد حنیف خال، بریلی شریف (۲) مولانا شبیر احمد، برگدری، مهراج منج (۳) مولانا مفتی محد ابوب نعیمی، مراد آباد (۴) مولانا محد عالم گیر رضوی، اسحاقیه، جوده بور (۵) مولانا محمد باشم نعیمی، مراد آباد (۲) مولانا محمد رابع نورانی، براوک شریف (۷) مفتی شیر محمد، اسحاقیه، جوده بور ـ

**دومرانقطۂنظر یہے ک**مرانعۂ ثانیہ اور قضاہے قاضی شروطِ لازمہہے ہیں۔ یہ نظریہ باقی تمام مقالہ نگاروں کا ہے۔ان حضرات کی دلیل در مختار کی بیرعبارت ہے:

"إنما يحكم بموته بقضاء لأنه أمر محتمل فهالم ينضم إليه القضاء لا يكون حجة." مذہبِ مالكی میں گوكه اس شرط كاذكر نہیں ہے، مگر دوسرے مذہب كی تقلید صرف امور واجبہ میں ہوگی، دیگر مسائل میں اپنے امام ہی كی تقلید كی جائے گی، اعلیٰ حضرت امام احدر ضاقد س سرہ فرماتے ہیں:

"ضرورتِ صادقہ کے وقت جو کسی مسئلہ میں ائمۂ ثلاثہ میں سے کسی امام کی تقلید کی جاتی ہے، صرف اس مسئلہ میں، اس کے ند ہب کی رعایت امورِ واجبہ میں ضرور ہوگی۔ دیگر مسائل میں اپنے امام ہی کی تقلید کی جائے گی۔ " (۱)

البتہ حضرت مفتی محمد نظام الدین صاحب قبلہ رضوی دام ظلہ اور راقم الحروف نے یہ بھی صراحت کی ہے کہ اگر عورت ایسی جگہ ہو جہاں کوئی منصبِ قضا کا اہل نہ ہو، اور ضرورتِ صادقہ تحقق ہو تووہ اپنے طور پر بھی فسح کر سکتی ہے، اس کی نظیر مسکلۂ عنین ہے، جس کی صراحت فتاویٰ رضویہ ج:۵، ص:۹۹۴ میں ہے۔

پھر شرط لازم قرار دینے والوں میں دوگروہ سامنے آئے، ایک تو وہ جواسے امام مالک وٹی تُنَاثِیَّا کا مذہب نہیں مانتا، بلکہ اسے صرف اپنے مذہب میں شرط بتاتا ہے، یہ گروہ زیادہ افراد پرمشتل ہے۔ دوسرا گروہ یہ کہتا ہے کہ امام مالک وُٹیُ تَنَاثِیُّا کا مذہب بھی یہی ہے کہ مرافعۂ ثانیہ اور قضاہے قاضی شرط لازم ہے۔اس جماعت کے افراد حسب ذیل ہیں:

(۱) حضرت مولاناعبدالحق رضوی، اشرفیه، مبارک بور (۲) حضرت مولاناناظم علی، اشرفیه، مبارک بور (۳) حضرت مولانا قاضی فضل رسول، برگد بی، مهراج گنج (۴) حضرت مولانا قاضی فضل احمد، کچی باغ، بنارس

یہ حضرات مختلف وجوہ سے اپنے مدعٰی کو مبر ہن کیے ہوئے ہیں:

بہلی وجہ: - ہمارے علمامثلاً صاحبِ ہدایہ رُطنطیعہ ، اعلی حضرت قدس سرہ نے یہی امام مالک طِنْ تَقَالُہ کا مذہب و ارشاد کہاہے۔اگران کا یہ مذہب نہ ہو تو یہ افتراو بہتان ہوگا۔

<sup>(؛)</sup> فتاوي رضويه، ج:٥، ص:٦٩٨، كتاب الطلاق، رضا اكيدُمي.

دوسری وجہ: - "زرقانی علی الموطا" کی عبارت ہے یہی معلوم ہوتا ہے اور بیوہی بات ہے جودرِ مختار میں ہے، ۔ تبسری وجہ: - مذہبِ مالکی کے استدلال کا مدار فاروقِ اعظم وَلَا يَقَاتُهُ ہی کا ارشاد ہے، اور اس میں قضامے قاضی کی

چوتھی وجہ: - امام مالک نے اس مسئلے کا مسئلہ عنین وایلا پر قیاس کیا ہے اور ان مسئلوں میں نسخ کے لیے ان کے نزدیک قضا ہے تاضی شرط ہوگا۔

اور مدونہ کی عبارت کا مفاد صرف اس قدر بتایا کہ چار سال کی مدت گزر جانے کے بعد جب قاضی تھم موت صادر کرے گاتو یہی تھم اس کی عدت گزارنے کے لیے کافی ہو گا،الگ ہے کسی نئے تھم کے انتظار کی ضرورت نہیں۔

#### چوتھے سوال کے جوابات

چوتھے سوال کے جواب میں بھی کلی طور پرتین راے سامنے آئی۔

پہلی رائے میں خوس اللہ کے اس علاقہ کے قاضی شرع تفتیش کرے گا، عورت اور اس کے اولیا کی تفتیش قابلِ قبول نہیں ، جس علاقے میں شوہر غائب ہوا ہے ، اس علاقہ کے قاضی شرع سے تعاون لے کر لڑے کا نام ، ولدیت ، سکونت ، پوراحلیہ لکھ کر دے ، ساتھ ہی پولیس اٹیشن سے مد دحاصل کرے ، اور جدید ذرائع ابلاغ کا استعال کرے ، اس کے اخراجات فریقیین سے لے ، یا رفا ہی فنڈ قائم کرے ۔ بیرا ہے اکثر مقالہ نگاروں کی ہے ، البتہ حضرت مفتی محمد نظام الدین صاحب قبلہ دام ظلہ اور راقم السطور کے مقالے میں اتنااضافہ ہے کہ قاضی شرع عورت پریہ ذمہ داریاں ڈالے گا۔

[ا] - عورت اپنار شتهٔ زوجیت ثابت کرے۔[۲] - بیر بھی ثابت کرے کہ اس کا شوہر غائب ہے۔

[س]-شوہرکے غائب ہونے کے زمانہ تک اس کی عصمت میں رہی۔

ووسری راے بیہ کہ تفتیش کی ذمہ داری قاضی اور عورت کے اولیا کے در میان مشترک ہے۔ بیراے ان منرات کی ہے۔

(۱) مفتی عنایت احریعیمی،اتروله (۲) مولانا محد سلیمان، سلطان بور (۳) مولانا ساجدعلی مصباحی،اشرفیه،مبارک بور (۴) مولانا قاضی فضل احمد، کچی باغ، بنارس (۵) مولانا قاضی فضل ر سول، برگد،ی، مهراج شنج به

ان میں قاضی فضل احمد میہ کہتے ہیں کہ قاضی کے یہاں مرافعہ کرنے کے بعداس بات کی تصدیق کے لیے کہ وہ مخض واقعی لا پہتے ، قاضی بطور خورتفتیش کرے گا،لیکن مفقو دہوناتحقق ہوجانے کے بعد عورت اور اس کے اولیاتفتیش کریں گے۔

بنیسر کارا ہے ہیہ کہ تفتیش کی ذمہ داری عورت اور اس کے اولیا پرعائد ہوتی ہے، یہ نظریہ درج ذیل حضرات کا ہے۔ (۱) مولانامفتی محمد ابوب نعیمی، مراد آباد (۲) مولانا شبیر احمد، برگدہی، مہراج گنج (۳) مولانا عبد السلام رضوی تہسی بور (۴) مفتی شفیق احمد شریفی، اللہ آباد (۵) مولانا محمد رابع نورانی، براؤں شریف ان میں حضرت مفتی محمدالوب نعیمی اپنے دعویٰ پراستدلال اس طرح کرتے ہیں کہ عورت مدعیہ ہے ،اس لیے بینہ اس پرہے اور عجز کی صورت میں قاضی اس کا تعاون کرہے۔

یہ ہے مقالات کا خلاصہ اور مختلف نظریات اور ان کے دلائل کا حاصل۔ اللہ تعالیٰ ہمیں توفیق خیر سے نوازے۔

ہ میں۔ آبین۔

## تنقيح طلب امور

🕕 مذہبِ مالکی کی طرف عدول مفقو دالخبر کی صرف پہلی صورت کے ساتھ خاص ہے یاتمام صور توں کوعام ہے ؟

🕑 اگر تمام صور توں کوعام نہیں ہے توان صور توں میں بوجیہِ ضرورتِ شرعیہ مذہبِ مالکی کی طرف عدول کیا جائے

احناف کے قولِ دوم پر عمل کیا جائے ، جسے امام زیلیعی نے اختیار کیا۔

🕝 قولِ دوم پرعمل کی صورت میں ضرورتِ صادقہ کے شخقق کی کیا کیا صورتیں ہوں گی، پھر مفقود الخبر کی موت کے

سلسلے میں حصول غلبہ ظن کے لیے کیاکسی متعین میعاد کاگزر نالازم ہے؟

امام مالک کی تقلید صرف مدتِ وفات میں تخفیف کی حد تک ہے، یااس سے تعلق دوسرے امورثل وقت تاجیل، و تعلم موت بذریعہ قاضی میں بھی؟

﴾ تفتیش قاضی کے ذمہ ہے یاعورت اور اس کے اولیا پر یا دونوں کے در میان بیہ ذمہ داری مشترک ہے؟ پھر اس زمانہ میں تفتیش کاکیاطریقہ ہوگا؟

# نيا

## فقدان زوج کی مختلف صورتوں کے احکام

شوہر لا پہتہ ہوجائے اور کسی طرح بیہ بھی معلوم نہ ہو سیکے کہ وہ زندہ ہے ، یامر گیا۔ اس صورت کو فقد ان زوج اور ایسے شوہر کو مفقود الخبرسے تعبیر کیاجا تا ہے۔ اگر کسی عورت پر بیہ افتاد آجائے اور وہ تنہائی اور بے کسی کی زندگی گزار نے پر صبر نہ کر سکے تواس کے لیے اسلام میں کوئی گنجائش ہے یانہیں ؟

(مرتبغفرله)

امام مالک کے یہاں زوج مفقو دالخبر کی پانچ صور تیں اوران کے جدا گانہ احکام ہیں ، وہ بیر ہیں:

#### الشوهربلاداسلام ميس غيرزمانة وباميس مفقود موا

اس میں عورت کو قاضی کے یہاں استغاثہ کرناہے۔وہ اس کے بعد مہر سال انتظار کی مہلت دے گا،اور حال معلوم نہ ہونے پر نکاح شنخ ہو گااور عورت عدت وفات گزار کر کسی اور سے نکاح کر سکے گی۔

#### الداسلام ميس زمانة وباميس مفقود جوا:

اس کاحکم امام مالک کے بہال میہ ہے کہ وباختم ہوتے ہی عورت عدت وفات گزارے پھر نکاح کرلے۔

#### المسلمانون كى بالبحى خون ريزى مين شريك موا، پھر پية نه جلا:

اس صورت کا حکم ان کے یہاں یہ ہے کہ جنگ بند ہونے کے روز سے عدت وفات گزارے، اس کے بعد

#### 🕜 بلاد كفرمين لا پينة موا:

ان کے یہاں اس صورت کا تھم ہیہ ہے کہ عورت شوہر کی عمر ستر سال ہونے کا انتظار کرے جب کہ شوہر کے مال سے، اس کے لیے نفقہ کا انتظام ہو۔

### اسلمانوں اور کافروں کے در میان جنگ ہوئی، اس میں شریک ہوا، چرپہ نہ جلا:

اس صورت کا حکم بیہ ہے کہ قاضی کے یہاں عرض حال کرکے نکاح کی اجازت طلب کرے، وہ اسے ایک سال کی مہلت دے ،اگراس در میان میں شوہر کا پہتر نہ چلے توبیہ عدت وفات گزار کر نکاح کرلے۔

اس پر سوال بیت تھاکہ ہمارے فقہاے کرام نے ضرورت شرعی کی بنیاد پر مذہب امام عظم رہنگائے ہے عدول کر کے امام مالک بڑنگائے کا جو مذہب اختیار کیا ہے کہ:"مفقو دالخبر کی بیوی قاضی کی مقرر کر دہ میعاد چار سال تک شوہر کا انتظار کر کے کہھ مراحل سے گزر نے کے بعد نکاح کرے۔ "کیاوہ صرف غیر زمانۂ وہامیں بلادِ اسلام میں لا پنتہ شوہر کے ساتھ خاص کے جساکہ یہی ظاہر ہے ، یافقدان زوج کی بانچوں صور توں کوعام ہے ؟

اس سوال کے **جواب میں یہ طے ہواکہ مفقو دکی تقییم اور اقسام کے الگ الگ احکام صرف مذہب امام مالک میں ہیں ہیں۔** حنفیہ کے یہاں تقییم قصیل نہیں ،بلکہ جملہ اقسامِ مفقو د کے لیے انقراضِ اقران اور شوہر کے وقتِ ولادت سے سترسال تک انتظار گا حکم ہے۔

مےمہے۔ اورضر ورت کی حالت میں ہمارے فقہانے امام مالک کے مذہب میں مذکور پہلی صورت اختیار کرنے کا حکم دیا ہے۔ ہم یہ سمجھتے ہیں کہ اسی صورت سے ہرشم کے مفقود کی زوجہ کا حل نکل آتا ہے۔ اس لیے مفقود کسی قشم کا ہوعدول اس صورت کی جانب ہوگا۔

توحکم ہے ہے کہ مفقو دالخبر کسی میں کا ہواس کی زوجہ اگر صبر نہیں کرسکتی تو قاضی کے یہاں استغاثہ کرے گی، قاضی صدق دعویٰ ثابت ہونے کے بعد عورت کو چار سال کی مہلت دے گا اور اس مدت میں تحقیق تفتیش کرے گا، موت و زیبت کچھ معلوم نہ ہونے پر عورت پھر قاضی سے رجوع کرے گی اور وہ موتِ زوج کا حکم دے گا پھرعورت عدت وفات گزار کرکسی اور شخص سے نکاح کرسکے گی۔ واللہ تعالی اعلم۔

# فسخ نكاح بوجبيعشرنفقه

☆-سوال نامه ☆-خلاصة مقالات ☆-فصلے

## سوال نامه

# فسخ نكاح بوجبر عشرنفقه

### ترتیب:مفتی محد نظام الدین رضوی، ناظم مجلس شرعی، جامعه اشرفیه، مبارک بور

بسم الله الرحمن الرحيم \* حامداً و مصلياً و مسلماً

شوہر اگرا بنی بیوی کو نان و نفقہ، یالباس، رہائش کا مکان نہ فراہم کرے اور عورت ضرر سے بیخے کے لیے اس سے آزادی کی طالب ہو تومذ ہب شافعی میں حسر تفصیل اس کے لیے آزادی کی گنجائش ہے۔

ا۔ شوہراگرا پنی بیوی کا نفقہ دینے سے عاجز ہو تو عورت کو یہ اختیار ہے کہ قاضی شریعت یا حاکم کے یہاں فسخ نکاح کی در خواست دے اور وہ تحقیق حال کرکے فوراً نکاح فسح کر دے اور ایک قول سے ہے کہ شوہر کو تین دن مہلت دے ، پھر بھی نفقہ کے انتظام سے عاجز ہو تو چو تھے روز نکاح فسح کر دے ، یہی اظہر ہے۔ اس باب میں یہی مذہب امام احمد برضبل والتقطیقی کا کے انتظام سے عاجز فوراً فسخ نکاح کے قائل ہیں۔

نفقہ سے عاجز ہونے کا مطلب میہ ہے کہ ننگ دست آدمی کہ جیسابھی کھانے کا انتظام نہ کرسکے ، بوں نہی بقدرِ حاجت لباس یار ہائش کے انتظام سے عاجز ہو تو بھی فنے ذکاح کی اجازت ہے کہ ان دونوں سے عجز بھی "تعسّرِ نفقہ "کے تھم میں ہے۔ ۲۔ شوہرخوش حال ہے ، یانہ مختاج ہے نہ خوش حال در میانی بوزیش ہے ، مختصر یہ کہ نفقہ دے سکتا ہے مگر دیتے نہیں تو اس سلسلے میں امام شافعی عَالِيْرِ نَنے کے دو قول ہیں:

ایک بیر کہ قاضی کونسخ نکاح کا اختیار نہیں ہے خواہ شوہر حاضر ہو یاغائب، یہی اصح ہے ، کیوں کہ عورت حاکم کے یہاں استغاثہ کرکے اسے نفقہ کی ادائیگی پرمجبور کرسکتی ہے ، یہ بھی ہوسکتا ہے کہ قاضی اسے قرض لے کر گزارے کاحکم دے اور اس کے شوہر کو تاادا ہے قرض و نفقہ گرفتار کرائے جیل میں ڈال دے۔

دوسراقول میہ ہے کہ قاضی کونسخ نکاح کااختیار حاصل ہے، کیوں کہ نفقہ نہ پانے کی وجہ سے عورت کو بہر حال ضرر ہوگا، گو کہ شوہر مال دار ہو، بوں ہی اگر شوہر غائب ہواور عورت کے لیے اس سے نفقہ وصول کرنا متعذر ہو تو بھی اسے نکاح فشخ کرانے کا اختیار ہوگا، کثیر فقہاہے شافعیہ نے اسے اختیار فرمایا، اور معتمدالفتاویٰ امام ابو زکریاممی الدین نووی وَالنَّطَائِيّةِ کی مبسوط کتاب۔ "نہایۃ المختاج" میں ہے:

إذا (أعسر) الزوج (بها) أي النفقة (فإن صبرت) زوجته ولم تمنعه تمتعا مباحا (صارت) كسائر المؤن ما سوى المسكن لما مر أنه إمتاع (دينا عليه) وإن لم يفرضها حاكم لأنها في مقابلة التمكين (وإلا) بأن لم تصبر ابتداء أو انتهاء بأن صبرت ثم عن لها الفسخ كما سيعلم من كلامه (فلها الفسخ) بالطريق الآتي (على الأظهر) لخبر الدارقطني والبيهقي في الرجل لا يجد شيئا ينفق على امرأته يفرق بينهما، وقضى به عمر رضى الله عنه ولم يخالفه أحد من الصحابة.

وقال ابن المسيب: إنه من السنة وهو أولى من الفسخ بنحو العنة ، ولا فسخ لها بعجزه عن نفقة أو عن نفقة خادم ، نعم تثبت في ذمته .

والثاني لا فسخ لها لعموم { وإن كان ذو عسرة فنظرة إلى ميسرة } وقياسا على الإعسار بالصداق بعد الدخول ( والأصح أن لا فسخ بمنع موسر ) أو متوسط.

والثاني نعم لحصول الضرر بالإعسار ، وشمل كلامه من تعذر تحصيلها منه لغيبته وإن طالت وانقطع خبره ، فقد صرح في الأم بأنه لا فسخ ما دام موسرا وإن انقطع خبره و تعذر استيفاء النفقة من ماله : أي ولم يعلم غيبة ماله في مرحلتين أخذا مما يأتي" والمذهب نقل كما قاله الأذرعي وأفتى به الوالد رحمه الله تعالى ، وإن اختار كثيرون الفسخ و جزم به الشيخ في شرح منهجه.

( ولو تبرع رجل ) ليس أصلا للزوج ( بها ) عنه ، وسلمها لها ( لم يلزمها القبول ) بل لها الفسخ لما فيه من المنة ، ومن ثم لو سلمها المتبرع له ، وهو سلمها لها لزمها القبول لا نتفاء المنة ، أما إذا كان المتبرع أبا الزوج ، أو جده وهو تحت حجره فيلزمها القبول لدخوله في ملك الزوج تقديرا.

(وقدرته على الكسب) الحلال اللائق، (كالمال) لان الضرورة به.

(وإنما تفسخ بعجزه عن نفقة معسر )؛ إذا الضرر إنما يتحقق حينئذ.

(والإعسار بالكسوة) ، أو ببعضها الضروري كقميص وخمار وجبة شتاء بخلاف نحو سراويل ، ومخدة ، وفرش ، وأوان (كهو بالنفقة) بجامع أن البدن لا يبقى بدونهما (وكذا) الإعسار (بالأدم والمسكن) كهو بالنفقة (في الأصح) لتعذر الصبر على دوام فقدهما (قلت الأصح المنع في الأدم والله أعلم) ؛ لأنه تابع مع سهولة قيام البدن بدونه بخلاف نحو المسكن ، وإمكانه بنحو مسجد كإمكان تحصيل القوت بالسؤال . (فلا يعتبر .ن.)

(ولا فسخ) بإعسار بمهر أو نحو نفقة (حتى) ترفع الأمر للقاضي أو المحكم بشرطه و (يثبت) بإقراره أو ببينة (عند قاض) أو محكم (إعساره فيفسخه) بنفسه أو نائبه (أو يأذن لها فيه) لأنه مجتهد فيه كالعنة فلا ينفذ منها قبل ذلك ظاهرا ولا باطنا، وعدتها تحسب من وقت الفسخ، فإن لم تجد قاضيا ولا محكما بمحلها أو عجزت عن الرفع إليه كأن قال لها لا أفسخ حتى تعطيني مالا كما هو ظاهر استقلت بالفسخ للضرورة و ينفذ ظاهرا وكذا باطنا لبناء الفسخ على أصل صحيح فاستلزم النفوذ باطنا، وقد جزم بذلك جمع (ثم) بعد تحقق الإعسار (في قول ينجز الفسخ) لتحقق سببه (والأظهر إمهاله ثلاثة أيام) وإن لم يطلب ذلك لأنها مدة قريبة تتوقع فيها القدرة بفرض أو غيره، وقيل يمهل يوما واحدا (ولها الفسخ صبيحة الرابع) بنفقته بلا مهلة لتحقق الإعسار.

(ولها) ولو غنية (الخروج زمن المهلة) نهارا (لتحصيل النفقة) بنحو كسب، وإن أمكنها في بيته أو سؤال، وليس له منعها ؛ لأن حبسه لها إنما هو في مقابلة إنفاقه عليها نعم يتجه أن محله إن لم يكن في خروجها ريبة ثبتت هي ، أو قرائنها وإلا منعها فإن اضطرت مكنها أو خرج معها (وعليها الرجوع) لبيته (ليلا) ؛ لأنه وقت الإيواء دون العمل.

ولا اعتبار بعرض ، أو عقار لايتيسر بيعه كها يؤخذ من كلامهها اه . (ولو رضيت بإعساره) بالنفقة أبدا (أو نكحته عالمة بإعساره بذلك (فلها الفسخ بعده)؛ لأن الضرر يتجدد كل يوم، ورضاها بذلك وعد نعم تسقط به المطالبة بنفقة يومه وتمهل بعده ثلاثة أيام؛ لأنه يبطل ما مضى من المهلة. (۱)

فقہ حنبلی کی معتمد ومستند کتاب:"المغنی"میں ہے:

أن الرجل إذا منع امرأته النفقة لعسرته وعدم ما ينفقه فالمرأة مخيرة بين الصبر عليه و بين فراقه وروي ذلك عن عمر وعلي وأبي هر يرة و به قال سعيد بن المسيب و الحسن وعمر بن عبد العزيز و حماد و مالك و يحيى القطان و عبد الرحمن بن مهدي و الشافعي و إسحاق و أبو عبيد و أبو ثور وذهب عطاء و الزهري و ابن شبرمة و أبو حنيفة وصاحباه إلى أنها لا تملك فراقه بذلك ولكن يرفع يده عنها لتكتسب لأنه حق لها عليه فلا يفسخ النكاح لعجزه عنه كالدين

<sup>(</sup>۱) نهاية المحتاج إلى شرح المنهاج، في الفقه على مذهب الإمام شافعي رضى الله عنه، تاليف: شمس الدين محمد بن ابى العباس احمد بن حمزة ابن شهاب الدين الرملى المتوفى المصرى الأنصارى الشهير بالشافعى الصغير المتوفى، ١٠٠٤ه، ص:٢١٦، ٢١٦، ٢١٢، ٢١٢، ج:٧، فصل في حكم الاعسار بمؤن الروجة.

وقال العنبري: يحبس إلى أن ينفق... إذا ثبت هذا فإنه متى ثبت الإعسار بالنفقة على الإطلاق فللمرأة المطالبة بالفسخ من غير إنظار وهذا أحد قولي الشافعي.... ولنا ظاهر حديث عمر ولأنه معنى يثبت الفسخ ولم يرد الشرع بالإنظار فيه فو جب أن يثبت الفسخ في الحال كالعيب ولأن سبب الفسخ الإعسار وقد وجد فلا يلزم التأخير. اه ملتقطًا (۱)

يهلى صورت كاحكم مذبب حفى مين:

پہلی صورت میں ائمہ حنیفہ نے بہ وجبہ حاجتِ دائمہ امام شافعی ڈِالتِنٹائٹینۃ کے مذہب پرعمل کی اجازت دی ہے جس کی ترجمانی امام احمد رضاعلیہ الرحمۃ والرضوان نے ان الفاظ میں فرمائی۔

"اگر شوہر فقیر ہے کہ نفقہ نہیں دے سکتا جب بھی تھم یہی ہے کہ تفریق نہیں ،اور محتاجی معلوم ہو توقید بھی نہیں ،بلکہ قاضی فقہ مقر کرکے عورت کو قرضاً صَرف کرنے کا تھم دے جو پچھ حسب قرار داد قاضی خرج ہو تارہے ، ذمۂ شوہر دین ہواکر ہے ،بہال تک کہ زمانہ اس کی تونگری کی طرف بلٹا لے اس وقت سب وصول کر لیاجائے ، مگر اگر قاضی دیجھے کہ عورت کو اس امید پر قرض نہیں ملتا توشوہر کو بھھائے کہ طلاق دے دے اگر نہ مانے تو قاضی جب کہ نائب مقرر کرنے کا اختیار رکھتا ہو باختیار خود ور نہ بہ تھم والی سلم مقدمہ کسی شافعی المند ہب کے ہر دکر دے کہ ان کے پہال جب کہ شوہر نفقہ دینے سے عاجز ہوتفریق کرا دیتے ہیں وہ فریقین کو بلاکر بعد سائ مقدمہ و ثبوت بجز تفریق کر دے یہ تھم جب قاضی حنفی کے حضور پیش ہواسے نافذ کر دے کہ شوہر جب حاضر ہوتو حاکم شافعی کا ایساتھم ہمارے نزدیک لائل تنفید مانا جاتا ہے ہوں عورت اس بلا سے خلاصی پاسکتی ہے۔

در مختار میں ہے:

جوزه الشافعي باعسار الزوج ولو قضي به حنفي لم ينفذ نعم لو امر شافعيا فقضي به نفذ. رداالحارمين ہے:

(قوله نعم لو أمر شافعيا) أي بشرط أن يكون مأذونا له بالإستنابة - خانية - قال في غرر الأذكار: ثم اعلم أن مشايخنا استحسنوا أن ينصب القاضي الحنفي نائبا ممن مذهبه التفريق بينهما إذا كان الزوج حاضرا وأبي عن الطلاق ؛ لأن دفع الحاجة الدائمة لا يتيسر بالإستدانة ، إذ الظاهر أنها لا تجد من يقرضها وغني الزوج مآلا أمر متوهم ، فالتفريق ضروري إذا طلبته. (٢)

الفتاويٰ الخيرية ميں ہے:

سئل رجل في معسر تزوج بكرا بالغة ولم يدفع لها مهرها المشروط تعجيله ولم ينفق عليها ولم

<sup>(</sup>١) المغنى، ص: ٢٤٣، ٢٤٣، ج: ٩، بحث امتناع الرجل من نفقة المرأة و حكمه

<sup>(</sup>٢) فتاوي رضو يه، باب النفقة، ص :٩٠٨، ج:٥، رضا اكيدُمي ممبئي

يكسها وقد اضر ذلك بحالها جدا هل يجب عليه احد الأمرين الذين امر الله تعالى بهما لقوله تعالى: "فامساكٌ بمعروف أو تسريح بإحسان" وهل إذا فسخ النكاح حاكم يرى الفسخ بذلك ينفسخ لشدة الضرورة اللاحقة بها واضطرارها اليه ام لا؟ أجاب نعم، يجب على الزوج احدا لأمرين الذين الزلهما الله تعالى على رسوله صلى الله عليه وسلم بقوله عز و جل "فإمساك بمعروف أو تسريح بإحسان" وصدر الشريعة و اصحابنا لما شاهدوا الضرورة فى التفريق لان دفع الحاجة الدائمة لا يتيسر بالاستدانة والظاهر أنها لا يجد من يقرضها وغنى الزوج فى المآل امر متوهم استحسنوا أن ينصب القاضي نائبا شافعي المذهب يفرق بينهما، وقد اختار كثير من علمائنا ذلك عند شدة الضرورة وهو مما ينشرح صدر الفقيه له لما فيه من دفع الحرج والاضرار بالنساء والله تعالى أعلم. اه (ا)

### دوسرى صورت كاحكم حنفي مذبب مين:

دوسری صورت کا حکم فتاوی رضویه باب النفقه میں بول ہے:

اگر (شوہر) ادائے نفقہ پر قادر ہے تو نفقہ نہ دیے پر قاضی بقدر مناسب عورت کے لیے نفقہ مقرر کرے گا اور شوہر کواس کی اداکا جہم دے گا اگر نہ مانے گا قید کرے گا اور اس مدت میں اس سے نہ پانے کے سبب جو پچھ عورت قرض لے کر خواہ اپنے مال سے اپنے نفقہ میں صرف کرے گی سب شوہر پر دین ہوگا، اور اس سے دلایا جائے گا مگر یہاں تفریق کر دین یا طلاق پر جبر کرنے کی صورت نہیں ۔ اقبول اور وجہ فرق ظاہر ہے جماع اور نفقہ دو نوں کی طرف عورت محتاج اور ان کے نہ سلنے میں اسان ترکا کھاظ لازم کہ طرفِ ثانی کا بھی اضرار ملنے میں اسان ترکا کھاظ لازم کہ طرفِ ثانی کا بھی اضرار نہ ہو، جماع ایس چیز ہے کہ غیر شوہر سے ملنا محال، توطریق دفع اس میں مخصر کہ شوہر جماع کر سے یا طلاق دے کہ وہ دو سرے سے فرض لے کر بھی مند فع ہو سکتی ہے، عورت کا ضرر یوں دفع ہو سکتی ہے، عورت کا ضرر یوں دفع ہو سکتی ہو۔ میں شوہر کا ضرر زائد ہے جس کی طرف عورت سے دفع ضرر میں حاجت نہیں تنویر میں ہے:

ولا فرق بينهما بعجزه عنها ولا بعدم ايفائه حقها ولو موسرا: ردالحتار ميں ہے:

بل يفرض لها النفقة عليه و يا مرها بالإستدانة.

در مختار میں ہے:

<sup>(</sup>۱) الفتاوي الخيرية لنفع البرية على هامش العقود الدرية في تنقيح الفتاوي الحامدية، ص١٢١٠، ج:١، "مطلب إذاكان الزوج معسرا و حكم حاكم بفسخ النكاح ينفسخ

و بعده ترجع بما انفقت ولو من مال نفسها بلا امر قاض.

شامیه میں برائع ہے ہے:

يحبس في نفقة الأقارب كالزوجات. اه (١)

یہ اصل مذہب حنفی ہے جو کتب مذہب میں منقول ہے ، پھر بھی امام شیخ الاسلام اور صاحب درِ مختار حضرت علامہ علاءالدین حصکفی اور صاحب فتح القدیر امام ابن الہمام کمال الدین حنفی رحمۃ اللّٰہ تعالی علیہم نے بہ وجہ ضرورت اس صورت میں بھی اپنے مذہب سے عدول کر کے قاضی کو فسخ نکاح کی اجازت دی ہے ، جیناں چہدر مختار باب النفقہ میں ہے:

وجوزه الشافعي بإعسار الزوج ، و بتضررها بغيبته ولو قضى به حنفى لم ينفذ ، نعم لو امر شافعيا، فقضي به نفذ. اه

ردالمحارمیں ہے:

"و يتضررها بغيبته": أي تضرر المرأة بعدم وصول النفقة بسبب غيبته، وفي بعض النسخ: "و بتعذرها بغيبته" أي تعذر النفقة، وهي أظهر.اه (۲)

نیزر دالمخار میں ای عبارتِ دُرّے تعلق ہے ہے:

الشارح جزم بالنفاذ فيهما اله ١٣ / ٧ ، أقول: بنفاذ فسخ النكاح في حال العجز عن النفقة و في حال العجز عن النفقة و في حال غيبته مطلقا. فيزاى شريح: وذكر في الفتح أنه يمكن الفسخ بغير طريق اثبات عجزه، بل بمعنى فقده و هو ان تتعذر النفقة عليها. اله. (٣)

فتاوی ہندیہ باب النفقات میں ہے:

أما إذا غاب الرجل عن امرأته غيبة منقطعة ولم يخلف نفقة لهذه المرأة فرفعت المرأة الامر إلى القاضي فكتب القاضي إلى عالم يرى التفريق بالعجز عن النفقة ففرق بينهما فهل تقع الفرقة ؟ قال شيخ الاسلام نعم، إذا تحقق العجز عن النفقة. (٣)

ان عبارات کا ماحصل بیہ کہ شوہر غائب ہے عورت کا اس سے نفقہ حاصل کرنا متعذرہے تو بیر نفقہ نہ پانے کے باعث برابر ضرر میں مبتلارہے گی لہٰذااسے اختیارہے کہ قاضی کے یہاں استغاثہ کرکے نئے نکاح کرائے۔ واضح ہوکہ غائب شوہرسے نفقہ کا حصول متعذر ہونے کی ایک وجہ بیہ ہے کہ وہ لاپتہ ہو، اور دوسری وجہ بیہ ہے کہ قاضی

<sup>(</sup>۱) فتاویٰ رضو یه ،ص: ۹۰۸ ج: ٥ مطبوعه رضا اکیدمی ممبئی

<sup>(</sup>٢) رد المحتار، ج: ٥، ص: ٦٠٦، مطلب في فسخ النكاح بالعجز عن النفقة، دار الكتب العلمية، بيروت

<sup>(</sup>٣)رد المحتار، ج: ٥، ص: ٣٠٧، مطلب في فسخ النكاح بالعجز عن النفقة، دار الكتب العلمية، بيروت

<sup>(</sup>٣) فتاوي عالمگيرية، ص: ٥٥، ١،٥٥، ج: ١ باب النفقة

کی دست رس سے باہر ہو، یا قاضی بے اختیار ہو، اس کے پاس حکومت کی قوت نہ ہوکہ فرمان جاری کر کے اپنی بولس کے ذریعہ اسے ، اور طاقت کے بل بوتے اس کی عورت کا نفقہ دلا سکے جیسے آج کے زمانے میں ہمارے قاضی صاحبان کا یہی حال ہے۔

واضح ہوکہ امام شیخ الاسلام اور صاحب در مختار وصاحب فتح القدیر نے جو موقف اختیار کیا ہے وہ امام شافعی ڈالنظیظیم کا ایک قول ہے جسے ان کے مذہب کے کثیر فقہانے اختیار فرمایا، گووہ غیر اصح ہے۔

**مالکی مذہب:** حضرت علامہ سید محمد علوی مالکی حسنی دام ظلہ العالی کی صراحت کے مطابق اس باب میں مالکی مذہب بھی یہی ہے سوال نامہ" فقد انِ زاج کی مختلف صور توں کے احکام" میں ان کی اصل عبارت ملاحظہ فرما <del>سکتے ہیں</del>۔

حنبلی نر ہب : صنبلی مذہب میں اگر عورت کے لیے اپنے نائب شوہر سے نفقہ وصول کرنامتعذر ہو، تواسے نکاح فیے کرا لینے کی اجازت ہے۔ انمیر حنیفہ میں حضرت علامہ قاری الہدایہ ڈالٹھا گئے نے اس کواختیار فرمایا، چناچہ ردالم تارباب النفقہ میں ہے:

نعم يصح الثاني (أي فسخُ النكاح بناءً على عجز المرأة عن تحصيل النفقة من الزوج. ن) عند أحمد كما ذكر في كتب مذهبه و عليه يحمل ما في فتاى قارى الهداية حيث سئل عمن غاب زوجها ولم يترك لها نفقة فأجاب إذا أقامت بينة على ذلك وطلبت فسخ النكاح من قاض يراه ففسخ نفذ وهو قضاء على الغائب وفي نفاذ القضاء على الغائب روايتان عندنا فعلى القول بنفاذه يسوغ للحنفى أن يزوجها من الغير بعد العدة وإذا حضر الزوج الأول وبرهن على خلاف ما ادعت من تركها بلا نفقة لا تقبل لان البينة الاولى ترجحت بالقضاء فلا تبطل بالثانية. اه

وأجاب عن نظيره في موضع اخر فإنه إذا فسخ النكاح حاكم يرى ذلك ونفذ فسخه قاض أخر وتزوجت غيره صح الفسخ والتنفيذ والتزويج بالغير ولا يرتفع بحضور الزوج وادعائه انه ترك عندها نفقة في مدة غيبته الخ فقوله من قاض يراه لا يصح أن يراد به الشافعي فضلا عن الحنفي بل يراد به الحنبلي فافهم. اه (۱)

یوں ہی اگر شوہر حاضر ہو، مال دار بھی ہو، کیکن شرارت کے باعث نفقہ نہیں دیناہو تو بھی حنبلی مذہب میں ایک خاص صورت میں قاضی کو نشخ نکاح کا اختیار حاصل ہو جاتا ہے، اس کی تفصیل درج ذیل اقتباسات سے معلوم ہوگی، فقہ صنبلی کی عظیم ومعتمد کتاب "المغنی" میں ہے:

(الحال الثاني) أن يمتنع من الإنفاق مع يساره فإن قدرت له على مال أخذت منه قدر حاجتها ولا خيار لها لأن النبي ﷺ أمر هنداً بالأخذ ولم يجعل لها الفسخ فإن رافعته إلى الحاكم فيأمره بالإنفاق ويجبره عليه فإن أبى حبسه فإن صبر على الحبس أخذ الحاكم النفقة من ماله فإن

<sup>(</sup>١)رد المحتار، ج: ٥، ص: ٣٠٧، مطلب في فسخ النكاح بالعجز عن النفقة، دار الكتب العلمية، بيروت

لم يجد الاعروضا أو عقاراً باعها في ذلك، و بهذا قال مالك و الشافعي وأبو يوسف ومحمد وأبو ثور وقال أبوحنيفة: النفقة في ماله من الدنانير والدارهم ولا يبيع عوضا إلا بتسليم لأن بيع مال الإنسان لا ينفذ إلا بإذنه أو إذن وليه ولا ولاية على الرشيد.

وإن غيب ماله وصبر على الحبس ولم يقدر الحاكم له على مال يأخذه أو لم يقدر على أخذ النفقة من مال الغائب فلها الخيار في الفسخ في ظاهر قول الخرقي واختيار أبي الخطاب.

ولنا أن عمر رضي الله عنه كتب في رجال غابوا عن نسائهم فأمرهم أن ينفقوا أو يطلقوا وهذا إجبار على الطلاق عند الامتناع من الإنفاق ولأن الإنفاق عليها من ماله يتعذر فكان لها الخيار كحال الإعسار بل هذا أولى بالفسخ فإنه إذا جاز الفسخ على المعذور فعلى غيره أولى ولأن في الصبر ضررا أمكن ازالته بالفسخ فوجبت إزالته ولأنه نوع تعذر يجوز الفسخ فلم يفترق الحال بين الموسر والمعسر.

وكل موضع ثبت لها الفسخ لاجل النفقة لم يجز الا بحكم الحاكم لانه فسخ مختلف فيه فافتقر إلى الحاكم كالفسخ بالعنة ولا يجوز التفريق الا أن تطلب المرأة ذلك لانه لحقها فلم يجز من غير طلبها كالفسخ للعنة فإذا فرق الحاكم بينها فهو فسخ لا رجعة له فيه و بهذا قال الشافعي و ابن المنذر و قال مالك هو تطليقة و هو أحق بها أن أيسر في عدتها. اه ملتقطاً . (۱)

حاصل کلام یہ ہواکہ شوہرغائب ہو،گھر پر اپنی ہوی کے گزارے کے لیے کچھ نہ چھوڑا ہواور ہوی کے لیے اس سے نان ، نفقہ وصول کرنا دشورا ہو تواسے یہ اختیار ہے کہ اس مصیبت سے رہائی کے لیے قاضی شرع کے یہاں فیخ فکاح کی در خواست دے ، وہ اس کی تحقیق کرکے اس کا نکاح فیخ کردے ، پھر عورت بعدِ عدت دوسرے شوہر سے نکاح میچے کر لے۔ یہ فرہ ہب امام احمد بن خنبل مرابنت کیا ہے ۔ علامہ علوی مالکی کے مطابق یہی فد ہب امام مالک مرابنت قول ہے ، جس پر امام نووی مرابنت کیا گئے نے شرح منہاج میں جزم فرمایا اور کثیر فقہا ہے شافعیہ نے اس کو اختیار کیا اور فقہا ہے حفیہ میں اس کے مطابق امام قاری کو اختیار کیا اور فقہا ہے حفیہ میں اس کے مطابق امام شیخ الاسلام ، امام ابن الہمام کمال الدین ، علامہ علاء الدین حصافی ، امام قاری الہد ایہ دمہم اللہ تعالیٰ نے حکم صادر فرمایا، یوں ہی اگر شوہر حاضر ہواور اس سے نفقہ کا حصول قاضی کے لیے متعذر ہوجائے تو الہد ایہ دمہم اللہ تعالیٰ نے حکم صادر فرمایا، یوں ہی اگر شوہر حاضر ہواور اس سے نفقہ کا حصول قاضی کے لیے متعذر ہوجائے تو بھی عورت کے مرافعہ پر قاضی کوفنے نکاح کی اجازت ہے۔

اور آج ہماراحال بیہ کہ ہماراشیرازہ بری طرح بگھر دیاہے ، ہمارے پاس نہ توکوئی مستحکم قیادت ہے ، نہ مضبوط جمعیت ، جو اوگوں کو ظلم و عددان سے روکے ، اور "عاشر و ھن بالمعر و ف" پر عمل کرنے کے لیے مجبور کرے۔ کچھ ادھر اُدھر قضاۃ پائے جاتے ہیں ، مگر دہ بھی بے اس ومجبور ہیں ، نہ ان کے پاس حکومت کا اقتدار ہے ، نہ اپنی کوئی سرگرم جمعیت ، جواس کے فرامین کو نافذ

<sup>(</sup>١) المغنى فوق الشرح الكبير، ص:٩٥، ٢٤٧، ٢٤٧، ٢٤٧، ج:٩، مبحث امتناع الرجل من نفقة امرأته مع يساره

کرے، کثیر سلم عور توں کے مقدمات ہندوستان کی کچہر یوں میں پڑے ہوئے ہیں، وہاں سے جو فیصلے صادر ہوتے ہیں، ان کاحال
آپ کو معلوم ہے کتنے ایسے واقعات ہیں کہ میاں، بیوی کے در میان کچھ کشیدگی ہوگئی اور شوہر نے بیوی کی زندگی اجیرن کردی، اسے
لڑکا دیا کہ نہ طلاق دیں گے ، نہ نفقہ، وہ بے چاری نفقہ کے ساتھ حقوقِ زوجیت سے بھی محروم، ٹینشن کے آلام میں کڑھتی رہتی ہے،
کتنی ایسی خواتین ہیں جن کے شوہر واقعی لا بہتہ ہوگئے ، یاقصد اللہ بعتہ بن بیٹھے یا کم از کم پر دیس جاکر سالہ اسال تک اُدھر ہی پڑے در ہے
اور گھرکی کوئی کھوج خبر نہ لی، ایسے نارواسلوک کے باعث عورت دو طرح کے ضرر میں مبتلا ہوتی ہے۔

ایک توحقوقِ زوجیت سے محرومی، بیرایک جوان عورت کے لیے آج کے زمانے میں بہت بڑا ضرر ہے، پار سا ہو تو ضرر سبے، ٹینشن میں رہے، ورنہ پھر ساج میں کوئی بگاڑ پیدا ہو، شرعاً بیہ ضرر بھی معتبر ہے، جبیباکہ بابِ ظہار و بابِ ایلاء کے مطالعہ سے عیاں ہوگا۔

دوسرے نان و نفقہ سے محرومی مسلسل ایک بے سہاراعورت کو آج قرض کون دے گا، پھر مسلسل کسی سے قرض لین دین کا بید معاملہ بھی کسی فساد کا سبب بن سکتا ہے ، علاوہ ازیں اگر شوہر زیادتی ہی پر ٹلا ہو تواس سے عورت کے ذمہ کا قرض کون اداکرائے ، اس طرح کے واقعات پیش آتے رہتے ہیں ، اس لیے ضرورت پیش آئی کہ ایک بار اجتماعی طور پر شرعی رخص پر غور کر لیا جائے اور کسی بھی صورت میں کوئی رخصت ملنے کی گنجائش ہو تواس میں نرمی لا کر معاشرہ کوظلم و عددان نیز دوسرے معاصی سے منزہ رکھنے کی کوشش کی جائے ، اس کے لیے درج ذیل امورکی تنقیح مطلوب ہے :

۔ شوہر غربت وافلاس کے باعث نفقہ کے انتظام سے عاجز ہواور عورت ضرر سہنے کے لیے آمادہ نہ ہو تو کیاا سے بہو جبہ حاجت دائمہ بیا اجازت ہے کہ حنقی قاضی کے یہال در خواست دے اور قاضی بعد تحقیق اس کا نکاح فنے کر دے۔

۔ شوہر غائب یالا پتہ ہوااور گھر پراس کا ایساکوئی سرمائیٹل روپے ، پیسے ، غلہ وغیرہ نہ ہو جواس کی بیوی کے نفقہ میں کام آئے ، نیز بیوی کے لیے اپنے شوہر سے حصولِ نفقہ متعذر ہو تو کیا یہاں بھی حاجتِ دائمہ اس کے لیے تحقیق ہے ؟ تحقیق کی صورت میں کیا یہاں بھی اجزے دائمہ اس کے لیے تحقیق ہے ؟ تحقیق کی صورت میں کیا یہاں بھی اسے حنفی قاضی کے یہاں استغاثہ کرکے اپنا نکاح فنے کرانے کی اجازت ہے۔

۔ شوہر نے بیوی کو لڑکار کھا ہے ، نہ طلاق دے کر آزاد کرتا ہے ، نہ اسے نفقہ دیتا ہے ، اس سے حفاظت کے لیے کیا تذبیر اختیار کی جائے ؟

#### معسروضه:

سوال میں درج عبارات کے لیے صرف کتاب کا حوالہ مع صفحہ و جلد کافی ہے ، نقلِ عبارات سے جواب طویل ہوگا ، ان کے سوادو سری عبارات نقل فرمائیں تاکہ استفادہ ہو سکے ۔ امید کہ اسے بطیب خاطر قبول فرمائیں گے ۔

## خلاصة مقالات بعنوان فسخ ركاح بوجبرِ عشر نفقه

#### تلخیص نگار: مولانانفیس احد مصباحی ، استاذ جامعه اشرفیه ، مبارک بور

مجلس شری جامعہ اشرفیہ مبارک بور کے گیار ہویں فقہی سیمینار کے پانچ موضوعات میں آخری موضوع '' فسخ نکاح بوجہ تعمرِ نفقہ " ہے۔ اس موضوع ہے متعلق ہندوستان کے مختلف صوبہ جلعت اور اصلاع سے اکتالیس علماے کرام و مفتیانِ عظام نے اینے بیش قیمت مقالات اور گراں قدر آراار سال فرماکر مجلس کا دینی وعلمی تعاون کیا، جن کے صفحات کی مجموعی تعداد ایک سواڑ سٹھ ہے۔ اس موضوع سے متعلق درج ذیل تین سوالوں کے جوابات مطلوب ہیں۔

ا شوہر غربت و افلاس کے باعث نفقہ کے انتظام سے عاجز ہو، اور عورت ضرر سہنے کے لیے آمادہ نہ ہو توکیا اُسے بوجیہ حاجتِ دائمہ بیہ اجازت ہے کہ حنفی قاضی کے یہال در خواست دے اور قاضی بعد پختیق اس کا نکاح نسخ کر دے ؟

و شوہرغائب یالا پتہ ہواور گھرپراس کا کوئی ایساسرمایہ مثل روپے ، بیسے ، غلّہ وغیرہ نہ ہوجواس کی بیوی کے نفقہ میں کام آئے ، نیز بیوی کے لیے شوہر سے حصولِ نفقہ متعذر ہو توکیا یہاں بھی حاجتِ دائمہ اس کے لیے متحقق ہے ؟ محقق کی صورت میں کیا یہاں بھی اسے حنفی قاضی کے یہاں استغاثہ کرکے اپنا نکاح نسخ کرانے کی اجازت ہے ؟

﴿ شوہر نے بیوی کو لئکار کھاہے، نہ طلاق دے کر آزاد کر تاہے، نہ اسے نفقہ دیتاہے، اس سے حفاظت کے لیے کیا تدبیر اختیار کی جائے؟

#### \* جوابات سوال نمبر(۱) \*

سوال نمبر(۱)کے جواب میں دوطرح کے موقف اس وقت ہمارے سامنے ہیں: پہلا موقف: اس صورت میں شنخ نکاح اور تفریق نہیں ہو کتی ،بلکہ انتظار کیا جائے ، یہاں تک کہ اللہ تعالیٰ زوجین کواپنے فضل سے مالا مال فرمائے۔ یہ راہے مولانا محمد اسحاق مصباحی، رام بوری اور مولانا جمال مصطفیٰ قادری (جامعہ اشرفیہ) کی ہے۔ مولانا محمد اسحاق صاحب لکھتے ہیں کہ امام احمد رضا قادری علیہ الرحمۃ والرضوان کے نزدیک یہی قولِ معتمد ہے۔ مولانا جمال مصطفیٰ صاحب درِ مختار، شامی، اور عالم گیری کی عبارتیں ذکر کرنے کے بعد لکھتے ہیں: "علاوہ ازیں فتاویٰ رضویہ اور بہارِ شریعت سے بھی یہی تھم واضح ہے۔"

ورسرا موقف: - اصل مذہبِ حنی تو یہی ہے کہ تعسّرِ نفقہ کی بنیاد پر شنخ نکاح نہیں ہوسکتا، اور قاضی کو تفریق کاحق نہیں ۔ لیکن دفع ضرر کے لیے عصرِ حاضر میں حنی قاضی بعدِ استغاثہ تحقیق تام کرے اور تعسّر کی مذکورہ بالا صورت ثابت ہو جائے توامام شافعی کے مذہب پر عمل کرے، اس طرح کہ کسی شافعی قاضی کو اپنا نائب مقرر کرکے مقدمہ اس کے سپر دکر دے۔ وہ بعدِ ثبوتِ عجز، نکاح فسے کردے اور یہ تھم فسنے جب حنفی کے سامنے پیش ہو تووہ اسے نافذ کردے۔

بدراے درج ذیل علاے کرام ومفتیانِ اسلام کی ہے:

(۱) مولانا محد حنیف رضوی ، بریکی شریف (۲) مولانا شبیر احد مصباحی ، سراج العلوم ، برگد بی (۳) قاضی فضل احد مصباحی ، ضیاءالعلوم، بنارس(۴)مفتی محمدالوب تعیمی، جامعه نعیمیه، مرادآباد (۵)مفتی عنایت احربعیمی، بلرام پور (۲)مولانانصرالله رضوی، محمه آباد (۷) مولانا عبد الغفار أظمى، خير آباد (۸) مولانا انور نظامي مصباحي، بزاري باغ (۹) مولانامحر سليمان مصباحي، جامعه عربيه، سلطان یور (۱۰)مولاناساجدعلی مصباحی ، جامعه اشرفیه (۱۱)مفتی شیرمحمد رضوی ، دار العلوم اسحاقیه ، جوده بور ، راجستهان (۱۲)مولانامحمه عالم گیر مصباحی، اسحاقیه (۱۳) مولانا محمد ہاشم تعیمی، مراد آباد (۱۸) قاضی نصل رسول مصباحی، سراج العلوم، برگد ہی، مہراج تنج (۱۵) مولانا غلام جیلانی مصباحی، جامعه اشرفیه (۱۶)مولانااختر حسین مصباحی، جامعه اشرفیه (۱۷)مفتی شفیق احمد شریفی،الله آباد (۱۸)مولاناخواجه آصف رضامصباحی، جامعه اشرفیه (۱۹)مولانامعین الدین مصباحی، فیض آباد (۲۰)مولاناعلی رضامصباحی، ویشالی (۲۱)مولاناعار ف الله مصباحی، محرآباد، مئو(۲۲)مولاناعبدالحق رضوی، جامعها شرفیه (۲۳)مولانامحر ناظم علی قادری مصباحی، جامعه اشرفیه (۲۴)مفتی محمد نظام الدین رضوی مصباحی، جامعه اشرفیه (۲۵) مولانانظام الدین مصباحی، دار العلوم علیمیه، جمدا شاہی،بستی (۲۶)مفتی شهاب الدين احمد نوري، دار العلوم فيض الرسول، براؤل شريف (٢٧) مولانا محمد رابع نوراني صديقي، براؤل شريف (٢٨) مولانا شار احمه رضوی، ہے. بی گر(۲۹)مولاناصدر الوری قادری، جامعہ اشرفیہ (۴۰)مولاناشمس الہدی رضوی، جامعہ اشرفیہ (۱۲۱)مفتی بدر عالم مصباحی، جامعه انثرفیه (۳۲) مولانا اشتیاق عالم مصباحی، ریسرج اسکالر مخصص فی الفقه، جامعه انثرفیه (۳۳) مولانا محد جابر خال مصباحی، ریسرج اسکالر مخصص فی الفقه، جامعه اشرفیه (۳۴) مولانا نیاز احمد، ریسرج اسکالر شعبهٔ تقابل ادیان، جامعه اشرفیه (۳۵) مولانامحمود على مصباحي، ريسرچ اسكالر تخصص في الفقه، جامعه اشرفيه (٣٦) مفتى آل مصطفىٰ مصباحي، جامعه امجديه، مكوسي، مئو (٣٤) مولانامحموداحد بركاتی، سون مجدر (۳۸)مفتی انفاس الحسن چشتی، جامعه صدید، به به بصوند شریف (۳۹)مولانامحمه عالم نوری مصباحی ، دار العلوم غوثِ عظم مسكيدٌ بيه، ہزاري باغ۔

اس تعلق سے حضرت علامہ فتی محمہ نظام الدین رضوی ناظم مجلس شرعی وصدر شعبۂ افتا، جامعہ اشرفیہ، مبارک پور کے

مقالہ میں خاص طور سے درج ذیل تفصیل مکتی ہے:

"عورت کوبیا جازت ہے کہ قاضی کے یہاں اپنی مصیبت و پریشانی سے رہائی کے لیے در خواست دے، کیکن قاضی فوراً فسنے زکاح کا فیصلہ نہ صادر کر دے، ہلکہ حسب ذیل تدریجی کارروائی کرے-

[الف] - پہلے تحقیق کرے کہ عورت واقعی تعسر نفقہ کے صبر آزماحالات سے مسلسل دو جارہے یانہیں 'اگر تحقیق سے یہ ثابت ہو کہ واقعہ اس کے برخلاف ہے ، لیعنی اسے تعسر نفقہ کی دشواری عارضی طور پر پیش آگئ ہے ، حاجتِ دائمہ کی صورت نہیں ہے ، یا تعسر نفقہ کا سرے سے کوئی مسئلہ ہی نہیں ہے ، بلکہ سی اور وجہ سے دونوں کے در میان رنجش پیدا ہو گئی ہے تو قاضی دونوں کی شکایتیں دور کر کے صلح کرا دے اور دونوں کو ترغیب و تر ہیب کے ذریعہ ایک دو سرے کے حقوق کی حفاظت کرنے کی ہدایت دے کر مقدمہ ختم کردے۔

[ب] - ادر اگر تحقیق سے یہ تابت ہوجائے کہ عورت مسلسل تعسّرِ نفقہ کے آزار میں مبتلا ہے ، اور شوہر کی حالت جوں کی تول بنی ہوئی ہے لین محتاج ہے اور بیوی کے حق میں حاجت دائمہ محقق ہے تو شوہر کو حکم دے کہ وہ اپنی بیوی کو طابا ق دے کر آزاد کر دے تاکہ اس کی وجہ سے دوسرے کی زندگی مصیبت کے بھنور میں نہ پھنسی رہے ۔ ار شاد باری ہے:

('فَامُسِکُوْهُنَّ بِهَعُرُونِ آؤُ سَرِّ مُحُوهُنَّ بِهَعُرُونِ صُلاً بِهُعُرُونِ اَوْ سَرِّ مُحُوهُنَّ بِهِعُمُونُ فِ صَلاً)

اور اگر شوہر نرمی سے طلاق نہ دے تواس کے ساتھ سختی کرے ، پھر بھی نہ مانے تواس کے بائیکاٹ کا فرمان جارئ کر دے تاکہ معاشر تی دباؤے تنگ آکراصلاح پذیر ہو۔

[5] - لیکن اگر شوہر کسی طرح بھی طلاق دینے کے لیے آمادہ نہ ہواور انکار وسرکشی پر قائم رہے تو موجودہ حالات میں اب فننے نکاح سے چارہ نہیں۔ اگر اُس علاقہ میں ستی صحیح العقیدہ شافعی قاضی موجود ہوں جیسے کیرالا وغیرہ کے علانے ، تو مستحسن بیہے کہ حنفی قاضی بید مقدمہ شافعی قاضی کے یہاں ٹر انسفر کر دے اور شافعی قاضی ضروری کارروائی کے بعد نکاح فسنح کرکے پھر حنفی قاضی کے یہاں بھیج دے ، حنفی قاضی بعد ملاحظہ فیصلہ اسے نافذ کر دے۔ ساتھ ہی واضح کر دے کہ مستغیشہ عدت گزار کر دو سرے شخص سے نکاح کر سکتی ہے۔

[و] - اور اگراس علاقہ میں سی صحیح العقیدہ شافعی قاضی موجود نہ ہوں جیساکہ عامدُ دیارِ ہندو پاک وغیرہ کا بہی حال ہے توحر بِح ظیم وضررِ شدید کے ازالہ کے لیے اجازت ہے کہ اب حنی قاضی براہِ راست یہ نگاح فسخ کر دے، جیساکہ ہمارے اکابراہل سنت نے مفقود الخبر کے باب میں یہی موقف اپنایاکہ مالکی قاضی نہ ملنے کی وجہ سے حنی قاضی کوبراہِ راست سنخ نکاح کی اجازت دی، اور آج تمام اہل سنت کا اسی پرعمل در آمد ہے۔"

آپ نے اپنے موقف کے آخری حصے کی تائید میں روالمحار (ج:٣٦٢/٣)کی وہ عبارت پیش کی ہے جس کا آغاز "قال فی البزازیة: الفتویٰ فی زماننا علی قول مالك النج" ہے ہوتا ہے۔ بیر عبارت سوال نامہ میں موجود ہے۔

🔆 اصل ند ہب حنفی سے عدول کا سبب کیا ہے ،اس سلسلے میں بھی مقالیہ نگاروں کی درج ذیل رائیں ہیں:

- ا حاجت دائمه-يوچوعلاے كرام كى راے ہے-
- 🕜 حاجتِ دائمہ کے ساتھ ضرورت، حرجِ عظیم وضررِ شدیدبھی ہے۔ بیموقف درج ذیل علماہے کرام کا ہے:
- مولانا مفتی محمد نظام الدین رضوی، جامعه اشرفیه مولانا نصر الله رضوی مفتی شفیق احمد شریفی مولاناشمس

الہدی رضوی مصباحی۔ان میں مولانانصراللّدرضوی صاحب ضرورت وحاجتِ دائمہ کے ساتھ مصلحت کااضافہ بھی کرتے ہیں۔

- (س) ضرورتِ شرعيه-يه مندرجه ذيل اربابِ علم ودانش كى راے ب:
- مفتی محد الوب تعمی مولاناانور نظامی مصباحی مولانا محد سلیمان مصباحی مولاناعارف الله مصباحی مولانا محد رابع نورانی صدیقی -
- اور مولانا عبد الحق صاحب رضوی اور مولانا غلام جبیلانی مصباحی ضرورتِ شرعیه ملجئه اور ازالهٔ فسادِ مظنون بظن غالب کواس کاسبب قرار دیتے ہیں۔

بقیه حضرات اس سلسلے میں خاموش نظر آتے ہیں۔

ﷺ پھر تعسّرِ نفقہ کا ثبوتِ شرعی مل جانے کے بعد شافعی قاضی کو نائب بناکراس سے نکاح فسے کرانے کا حکم استحسانی ہے یا وجونی ہے ،اس بارے میں بھی مندوبین کرام کے دوموقف ہیں:

- ۔ ۔ ۔ ، نافعی قاضی کو نائب بنانے کی شرط استحسانی ہے ، وجو بی نہیں ، یعنی پیملمستحسن ہے لازم نہیں۔ پید موقف درج زیل علماے کرام کا ہے۔
- مولانا شبیر احمد مصباحی مولانا نصر الله رضوی مولانا عبد الغفار اظمی مولاناعالم گیر مصباحی خواجه آصف رضامصباحی • مولاناناظم علی مصباحی • مولانا شهاب الدین احمد نوری • فتی انفاس الحن چشی • مفتی محمد نظام الدین رضوی، جامعه اشرفیه -
- ب شافعی قاضی کی عدم موجودگی ہی میں حنی قاضی کو حق فسخ حاصل ہوگا۔ بیروقف مندر جہ ذیل اہل کا ہے:
  مفتی محمد ایوب نعیمی و قاضی فضل احمد مصباحی و مولانا انور نظامی مفتی شیر محمد رضوی و مولانا عارف الله مصباحی و مولانا محمد نظام الدین مصباحی، دار العلوم علیمیہ جمداشاہی و مولانا صدر الوری قادری و مولانا محمود علی مشاہدی و مولانا محمد شمس البدی خال رضوی و قاضی فضل رسول مصباحی۔

موخرالذكردوعلاے كرام كے مقالوں ميں اس كى صراحت نہيں ، بلكه ان كے مقالوں سے بيہ موقف متفاد ہے۔ اس قيد كواستحسانى اور اس عمل كوشتحسن قرار دینے والے حضرات درج ذیل عبار توں سے استدلال كرتے ہيں: شرح و قابيہ اور فتاوىٰ خير بيہ ميں ہے:

استحسنوا أن ينصب القاضي نائبا شافعي المذهب يفرّق بينهما. وقد اختار كثير من

علمائنا ذلك. اه(١)

ردالمحارمیں ہے:

قال في غرر الأذكار: اعلم أنّ مشايخنا استحسنوا أن ينصب القاضي الحنفي نائبا عمن مذهبه التفريقُ بينهما إذا كان الزوج حاضراً و أبي عن الطلاق. (٢)

دوسری قسم سے تعلق رکھنے والے علم اے کرام کا استدلال درج ذیل عبار توں سے ہے:

پد و إن كان حنفيا لا ينبغى له أن يقضى بالتفر يق بخلاف مذهبه إلَّا إذا كان مجتهدًا ووقع المحتهاده على ذلك، فإن قضى مخالفاً لرأيه من غير اجتهاد فعن أبى حنيفة روايتان. (٣) المحتهاد فعن أبى حنيفة روايتان. (٣) المحتهاد فعن أبى ولو قضى به حنفى لم ينفذ، نعم لو أمر شافعيًّا فقضى به نفذ. (٣)

#### الله جوابات سوال نمبر (٢) الله

دوسراسوال میہ ہے: شوہرغائب یالا پہتہ ہواور گھرپراس کاکوئی ایساسرمایہ مثل روپے، پیسے، غلّہ وغیرہ نہ ہوجواس کی بیوی کے نفقہ میں کام آئے، نیز بیوی کے لیے اپنے شوہر سے حصولِ نفقہ متعذر ہو توکیا یہاں بھی حاجتِ دائمہ اس کے لیے محقق ہے؟ تحقق کی صورت میں کیا یہاں بھی اسے حنفی قاضی کے یہاں استغاثہ کرکے اپنا نکاح فسے کرانے کی اجازت ہے؟ اس سوال میں دو جز ہیں:

[الف]- كيايهال بهي حاجتِ دائمه محقق ہے؟

[ب] - کیاتحقق کی صورت میں بعدِ استغاثہ حنفی قاضی ہے اپنا نکاح فنے کرانے کی اجازت ہے؟ اس سوال کے جواب میں بھی علاے کرام جار خانوں میں بٹے ہوئے نظر آتے ہیں:

صاجتِ دائم متحقق ہے یا نہیں، اس کی کوئی صراحت نہیں۔ البتہ اس صورت میں بھی حنفی قاضی کے یہاں استغاثہ کرکے نکاح فسی کرانے کی اجازت ہونی جا ہیے۔ بیدورج ذیل علماے کرام کاموقف ہے:

مفتی عنایت احد تعیمی و مولانا انور نظامی و مولانا محد سلیمان مصباحی و مولانا محد باشم تعیمی و مولانا اختر حسین مصباحی، جامعه اشرفیه و مفتی شفیق احد شریفی و مولانا ثار احدر ضوی و مولانا نیاز احد مصباحی ——ان علا کرام میں

<sup>(</sup>۱) شرح وقايه، فتاوىٰ خيريه على هامش العقود الدرية في تنقيح الفتاوىٰ الحامدية، ج: ١، ص: ١٢١، مطلب إذاكان الزوج معسراً الخ

<sup>(</sup>٢) رد المحتار، ص: ٦٠٣، ج: ٥، باب النفقة، كتاب الطلاق، دار الكتب العلمية، بيروت.

<sup>(</sup>m) البحر الرائق، ج: ٤، ص: ٢٠٠

<sup>(</sup>٣) در مختار، ج: ٥، ص: ٦٠ ٣٠، باب النفقة،، كتاب الطلاق، دار الكتب العلمية، بيروت.

سے موخرالذکر (مولانانیاز احمد مصباحی) اس بات کی صراحت کرتے ہیں کہ بیہ صورت بھی اِعسار کی طرف پلٹتی ہے، اس وجہ سے عورت چاہے توحفی قاضی نکاح فسخ کر سکتا ہے۔ اور مولانا محمد سلیمان مصباحی لکھتے ہیں: "سوال نامے میں مذکور تیزوں صور تول میں حفی قاضی کونسخ نکاح کی اجازت ہونی چاہیے۔ مگر اضیں تھوڑ اساا شتباہ اعلیٰ حضرت رضی اللہ تعالیٰ عنہ کے فتو ہے کی وجہ سے ہے۔

صاحب وائم مخقق ہے، حنفی قاضی کے یہاں استغاثہ کر کے نسخ نگاح کرانے کی اجازت ہے۔ یہ موقف درج ذیل علاے کرام و مفتیانِ عظام کا ہے:

• قاضی نقل احمد مصباحی • مولانا نفر الله رضوی • مولانا عبدالغفار اعظی • مفتی عالم گیر مصباحی • قاضی فضل رسول مصباحی • خواجه آصف رضا مصباحی • مولانا محین الدین احمر فی مصباحی • مولانا عارف الله مصباحی • مولانا محمد الله عبین الدین احمد فی مصباحی • مولانا محمد الله مصباحی • مولانا محمد جابر خال النائع مولانا محمود علی مضابدی مصباحی • مولانا محمد جابر خال النائع مولانا محمد النائع مولانا محمد النائع مولانا محمد جابر خال النائع مولانا محمد النائع مولانا محمد المرفي مصباحی ، جامعه المرفي محمد موجود محمد موجود کی میں حتی محمد الله مولانا محمد الله مولانا محمد الله مصباحی ، جامعه الشرفیه )

\*\* حاجت کے ساتھ ضرورتِ شرعیہ ہے ۔ (مولانا محمد عالم فوری)

\*\* حاجت کے ساتھ طرورتِ شرعیہ ہے ۔ (مولانا محمد عالم فوری)

\*\* حاجت دائمہ اور فسادِ مظنون بظن غالب کا از الہ ہے ۔ (مولانا غلام جیلانی مصباحی ، جامعہ الشرفیہ)

\*\* حاجت دائمہ اور ضرورتِ شرعیہ ہے ۔ (مفتی محمد ظلم الدین رضوی ، جامعہ الشرفیہ)

خلیلی قاضی کی عدم موجود کی میں حتی قاضی تفریق کر مسکتا ہے ؟

خلیلی قاضی کی عدم موجود کی میں حتی قاضی تفریق کر کر سکتا ہے ؟

اس سوال کے جواب میں حضر میفتی محمد نظام الدین رضوی صاحب کے مقالہ میں بہتے صیل ہے، جس کا خلاصہ ہدیہً ناظرین ہے:

نصوص قدرے تفصیل ہے سوال نامے میں منقول ہیں اور مذہبِ مالکی کا خلاصہ کتب معتمدہ سے علامہ علوی مالکی مرات کے خیے پیش فرمایا ہے مخضر العلامة الخلیل اور اس کی شرح منځ الجلیل (ج:۴۸،ص:۳۰۳) سے معلوم ہوتا ہے کہ ۔۔۔۔

ﷺ اگر مفقود نے گھرپراتنامال جھوڑا ہے ، جس سے بیوی اپنے نان ونفقہ کا انتظام کرتی رہے ، ساتھ ہی زنامیں ملوث ہونے کا اندیشہ نہ ہوتواس کی طلب پراسے قاضی حیار سال تک شوہر کے انتظار کی مہلت دے گا۔

ﷺ اور اگراس کے لیے شوہر کے مال سے نفقہ کا نظام نہ ہو توعد م نفقہ کے باعث قاضی اس کا نکاح بلا تاجیل فسخ کر ے گا۔

\*\* یوں بی اگر عورت کو غلبہ شہوت کے باعث اندیشہ زنا ہو تو بھی قاضی اس کا نکاح بغیر کوئی میعاد مقرر کیے فیے کر دے گا۔۔۔۔ علیا حنفیہ نے زوجۂ مفقو دالخبر کے بارے میں امام مالک کی جو تقلید فرمائی ہے اور عورت کے لیے چار سال کی مقرر فرمائی ہے ، وہ انھیں شرطوں کے التزام کے ساتھ ہے۔ اب عرض یہ ہے کہ جب بوجہ ضرورتِ شرعیہ اپنے مذہب سے عدول کر کے چار سال کی تاجیل جائز ہے توعدم نفقہ و خوف زناکی صورت میں اس طرح کی ضرورتِ شرعیہ کی بنا پر اب بلا تاجیل بھی فٹے نکاح کی اجازت ہوئی چا ہے۔۔ نبیت منقطعہ کی صورت میں شخ الاسلام نے یہ بیان فرمایا کہ جس قاضی کے مذہب میں مجزعن النفقہ کے سبب فنے نکاح جائز ہو، حنفی قاضی اس کے یہاں مقدمہ ٹرانسفر کر کے فسے کراوے۔ (۱) فیبت غیر منقطعہ کی صورت میں جب حصول نفقہ متعذر ہوجائے تووہ بھی غیبتِ منقطعہ کی طرح ہے ، لہٰذا

اس کے بعد مفتی صاحب دام ظلہ نے دفع ضرر کی تدبیریں کھی ہیں جن پر مذہب حنفی کے دائرہ میں رہتے ہوئے مہل ہو سکتا ہے ،اور لکھا ہے کہ یہ ساری تدبیریں بے اثر ہو جائیں تو آخری مرحلے میں ناچار فننے کا فیصلہ لینے کی بھی گنجائش ہے۔وہ تذہبریں یہ ہیں:

(۱) پہلے لڑی کو صبر و شکر اور خوف خدا کی تلقین کریں ، روزے رکھنے کی ہدایت دیں ، ساتھ ہی اس کے گھر والوں اور کھھ اہل نجیر کو اس کے نفقہ کے انتظام کی ترغیب دیں۔ دنیاار باب خیر سے خالی نہیں ، گھر کے لوگ بچھ نہ بچھ انتظام کرتے ہی ہیں۔ اور اب بھی ہزار ہاخواتین صابرہ ، شاکرہ ، خالفہ ، خاشعہ پائی جاتی ہیں ممکن ہے یہ انھیں میں سے ہواور لیقین قبول کرلے۔ ہیں۔ اور اب بھی ہزار ہو کہ دنوں کے بعد واپس آئے اور چارہ جوئی کرے تودو بارہ نھیں امور کی ہدایت کے ساتھ اسے واپس کردے۔ (۲) کیگر اگر اس کے بعد بھی استغاثہ کرے ، اور اس کی عمر ، حالت ، عادت کے بیش نظر یہ ظن غالب ہو کہ وہ حدود (۳) کیکن اگر اس کے بعد بھی استغاثہ کرے ، اور اس کی عمر ، حالت ، عادت کے بیش نظر یہ ظن غالب ہو کہ وہ حدود

<sup>(</sup>۱) فتاويٰ هنديه، ج: ١، ص: ٥٥٠، ٥٥، باب النفقة

الله ہے تجاوز کرسکتی ہے ، یانفقہ کا انتظام نہ ہونے کی وجہ نے مسلسل اذیت سے دو چار ہے ، یا دونوں ہی باتیں جمع ہیں تواب اپنے چاروں ائمۂ کرام کی پیروی میں مذہب حنبلی پر فتویٰ وقضا کی اجازت ہونی چاہیے۔ واللہ تعالیٰ اعلم۔

🕝 تیسری قسم کے علماہے کرام کی رائیس تقریباً انھیں کے الفاظ میں درج ہیں:

🔆 حاجتِ دائمه متحقق نهيس، فسنخ نكاح كاحكم نهيس \_ (مولاناعبدالحق صاحب رضوى)

ﷺ حاجتِ دائمہ محقق نہیں، قاضی کو تفریق کا اختیار نہیں، عورت کے لیے گزارے کی صورت نظر آئے توصیر سے

کام لے ،ور نہ اگر روز ہر روز حالت ابتر ہور ہی ہو تو قاضی کوحق تفریق ملنا چاہیے۔ (مولانا شبیر احمد مصباحی )

ہمل غورے۔ (مولاناآلِ مصطفیٰ مصباحی)

الله تحقق محل نظر ہے ، منفی قاضی تفریق کرے تونافذنہیں ۔ (مولانانظام الدین مصباحی ، جمداشاہی )

\* شخقق یقینی نہیں، چارۂ کارنالش ہے۔ (مولاناصدر الوریٰ قادری، اشرفیہ)

\* فسخ نکاح کاحکم نہیں ، نفقہ دینے پر مجبور کرے۔ (مولانا جمال مصطفیٰ قادری)

وج مفقود کی صورت میں فقدان کی جو صورت متفقق ہواس کے مطابق فیصلہ یہاں بھی ہونا جا ہیے۔ یہ رائے مولانا محمد حنیف رضوی (برملی شریف) کی ہے۔

اور مفتی شیر محمد رضوی (جودھ پور) کی راہے ہیہ ہے کہ بیہ مشکل عندالاحناف حاملِ تفریق نہیں ، مفقود الخبر مان کر ہم سال کی مدت گزار کرامام مالک کے قول پر فتویٰ دیاجائے۔

#### ﷺ جوابات سوال نمبر (٣) ﷺ

تیسرااور آخری سوال بیہ ہے کہ" شوہرنے بیوی کولاکار کھاہے، نہ طلاق دے کر آزاد کر تاہے، نہ اسے نفقہ دیتاہے، اس سے حفاظت کے لیے کیا تدبیراختیار کی جائے؟"

درج ذیل اہل علم کے مقالے میں اس سوال کا کوئی جواب مذکور نہیں: ا

(۱) مولاناعلی رضامصباحی (۲) مولانامحد رابع نورانی صدیقی

باقی علماے کرام وارباب فتویٰ درج ذیل نظریات رکھتے ہیں:

پہلا نظر سے: - بیوی کولٹکاکرر کھنے والا شوہریا توقسم اول سے ہوگا یاقسم نانی سے ۔ اگرفسم اول کی قبیل سے ہے تو صورتِ اول کو اپنایا جائے گا، اور اگر صورتِ نانی قبیل سے ہو توصورتِ نانی میں مذکور ہونے والے جواب کے تحت عمل کیا جائے گا۔۔۔۔۔ بیراے مولانا شبیر احمد مصباحی کی ہے۔

**دوسرانظریہ:-** پہلے اپنے مذہب کے دائرے میں رہتے ہوئے کچھ موٹر تدبیری اپنائی جائیں ،وہ ہے اثر ہو جائیں توکسی حنفی قاضی کے یہاں مقدمہ پیش کرے ،دہ بعد تحقیق سنخ نکاح کا فیصلہ کر دے۔

یه درج ذیل حضرات کاموقف ہے:

• مولانا محمد حذیف رضوی • مفتی محمد ابوب نعیمی • مفتی عنایت احمد نعیمی • مولانا نصر الله رضوی • مولانا انور لظامی مصباحی • مولانا محمد الله مصباحی • مولانا محمد الله مصباحی • مولانا مصباحی

ان حضرات میں مولاناعبدالغفار اعظمی لکھتے ہیں:

"عورتوں کو اس فتم کے ظالم شوہروں سے نجات دِلانے کے لیے حفظِ ما تقدم کے طور پر حافظِ ملت علیہ الرحمة والرضوان کے اس فتوی پر عمل کرنا چاہیے جوماہ نامہ اشرفیہ اپریل ۲۰۰۲ء میں شائع ہو دچاہے۔ اس کا خلاصہ یہ ہے کہ عقد فکاح کے وقت ہی شوہر کو ایسے شرائط سے پابند کر دیا جائے ، جن سے وہ عورت پرظلم نہ کرسکے ، مثلاً یہ شرط کہ شوہر نے اگر اسے دنوں تک نان ونفقہ نہیں دیایا ہے دنوں تک غائب رہااور خبرگیری نہیں کی توعورت کو حق طلاق حاصل ہوگاہ غیرہ ۔ یہ توقبل ذکاح پیش بندی ہوئی اور اگر کوئی عورت بغیر پیش بندی کیے شوہر کے چنگل میں پھنس چکی ہے تو ناچار چھٹکارے، کے لیے حفی قاضی کے یہاں در خواست دینا مسئلہ کاحل ہے۔"

علامہ فتی نظام الدین صاحب رضوی نے اپنے مقالہ میں اس موضوع پر سیر حاصل بحث کی ہے، جس کا خلاصہ کچھ س طرح ہے:

اس سے حفاظت کی تدبیر "نکاح بالشرط" ہے۔البتہ اس پر عمل در آمد کے تعلق سے قاضی درج ذیل امور کا پابند ہوگا: (۱) فریقین کے پنچوں کے ذریعہ دونوں کی شکایتوں کا ازالہ کرے، اور یہ کوشش ایک بار ناکام ہوجائے تودوبارہ پنچوں کے ذریعہ مفاہمت کی کوشش کرے۔ (۲) نہ مانیں تو ایک ماہ یا کم و بیش کی میعاد طلاق کے لیے مقرر کر دے۔ (۳) اس دوران بھی شوہر اصلاح پذیر نہ ہو تو طلاق بائن دے کر آزاد کر دے۔ سے پیش بندی ان عور توں کے لیے مفید ہے جن کا نکاح آئندہ اس شرط پر ہو۔ لیکن جو عورت مبتلاے آفات ہو چکی ہے، اس کی گلوخلاص کے لیے اس زمانے میں بتدر بیج تین طل ہیں:

- (۱) شوہر کاموٹرانداز میں معاشرتی بائیکاٹ کیاجائے۔
- (۲) اگر شوہر سخت دل، مردہ ضمیر و بے توفیق ہی ہو کہ اس کے بعد بھی سرکشی سے بازنہ آئے توعورت کو صبرو شکر اور راضی بہر ضاے الٰہی رہنے اور روزہ رکھنے کی ہدایت کی جائے۔

(۳) کیکن اگر عورت اس کے باوجود بھی عدم صبر کی شکایت کرے، اور اس کی عمر، حالت، عادت اس کی شاہد ہو تو علاے کرام کواب نسخ نکاح کی اہاحت کاراستہ کھول دینا جا ہیے، جبیبا کہ مذہبِ حنبلی و مالکی میں بیراستہ جہلے ہی سے کھلا ہوا ہے۔ (۱)

تیسر انظرید: - اس صورت میں نسخ نکاح جائز نہیں ، بلکہ اس کے لیے دوسری تدبیریں ہوسکتی ہیں ---وہ تدبیریں رج ذیل ہیں: \_

جنج بااثرافراد کی کمیٹیاں تشکیل دی جائیں جو مظلوموں کے حقوق دِلاسکیں، یہ کمیٹیاں شوہر پر دباؤڈال کرنان و بفقہ یا طلاق دینے پر اُسے مجبور کریں۔ جگہ جگہ بااثر دار القصاقائم کیے جائیں۔ (مولانا عبدالحق رضوی، مولانا صدر الوریٰ مصباحی، مولانا قاضی فضل احمد مصباحی، مولانا قاضی فضل احمد مصباحی، مولانا قاضی فضل رسول مصباحی)

ﷺ بولیس کارروائی کرواکر بذریعہ بولیس زبانی یا تحریری طلاق لی جائے کہ جبری طلاق بھی عند الاحناف نافذہے۔ (مفتی شیر محمد رضوی ، راجستھان)

﴾﴿ ڈرایا د همکایا جائے اور اگر قرین مصلحت ہو تو نکاح بشرطِ تفویضِ طلاق کر دیا جائے۔ (مولانا نظام الدین مصباحی، جمدا شاہی، مولانامحمود احمد بر کاتی، سون بجمدر، مفتی شفیق احمد شریفی )

ﷺ صبر کرے یا قاضی کے یہاں نائش کرے۔ آخری صورت سیہے کہ کسی تدبیر سے طلاق حاصل کرلی جائے، گو کہ مزاحاً ہو۔ (مولانامعین الدین اشرنی)

ﷺ یا تو پنج کے ذریعہ معاملہ حل کرایا جائے یا پھر قانونی چارہ جوئی کی جائے، ان کے سوا کوئی تدبیر فی زماننا کارگر نہیں۔(مولاناآل مصطفیٰ مصباحی)

🔆 نفقه یاطلاق دینے پر شوہر کومجبور کرے۔ (مولانا جمال مصطفیٰ قادری)

### تنقيح طلب امور

ا شوہر غربت وافلاس کے باعث نفقہ کے انتظام سے عاجز ہواور عورت ضرر سہنے کے لیے آمادہ نہ ہو تواس سلسلے میں درج ذیل امور تنقیح طلب معلوم ہوتے ہیں:

[الف]- فنخ نكاح موسكتاب يانبين؟

[ب]- سننے نکاح کے جواز کی صورت میں شافعی قاضی کی عدم موجود گی کی صورت میں حفی قاضی براہ راست میہ کام کر سکتا ہے یانہیں ؟

[ج] - اور شافعی قاضی کے موجود ہونے کی صورت میں بھی حنفی قاضی کے لیے نسنخ نکاح کرنا جائز ہے یانہیں،

<sup>(</sup>۱) المغني، ج: ٩، ص: ٢٤٥ تا ٢٤٨، الشرح الكبير على هامش الدسوقي، ج: ٢، ص: ١٩٥

اور نسخ کردے توبیہ نافذہو گایانہیں؟ بلفظِ دیگر شافعی کومقدمہ ٹرانسفر کرنے کی شرط استحسانی ہے یاوجو بی ؟

[د]- اس صورت میں مذہبِ حنفی سے عدول کرنے کی وجہ کیا ہے، ضرورت، حاجتِ دائمہ، ازالہ فساد

مظنون بظن غالب ياكئ اسباب كالمجموعه ؟

ک شوہر غائب یالا پیتے ہوادر گھر پر اس کا کوئی سرمایہ مثل روپے ، بیبے ، غلّہ وغیرہ نہ ہوجواس کی بیوی کے نفقہ میں کا کوئی سرمایہ مثل روپے ، بیبے ، غلّہ وغیرہ نہ ہوجواس کی بیوی کے نفقہ میں کام آئے ، ساتھ ہی بیوی کے طلب ہیں۔ کام آئے ، ساتھ ہی بیوی کے طلب ہیں۔ کام آئے ، ساتھ ہی بیوی کے طلب ہیں۔ کام آئے ، ساتھ بیں سے کوئی ایک سب یائی اسباب متحقق ہیں یانہیں ؟ بہ صورتِ اثبات سے اسلام متحقق ہیں یانہیں ؟ بہ صورتِ اثبات سے کوئی ایک سب یائی اسباب متحقق ہیں یانہیں ؟ بہ صورتِ اثبات سے کوئی ایک سب یائی اسباب متحقق ہیں جائے ہیں کے سب یائی اسباب متعقق ہیں جائے ہیں۔ اثبات سے کوئی ایک سب یائی اسباب متعقق ہیں جائے ہیں کا متعقب دائرہ کی انہیں ؟ بہ صورتِ اثبات سے کوئی ایک سب یائی اسباب متعقب دائرہ کی انہیں ؟ بہ صورتِ اثبات سے کوئی ایک سب یائی اسباب متعقب دائرہ کی ایک سب یائی اسباب متعقب دائرہ کی انہیں ؟ بہ صورتِ اثبات سے کوئی ایک سب یائی اسباب متعقب دائرہ کی در انہاں کی در انہیں کا میں کا در انہاں کی در انہیں کی در انہاں کی د

اسباب كيابين؟

[ب]- اس صورت میں قاضی کے ذریعہ نکاح نسخ ہوسکتاہے یانہیں؟

آ شوہرنے بیوی کولٹکار کھا ہے، نہ طلاق دے کر آزاد کرتا ہے، نہ نفقہ دیتا ہے اس سے حفاظت کے لیے کیا تدبیج اختیار کی جائے ؟ کیااس صورت میں شوہر کوظلم سے بازر کھنے یاطلاق کے لیے مجبور کرنے کی ساری تدبیریں بے اثر ہوجائیں تو آخری حل کے طور پر ہدر جۂ مجبوری حفی قاضی کونسخ نکاح کااختیار ہے یانہیں ؟

ﷺ قاضی کو جن جن صور تول میں حق تفریق حاصل ہو گا،اس کا حکم کیا ہے ،وہ تفریق ،طلاق ہے یا ہے ؟

\*\*\*



## فسخ نكاح بوجير تعشرنفقه

سوال: شوہر غربت وافلاس کے باعث نفقہ کے انتظام ہے عابز ہو، اور عورت ضرر سہنے کے لیے آمادہ نہ ہو توکیا اسے بوجہ حاجت دائمہ بیا جازت ہے کہ حنی قاضی کے یہاں در خواست دے اور قاضی بعد تحقیق اس کا نکات شیح کردے ؟
جواب: اصل مذہب حنی تو یہی ہے کہ تعشر نفقہ کی بنیاد پر نکاح شیخ نہیں ہو تا اور قاضی کو تفریق کاحق نہیں ،لیکن دفع ضرر کے لیے عصر حاضر میں عورت کو یہ اجازت ہے کہ قاضی حنی کے یہاں اپنی مصیبت و پریشانی سے رہائی کے لیے در خواست دے ،لیکن قاضی فوراً شیخ نکاح کافیصلہ نہ صادر کردے بلکہ حسب ذیل تدریجی کارر وائی کرے۔

(الف) پہلے تحقیق کرے کہ عورت واقعی تعسرِ نفقہ کے صبر آزما حالات سے مسلسل دوچار ہے یانہیں ؟ اگر شحقیق ہے یہ ثابت ہو کہ واقعہ اس کے برخلاف ہے ، لیعنی اسے تعسُرِ نفقہ کی وشواری عارضی طور پر پیش آگئ ہے ، حاجت وائمہ کی صورت نہیں ہے ، یا تعسرِ نفقہ کا سرے سے کوئی مسئلہ ہی نہیں ہے ، بلکہ کسی اور وجہ سے دونوں کے در میان رنجش پیدا ہو تی ہے تو قاضی دونوں کی در میان رنجش پیدا ہو تی حقاقت قاضی دونوں کی شکایتیں دور کر کے صلح کرا دے اور دونوں کو ترغیب و ترجیب کے ذریعہ ایک دوسرے کے حقوق کی حفاظت کرنے کی ہدایت دے کر مقدمہ ختم کر دے۔

(ب) اور اگر تحقیق سے یہ ثابت ہوجائے کہ عورت مسلسل تعمیر نفقہ کے آزار میں مبتلاہے اور شوہر کی حالت جول کی توں بنی ہوئی ہے یعنی مختاج ہے اور بیوی کے حق میں حاجت دائمتھ تق ہے تو شوہر کو حکم دے کہ وہ اپنی بیوی کو طلاق دے کر آزاد کر دے تاکہ اس کی وجہ سے وہ بوری زندگی مصیبت کے بھنور میں نہ بھنسی رہے۔ ار شادباری ہے:

فَامْسِكُوْهُنَّ بِمَعْرُوْنِ أَوْ سَرِّحُوْهُنَّ بِمَعْرُوْنٍ - (١)

اور اگر شوہر نرمی سے طُلاق نہ دے تواس کے ساتھ شخق کرے۔ پھر بھی نہ مانے تواس کے بائیکاٹ کافرمان جاری کر ' دے، تاکہ معاشر تی دباوے تنگ آکراصلاح پذیر ہو۔

<sup>(1)</sup> قرآن مجيد، سورة البقرة، آيت: ٢٣١

(ح) کیکن اگر شوہر کسی طرح بھی طلاق دینے پر آمادہ نہ ہواور انکار وسرکشی پر قائم رہے تو موجودہ حالات میں اب قسخ نکات سے چارہ نہیں۔ اگر اس علاقہ میں سن صحیح العقیدہ شافعی قاضی موجود ہوں جیسے کیرالاوغیرہ کے علاقے ، توستحسن یہ ہے کہ حنفی قاضی یہ مقدمہ شافعی قاضی کے بیہال منتقل کر دے اور شافعی قاضی ضروری کارروائی کے بعد نکاح سے کر کے نفی قاضی کے یہال بھیج دے ، حنفی قاضی بعد ملاحظۂ فیصلہ اسے نافذ کر دے ، ساتھ ہی واضح کر دے کہ ستغیثہ عدت گزار کر دو سر شخص سے نکاح کر سکتی ہے۔

(و) اور اگرای علاقہ میں تی صحیح العقیدہ شافعی قاضی مرجود نہ ہوں جیسا کہ عامیّہ دیار ہندوپاک وغیرہ کا یہی حال ہے، تو حرج عظیم و ضرر شدید کے ازالہ کے لیے اجازت ہے کہ اب حنفی قاضی براہ راست بیہ نکاح فسیح کر دے جیسا کہ ہمارے اکابر اہل سنت نے مفقود الخبر کے باب میں یہی موقف اپنایا کہ مالکی قاضی نہ ملنے کی وجہ سے حنفی قاضی کوبراہ راست فسنح نکار ہی اجازت دی، اور آج تمام اہل سنت کا سی پرعمل در آمد ہے۔

شوہرغربت وافلاس کاشکار نہیں مگرعورت نفقہ سے محروم ہے، اس کی چار صورتیں ہیں۔

شوہر مفقود الخبر ہے بینی ایسالا پہتہ ہے کہ اس کی موت و حیات کا بھی سراغ نہ مل سکے ، ساتھ ہی وہ نقدو جنس بھی مفقو د ہوجس سے عورت کا کام چل سکے۔

شوہر غائب ہواور میہ معلوم نہ ہوکہ کہاں ہے؟ کب آئے گا؟ ہاں! یہ معلوم ہو کہ وہ زندہ ہے خواہ کہیں بھی ہو۔ اس کو فقہ کی اصطلاح میں ''غیبتِ منقطعہ'' کہتے ہیں۔

شوہرغائب ہومگر"غیبتِ منقطعہ"نہ ہولینی معلوم ہے کہ فلال جگہ ہے مگر آتانہیں ،اور نہ ہی کسی طرح اس سے نفقہ حاصل ہویا تاہے۔

عقد کا س بوپا ہاہے۔ شوہر موجود ہے مگراس نے بیوی کو منعلَّقہ بنادیاہے ، نہ طلاق دے کراہے آزاد کرتا ہے ، نہ بی اس کے حقوق ( نان و نفقہ و غیرہ ) اداکر تاہے۔

، ظاہر ہے کہ ان صور توں میں عورت جہاں نان و نفقہ سے محروم ہے وہیں حقوق زوجیت سے بھی محروم ہے۔ جس کے باعث اس زمانہ میں اکثریاکثیر عور توں کے مبتلائے گناہ ہونے کا ظیم خطرہ در پیش ہے۔ بیہ خودایک سخت ضرر ادر حرج ہے۔

### احكام

شوہر مفقود الخبر ہوجس کے باعث تعذّر نفقہ کی صورت در پیش ہوگئ، اس کا حکم امام مالک اور امام احمد بن حنبل بنائین کے یہاں میہ کو فقہاے شافعیہ نے حنبل بنائین کے یہاں میہ کو فقہاے شافعیہ نے اور یہی امام شافعی ڈائنٹ کا بھی ایک قول ہے جسے کثیر فقہاے شافعیہ نے افتیار فرمایا۔

فقہ ماکی کی معتمد کتاب "مختصر العلامة حلیل" اور اس کی شرح" مِنَح الجلیل" (ج: ۲۰۳) میں یہ مغمون ہے کہ اگر مفقود نے گھر پراتنامال چھوڑا ہے جس سے بیوی اپنے نان ونفقہ کا انظام کرتی رہے ، ساتھ ہی غلبہ شہوت کے باعث گناہ میں مبتلا ہونے کا اندیشہ نہ ہوتو قاضی زوجہ کی طلب پراسے چار سال تک شوہر کے انتظار کی مہلت دے گا۔ اور اگر اس کے لیے شوہر کے مال سے نفقہ کا انتظام نہ ہوتو عدم نفقہ کے باعث قاضی بعد تحقیق واقعی اس کا نکاح فور آئے کر دے گا۔ بوں ہی اگر عورت کو غلبہ شہوت کے باعث گناہ میں مبتلا ہونے کا اندیشہ ہوتو بھی قاضی اس کا نکاح کوئی میعاد مقرر کیے بغیر فئے کر دے گا۔

علما ے حنفیہ نے زوجۂ مفقو دالخبر کے بارے میں امام مالک کی جو تقلید فرمائی ہے اور عورت کے لیے چار سال کی مدت مقرر فرمائی ہے وہ انھیں شرطوں کے التزام کے ساتھ ہے۔ جب بوجہ ضرورت شرعی اپنے مذہب سے عدول کر کے چار سال کی تاجیل جائز ہے توعدم نفقہ و خوف گناہ کی صورت میں اسی طرح کی ضرورت شرعی کی بنا پر اب بلا تاجیل بھی فننے نکاح کی سال کی تاجیل جائز ہے توعدم نفقہ و خوف گناہ کی صورت میں اسی طرح کی ضرورت شرعی کی بنا پر اب بلا تاجیل بھی فننے نکاح کی سال کی تاجیل جائز ہے۔

عیبتِ منقطعہ اور معدومیتِ نفقہ کی صورت میں شیخ الاسلام (۱) نے بیہ بیان فرمایا کہ جس قاضی کے مذہب میں عَجز عن النفقه کے سبب فنٹخ نکاح جائز ہو، حنفی قاضی اس کے بیہاں مقدمہ نتقل کرے اور وہ دوسرا قاضی نکاح فنٹخ کر دے تو نکاح فنٹخ ہوجائے گا۔ (۲)

غیبتِ غیرمنقطعہ کی صورت میں جب حصول نفقہ متعذر ہو جائے تووہ بھی غیبت منقطعہ کی طرح ہے،اس لیے اس میں بھی غیبتِ منقطعہ کا حکم ہے۔اس کے قائل فقہ حنفی کے جلیل القدر ائمہ و فقہا ہیں۔

کے پہلے اپنے مذہب کے دائرہ میں رہتے ہوئے کچھ مؤثر تدبیریں اپنائی جائیں۔ وہ بے اثر ہوجائیں توکسی حنفی قاضی کے پہال مقدمہ پیش کرے، وہ بعد تقیق فننے نکاح کا فیصلہ کردے۔

پہلی، دوسری، تیسری صور توں میں بھی تھم یہی ہے کہ پہلے دفع ضرر کی تدابیراپنے مذہب کے دائرے میں رہ کراختیار کی جائیں، وہ بے اثر ہوجائیں توآخری مرحلے میں ناچار نسخ نکاح کے فیصلہ کی بھی گنجائش ہے۔ تدابیر یہ ہیں:

جہلے عورت کو صبر و شکر اور خوفِ خدا کی تلقین کریں ، روزے رکھنے کی ہدایت دیں ، ساتھ ہی اس کے گھر والوں اور کچھ اہل خیر کواس کے نفقہ کے انظام کی ترغیب دیں۔ دنیاار باب خیر سے خالی نہیں ، گھر کے لوگ کچھ نہ کچھ انظام کرتے ہی ہیں۔ اور اب بھی ہزار ہاخواتین صابرہ ، شاکرہ ، خالفہ ، خاشعہ پائی جاتی ہیں۔ ممکن ہے یہ اخیس میں سے ہواور تلقین قبول کرلے۔ پھر اگر عورت دو بارہ استغاثہ کرے توجی ہدایت و تلقین دے کر قاضی اسے واپس کر دے لیکن اگر اس کے بعد بھی عورت استغاثہ کرے اور اس کی عمر ، حالت ، عادت (حیال چلن) کے پیش نظر یہ ظن غالب ہوکہ وہ حدودُ اللہ سے تجاوز کر سکتی ہے ، یا نفقہ کا انتظام نہ

<sup>(</sup>۱) شیخ الاسلام احمد بن محمد بن صاعد استواکی، ابو منصور قاضی القصاة ورئیس نیشا بور، ولادت: ۱۰ امه هه، وفات: شعبان ۴۸۲ هـ- آپ کے حالات سیر النبلا، مرآة الجنان، کتائب اعلام الاخیار اور فوائد بہیہ میں ہیں۔ ۱مرتب غفرله

<sup>(</sup>٢) الفتاوي الهندية، الفصل الاول في نفقة الزوجة من الباب السابع عشر، ص: ٥٥،١٥٥، پاكستان.

ہونے کی وجہ سے مسلسل اذیت سے دو جارہے ، یا دونوں ہی باتیں جمع ہیں تواب مذہب جنبلی پر فتوی وقضا کی اجازت ہوگی۔ جوعورت مبتلاے آفات ہو چکی اس کی گلوخلاصی کی تدبیر فتاوی رضوبہ جلد خامس میں متعدّد مقامات پر یہ بتائی گئی بُ کہ عورت حاکم اسلام کے پہال استغاثہ کرے وہ شوہر کو اس بات پر مجبور کرے کہ اپنی بیوی کو نفقہ دے ، وظیفہ زوجیت اداکرے ، ور نہ طلاق دے ، اگر نہ مانے توقید کرے ، اس پر بھی نہ مانے تومارے یہاں تک کہ وہ دو باتوں میں سے ایک کو اختیار کرائے۔

املیٰ حضرت بِعَالِیْضِنے کے زمانے میں رام بور وغیرہ بلادِ اسلامیہ (ریاستِ اسلامیہ) میں ایسے بااقتدار ڈگام ہے جواس طرح کی مظلوم عورت کوشوہر کے پنجۂ ظلم واستبداد ہے اپن طاقت واقتدار کے بَل بوتے چھڑ اسکتے تھے، مگر آج کے دور میں کوئی ایسا بااقتدار قاضی شریعت نہیں جوظالم شوہر کوقید کرے، مارے اور سن معاشرت یاطلاق پرمجبور کرے۔اس لیے اب اس کے اب بندر بے تین حل ہیں۔

- ﷺ شوہر کامعاشرتی بائیکاٹ کیاجائے اور اس میں کچھ بھی ڈھیل نہ رکھی جائے۔ اس تعزیرے ذریعہ سواے سرکش اور مجائے۔ بے نوین شخص کے ہر وہ انسان اصلاح پذیر ہوسکتا ہے جس کاضمیر کچھ بھی زندہ ہواور اس میں کچھ بھی اسلامی حمیت و نویرت موجود ہو۔
  - کی لیکن اگروہ سخت دل، مردہ ضمیر و بے توفیق ہی نکلااور سرکشی سے بازنہ آیا توعورت کوصبرو شکراور راضی بر ضا ہے الہی رہنے ، نیزروز ہے رکھنے اور اس پرمضبوطی کے ساتھ قائم رہنے کی ہدایت کی جائے۔
  - کی کیکن اگر عورت اس کے باوجود بھی عدم صبر کی شکایت کرے اور اس کی عمر ، حالت ، عادت اس کی شاہد ہو تواب ننہ ورت شرعی متقق ہو چکی ، اس مرحلے پر قاضی کونسخ نکاح کی اجازت ہے۔

نلیٹوں کی خربدوفروخت کے جدید طریقے اور ان کے احکام

☆-سوال نامه ☆-خلاصة مقالات ☆-فصلي

## سوال نامه

## فلیٹوں کی خربدوفروخت کے جدید طریقے اور ان کے احکام

## ترتیب:مفتی محدنظام الدین رضوی، ناظم مجلس شرعی، جامعه اشرفیه، مبارک بور

مکان کی بالائی منزل کی خرید و فروخت کے درج ذیل طریقے صوبۂ مہارا شٹر بالخصوص ممبئی عظمیٰ اور ا'س کے قریبی بلا د میں رائج ہیں۔

(۱)کثیرمنزلہ بلڈنگ تیار کرنے کے بعد اسے خریدار کے ہاتھ فروخت کیا جاتا ہے خریدار بلڈنگ کے جس جھے کو چاہے بشرطِ استطاعت خرید کر مالکانہ تصرف کاحق دار قرار پاتا ہے ،وہ جب چاہے اسے دوسرے کے ہاتھ اپنی مرضی کے مطابق فروخت کرنے کاحق رکھتاہے۔

اس کا حکم توبالکل واضح ہے کہ بطریق کار شرعی اصولِ خربید و فرو خت کے عین مطابق ہے۔

(۲) مکان یابلڈنگ کابورا پلان بنانے کے بعد قبل از تعمیر ہی بکنگ شروع ہوجاتی ہے ایک معاہدے کے تحت جیسے جیسے مکان تعمیل کے مراحل سے گزر تا جاتا ہے خریدار اس کی قسطیں اداکر تا ہے قبضہ ملنے پروہ اپنی آخری قسط اداکر تا ہے ، مگر کو آپر یٹروہ انگی رجسٹریشن (جس کی تفصیل آگے آر ہی ہے) کے مطابق خریدار فلیٹوں کے قانونی طور پرمالک نہیں ہوتے ، یعنی خود سے مالکانہ تصرف نہیں کرسکتے ہیں۔

(۳) بھی ایسابھی ہوتا ہے کہ زمین ایک فرد کی ہے اور سرمایہ بلڈر کاان دونوں کے در میان معاہدہ ہوتا ہے کہ بلڈنگ تیار ہونے کے بعد دونوں آدھی آدھی بلڈنگ کے مالک ہوں گے یا کم وبیش، حسبِ معاہدہ دونوں اپنے اپنے حصول کے مالک قرار پاتے ہیں، اسے اپنی سہولت کے مطابق فروخت کرتے ہیں، اس میں بھی ایسابھی ہوتا ہے کہ زمینی منزل ایک کی، پہلی منزل دوسرے کی، دوسرے کی، دوسرے کی، دوسرے کی، دوسرے کی۔

عام تاثر تو یہی ہے کنس خریدار نے جس منزل کا فلیٹ خریداوہ اس کا ہے ،لیکن لوگوں کو مطور پراس کا پہتہ نہیں ہو تا کہ زمین کا مالک کون ہے ، یعنی زمین کے مالکانہ حقوق کسے حاصل ہیں ۔اس لیے کہ جہلے صرف زمین کی خرید و فروخت ہوتی تھی یا زمین مع عمارت بیچی جاتی تھی، جب سے کثیرمنزلہ بلڈ نگوں کا چلن ہوا اور فلیٹ سٹم رائج ہوا تو پریشانی آئی۔ اس د شواری کو دورکرنے کے لیے حکومت نے دو قانون بنائے۔

(الف): مہارا شمر فلیٹ او نرشپ ایکٹ: اس قانون کے مطابق خریدار سی بھی بلڈنگ کے مختلف منزلوں پر

ہے ہوئے فلیٹوں کو خرید کران کے مالکانہ حقوق حاصل کر لیتے ہیں مگراس طرح کی بوری بلڈنگ جس زمین پر بنی ہوتی ہے وہ زمین کسی کی ملکیت نہیں رہ جاتی ،حتی کی اصل مالک بھی اس کے مالکانہ حقوق سے محروم ہوجا تا ہے۔

(ب) كوآ يرينيوباؤسنگ سوسائني رجسم بيش ايكيف: اس قانون كے مطابق زمين مالك بلدر ، بلدنگ كابورا

مطلوبہ رقم حاصل کرکے اپنی رکنیت اس کے نام منتقل کر دے جس سے نئے رکن کواس کے فلیٹ پر قبضہ حاصل ہوجا تاہے۔ مطلوبہ رقم حاصل کرکے اپنی رکنیت اس کے نام منتقل کر دے جس سے نئے رکن کواس کے فلیٹ پر قبضہ حاصل ہوجا تاہے۔

سوسائی قانونی مالک ہوتی ہے ، کوئی بھی فلیٹ ان سے اجازت حاصل کر کے ہی بیچا جا سکتا ہے ۔ انہیں یہ اختیار ہو گھ رفتہ سے سرغے ب

ہے کہ نیاخریداراگران کاغیر مناسب ہے تواہے مستر دکر دیں۔ منافقہ منابع میں سے فام کی خیستر نہ منابعہ مناب

یہ ہیں کثیرِ منزلہ عمارات کے فلیٹوں کی خرید و فروخت کا حدید طریق کار۔ شخصہ شخصہ منزلہ عمارات کے فلیٹوں کی خرید و فروخت کا حدید طریق کار۔

اس کی روشنی میں حسب ذیل امور شرعاً حل طلب ہیں۔

۔ دوسرے طریق کار کے مطابق آخری قسط سے تہیلے کی اداشدہ قسطیں قرض ہیں، یا فلیٹ کانمن ؟ کیا فلیٹ کمل ہونے سے پہلے ان کی بیع ممکن ہے ؟

۔ تمام فلیٹوں کے فروخت ہوجانے کے بعد خریداروں کی جوسوسائٹ تشکیل پاتی ہے۔ وہی قانوناً پوری عمارت کی مالک ہوتی ہے۔ وہی قانوناً پوری عمارت کی مالک ہوتی ہے، جب کے عملی طور پر فلیٹ والامالک ہوتا ہے۔ کیااس طرح کی کوئی نظیر عقود شرعیہ میں ہے؟

🕝 – اور بہر حال ایکٹ (الف) کے مطابق فلیٹوں کی خرید و فروخت شرعاً جائز ہے یانہیں ؟

🕝 - فلیٹوں کی خربداری کا تیسر اطریقہ شرعی نقط نظر سے کیسا ہے؟

#### اشاره

بیخ سنگرم، بین بالشرط، باب القرض، کتاب القصنا، اشباه قاعده" لا ضرر و لا ضرار" کامطالعه ان امور کے حل کے لیے مفید ہوگا، ہدایہ حبلد ثالث مع شروح، در مختار مع حواشی، فتاوی رضوبہ سابع، بہارِ شریعت حبلد نمبراا رسے بوری قین ہو مکتی ہے۔

کفایہ میں ہے:

"وفي الفوائد الظهيرية ماقاله أبو حنيفة رحمه الله من كون الشئ مملوكا ولا مالك له ولا مشروع في الجملة كما في العبد المشترئ لخدمة الكعبة وما قالا من اجتماع البدلين في ملك رجل واحد غير مشروع اصلًا فكان التعويل على ما قاله ابو حنيفة رحمه الله وذكر الإمام التمرتاشي رحمه الله ويجوز ان يخرج الشئ عن ملك انسان ولا يدخل في ملك غيره كالتركة المستغرقة من الدين يزول عن ملك الميت ولا يدخل في ملك الورثة لكن في قوله لايزول عن ملك الميت منع إذا التركة ميقاة في حكم ملك الميت فيها هو من حوائجه و قضاء الدين منها فلا يزول ملكه."

公公公公

#### خلاصة مقالات بعنوان

## فلیٹوں کی خریدوفروخت کے جدید طریقے اور ان کے احکام

#### تلخیص نگار:مولاناساجدعلی مصباحی،استاذ جامعه اشرفیه،مبارک بور

مجلس شرعی جامعہ اشرفیہ مبارک بور کے گیار ہویں فقہی سمینار کے لیے پانچ موضوعات بحث و مذاکرہ کے لیے منتخب ہوئے ،ان میں ایک موضوع ہے" فلیٹوں کی خرید و فرو خت کے جدید طریقے"۔

اس موضوع پر ہندوستان کی مختلف دانش گاہوں میں رہنے والے علماے کرام و مفتیان عظام نے مقالات ککھے یا اپنی گرال قدر آراقلم بند فرمائیں ۔اس موضوع کے تعلق سے تلخیص کے وقت تک جو مقالات یا آرامجلس شرعی کو سوصول ہوئیں ان کی تعداداکتیں ہے جوفل اسکیپ سائز کے ۱۲۳اصفحات پر مشتمل ہیں۔

مندرجہ بالاموضوع کے تعلق سے چار سوالات مندوبین کرام کی خدمت میں پیش کیے گئے تھے جن کا خلاصہ درج ذیل ہے:

#### سوال ﴿ الله اوراس كے جوابات

فلیٹوں کی خرید وفرو خت کا ایک جدید طریقہ یہ ہے کہ مکان یا بلڈنگ کا پورا پلان بنانے کے بعد قبل از تعمیر ہی بکنگ شروع ہوجاتی ہے ،ایک معاہدہ کے تحت جیسے جیسے مکان بھیل کے مراحل سے گزر تا جاتا ہے خریدار اس کی قسطیں اداکر تا رہتا ہے ، قبضہ ملنے پر وہ اپنی آخری قسط اداکر تا ہے مگر کو اپریٹیوہاؤسنگ سوسائٹی رجسٹریشن (جس کی بوری تفصیل سوالنا ہے میں درج ہے ) کے مطابق خریدار فلیٹوں کے قانونی طور پر مالک نہیں ہوتے ،ہاں اس میں مالکانہ تصرف مثلا نیچ ، ہمبہ وغیرہ سوسائٹی کی اجازت سے کر سکتے ہیں۔

اس جدید طریق کار کے تعلق سے جوسوال کیا گیااس کے دو جز ہیں: (الف) اس طریق کار کے مطابق آخری قسط سے پہلے کا داشدہ قسطیں قرض ہیں یافلیٹ کا ثمن ؟۔ (ب) کیافلیٹ مکمل ہونے سے پہلے ان کی بیع ممکن ہے؟
جزالف کے جواب میں مقالہ نگار چار حصوں میں قسم ہیں جن کی قدر نے قصیل حسب ذیل ہے۔
(۱) پینگی قسطیں قرض ہیں، فلیٹ کا ثمن نہیں۔ یہ موقف تیرہ مقالہ نگاروں کا ہے۔ ان کے اسامے گرامی درج

#### ذيل ہيں:

ا مفق محمر الوب تعیمی ، جامعه نعیمیه ، مرادآباد ۲ مفتی محمد نظام الدین رضوی ، جامعه اشرفیه ، مبارک بور سسه مولانامحمد حنیف خال رضوی ، جامعه نوریه ، بریلی شریف ۳ م مفتی محمد باشم نعیمی ، جامعه نعیمیه ، مرادآباد ۵ مفتی شیر محمد خال رضوی ، دارالعلوم اسحاقیه ، جوده بور ۴ مفتی ابرار احمد امجدی ، مرکز تربیت افتا ، او جھا گنج ۷ مولانا ابرار احمد اعظمی ، دارالعلوم ندای خت ، امبید کرنگر ۸ مفتی اخر حسین قادری ، دارالعلوم علیمیه ، جداشا ، ۱۹ مفتی محمد شهاب الدین نوری ، دارالعلوم فیض الرسول ، سدهار تھ نگر ۱۰ مولانامحمد سلیمان مصباحی ، جامعه عربیه ، سلطان بور ۱۱ مولانا محمد ناصر حسین ، صباحی ، جامعه اشرفیه ، مبارک بور ۱۱ مولانا محمد ناصر حسین ، صباحی ، جامعه اشرفیه ، مبارک بور ۱۱ مولانا محمد ناصر حسین ، صباحی ، جامعه اشرفیه ، مبارک بور ۱۰ مولانا محمد ناصر حسین ، دارالعلوم اسحاقیه ، جوده بور ۱۳ مولانا محمد ناصر حسین ، صباحی ، جامعه اشرفیه ، مبارک بور ۱۰ مولانا محمد ناصر حسین ، دارالعلوم اسحاقیه ، جوده بور ۱۳ مولانا محمد ناصر حسین ، صباحی ، جامعه اشرفیه ، مبارک بور ۱۰ مولانا محمد ناصر حسین ، دارالعلوم اسحاقیه ، جوده بور ۱۳ مولانا محمد ناصر حسین ، صباحی ، جامعه اشرفیه ، مبارک بور ۱۰ مولانا محمد عالمگیر رضوی مصباحی ، دارالعلوم اسحاقیه ، جوده بور ۱۳ مولانا محمد ناصر حسین ، صباحی ، جامعه اشرفیه ، مبارک بور ۱۰ مولانا محمد ناصر حسین ، مبارک بور ۱۰ مولانا محمد ناصر حسین ، مبارک بور ۱۰ مولانا محمد ناصر حسین ، دارالعلوم اسکان میکند ناصر حسین ، مبارک بور ۱۰ مراد نام محمد ناصر میکند که ناصر حسین ، مبارک بور ۱۰ مولانا محمد ناصر کسید کشور کسید کسید کشور کسید کشور کسید کشور کسید کسید کسید کشور کسید کشور کسید کسید کسید کسید کشور کسید کسید کشور کسید کشور کسید کشور کسید کسید کسید کشور کسید کسید کشور کسید کشور کسید کشور کسید کشور کسید کشور کسید کشور کسید کسید کشور کسید کشور کسید کشور کسید کشور کسید کشور کسید کشور کشور

ان حضرات کی دلیلوں کا ماحصل بیہ ہے کہ ثمن ، مبیع کے مقررہ دام کو کہاجاتا ہے اور صورت مسئولہ میں فلیٹ پر قبضہ کرنے اور آخری قسط کی ادا گی سے پہلے بیچ کا تحقق ہی نہیں ہوتا ہے ۔لہذا پیشگی قسطیں ثمن نہیں ہوسکتیں۔

اس خمن میں حضرت مفتی محمد نظام الدین رضوی مصباحی ، صدر شعبہ افتا جامعہ اشرفیہ ، مبارک بورنے ایک شبہہ ذکر کر کے اس کا ازالہ بھی فرمایا ہے ، جینانچ دھنرت کے مقالہ میں ص۲ پرہے :

یہاں بیہ شہر پیدا ہوسکتا ہے کہ قرض اس مثلی چیز کو کہتے ہیں جو دو سرے کواس لیے دی جائے تاکہ وہ اس کامثل واپس کرے جبیباکہ در مختار ،ردالمختار ،بحرالرائق اور بہار شریعت وغیرہ میں اس کی صراحت کی گئی ہے ،اور بیہاں مثل مال کی واپسی نہیں ہوتی ،بلکہ اس کے بدلے میں فلیٹ پر قبضہ کیا جاتا ہے۔

اس شبهہ کا ازالہ ان الفاظ میں کیا گیا ہے: مگر خدام فقہ پریہ امر روش ہے کہ بھے تعاطی کے انعقاد کے ساتھ جب خریدار پر فلیٹ کا دام واجب ہوتا ہے تووہ اس دام کواسی قرض میں مجراکر دیتا ہے جسے فقہ کی زبان میں "مقاصہ" کہاجاتا ہے لینی دام اور قرض کا ادلا بدلہ، توقرض کی جگہ خریدار کا دام کواپنے پاس بائع کی مرضی سے روک لینا بلا شبہہ حکماثل مال کو واپس لینا ہے اس لیے پیشگی قسطوں پر قرض کی تعریف بجاطور پر صادق آتی ہے۔

(۲) پیشگی قسطیں فلیٹ کائٹن ہیں ، قرض نہیں ۔ بیہ موقف چودہ مقالہ نگاروں کا ہے۔ان کے اسامے گرامی درج بیل ہیں:

ا مولانازین العابدین شمسی ، مدرسه امداد العلوم ، مثهنا، سدهارته گر-۲ مفتی عنایت احد تعیمی ، الجامعة الغوشیه ، اتروله ، بلرام بور سر مفتی آل مصطفی مصباحی ، جامعه امجدیه ، گلوسی ، مئو ۲ مولانا محمد عارف الله مصباحی ، فیض العلوم ، محمد آباد ۵ مفتی بدر عالم مصباحی ، جامعه انثر فیه ، مبارک بور ۲ مولانا نصر الله دی مصباحی ، جامعه انثر فیه ، مبارک بور ۲ مولانا نصر الله رضوی مصباحی ، ضیاء العلوم ، مجمد آباد ، مئو ۸ مولانا قاضی فضل احمد مصباحی ، ضیاء العلوم ، مجمد آباد ، مئو ۸ مولانا عبد السلام رضوی ، انوار العلوم ، بلرام بور ۱۱ مولانا عبد السلام رضوی ، انوار العلوم ، بلرام بور ۱۱ مولانا

عبدالغفار أظمی ، ضیاءالعلوم ، خیر آباد ۱۳ ـ مولاناز اہد علی سلامی ، جامعہ اشرفیہ ، مبارک بور ـ ۱۳ ـ مولانا جمال مصطفی قادری ، جامعہ اشرفیہ ، مبارک بور ـ ۱۴ ـ مولانا قاضی فضل رسول مصباحی ، سراج العلوم ، مبراج گنج ـ

ان حضرات كي دليلول كاماحسل درج ذيل امور بين:

- یہاں قرض کی حقیقت نہیں پائی جاتی ہے کیوں کہ قرض میں مثل مال کی واپسی ہوتی ہے اور یہاں دی جانے والی رقم واپس نہیں ہوتی ،لہذلان کا قرض سے کوئی تعلق نہیں۔
- کوئی شخص قرض سمجھ کریہ معاملہ نہیں کر تاہے ، بلکہ سبھی اس کو شمن سمجھ کر لیتے دیتے ہیں ،لہذااسے قرض ماننااور سمجھنا مقاصد کے خلاف ہے۔
- (۳) پیشگی قسطیں قرض بھی ہوسکتی ہیں اور فلیٹ کانٹن بھی۔ یہ نظر بیہ دومقالہ نگاروں کا ہے۔ ان کے اسامے گرامی یہ ہیں:ا۔ مولاناشبیراحمد مصباحی ، سراج العلوم ، مہراج گنج۔ ۲۔ مولانامحد رابع نورانی ، دارالعلوم فیض الرسول ، سدھارتھ ٹگر۔

ان دونوں حضرات کا نظریہ ایک ہے ، لیکن طرز استدلال میں دونوں ایک دوسرے سے بالکل مختلف ہیں ، چنانچہ اول الذكر کے مقالہ میں ہے کہ "اگر بچے بطور تعامل جائز ہو تو پیشگی قسطیں ثمن ہیں ورنہ قرض۔ "اور دوسرے کے مقالہ میں ہے کہ "فلیٹوں کی دوحیثیتیں ہیں : ققی اور حکمی ۔ اگران کو حکما دیکھا جائے تو پیشگی قسطیں فلیٹ کاثمن ہیں ، اور اگر حقیقت کا لحاظ کیا جائے توقرض ہیں۔"

(۷) بیشگی قسطیں نہ قرض ہیں، نہ فلیٹ کانمن۔ یہ راے صرف مولانا محمد نظام الدین قادری ، دارالعلوم علیمید، جمداشاہی کی ہے۔

ان کی دلیل کاحاصل میہ ہے کہ معاملہ کرنے والے نہ توقرض کالفظ بولتے ہیں اور نہ ہی معنی قرض کا قصد کرتے ہیں ، اور بلڈروں کے حال سے بہت بعید ہے کہ وہ قرض مانگتے پھریں ، بلکہ میہ شمن کے طور پر ہیں ، لیکن چونکہ مبیع معدوم ہے اس لیے بیع منعقد نہیں ، توان کاثمن بننائھی درست نہیں۔

اس سوال کے جز (ب) کے تعلق سے بھی چار نظریات سامنے ہیں جو حسب ذیل ہیں:

(1) فلیٹ مکمل ہونے ہے چہلے ان کی بیچ ممکن نہیں، نہ استصناع ، نہ سلم ،بلکہ بیہ معاملہ ابتداء"وعدہ بیچ" اور انتہاء "بیچ تعاطی" ہے۔ بیرائے گیارہ مقالہ نگاروں کی ہے۔ان کے اسادرج ذیل ہیں:

ا مفتی محمد نظام الدین رضوی ، جامعه اشرفیه ، مبارک بور ۲ مولانانصر الله رضوی مصباحی ، فیض العلوم ، محمد آباد مئو ۳ ما مولاناعارف الله فیضی ، فیض العلوم ، محمد آباد ، مئو ۲۰ مولانا عبد الغفار اقطمی ، ضیاء العلوم ، خیر آباد ۵ مفتی محمد شهاب الدین نوری ، دارالعلوم فیض الرسول ، سدهار تھ نگر ۲۰ مولانا محمد ناظم علی مصباحی ، جامعه اشرفیه ، مبارک بور ۷ مفتی ابرار احمد امجدی برکاتی ، مرکز تربیت افتا ، او جھا گنج ۸ مفتی اختر حسین قادری ، دارالعلوم علیمیه ، جمداشا ہی ۹ مولانا محمد سلیمان مصباحی ، جامعه عربیه ، سلطان بور - ۱- مولاناابرار احمداعظمی ، دار العلوم ندائے حق ، امبیڈ کرنگر - ۱۱ - مولانامحمد عالمگیر رضوی مصباحی ، دارالعلوم اسحاقیه ، جودھ بور -

ان حضرات کی دلیلوں کا ماحصل ہے ہے کہ بیع مطلق کے لیے مبیع کا وجود ، ساتھ ہی ایجاب و قبول یا تعاطی ضروری ہے ، اور یہاں ہے سب کچھ نا پید ہے۔ بیع استصناع کا امکان تھالیکن فلیٹوں کے جدید طریقۂ تجارت پر تعامل نہیں پایاجاتا، کپھران کی تیاری کے لیے لمبی مدت مقرر ہوتی ہے ، جب کہ استصناع کے لیے ضروری ہے کہ وہ میعادی نہ ہو ، یا ایک ماہ ہے کم کی میعاد مقرر ہو، ساتھ ،ی اس پر عوام و خواص کاعمل درآمد بھی ضروری ہے ، اس لیے موجودہ صورت حال میں بیع استصناع کی میعاد مقرر ہو، ساتھ ،ی اس پر عوام و خواص کاعمل درآمد بھی ضروری ہے ، اس لیے موجودہ صورت حال میں بیع استصناع کی منعقد بھی گنجائش نہیں ۔ اور سلم توناممکن ہے ۔ فلیٹ تیار ہونے کے بعد جب خریدار اس پر قبضہ کرتا ہے ، تب بیع بطور تعاطی منعقد ہوتی ہے ۔

(۲) فلیٹ مکمل ہونے ہے پہلے ان کی بیع ہو سکتی ہے ،اور یہ معاملۂ بیع "عقداستصناع "کی قبیل ہے ہوگا ، بشر طے کہ اس پرلوگوں کا تعامل ہو۔ بیرائے تیرہ مقالہ نگاروں کی ہے ،ان کے اسامے گرامی درج ذیل ہیں :

ا مفتی شیر محمد رضوی ، دارالعلوم اسحاقید ، جوده بور ، راجستهان \_ ۲ \_ مولانازین العالمبرین شمسی ، مدرسه امداد العلوم ، مثهنا ، سدهارته شیر محمد رضوی ، دارالعلوم ، جامعه مثهنا ، سدهارته شیر نگر \_ ۳ \_ مفتی بدر عالم مصباحی ، جامعه اشرفید ، مبارک بور \_ ۲ \_ مولانا قاضی فضل احمد مصباحی ، ضیاء اشرفید ، مبارک بور \_ ۲ \_ مولانا قاضی فضل احمد مصباحی ، ضیاء العلوم ، کجی باغ ، بنارس \_ ۷ \_ مولانا صدر الوری قادری ، جامعه اشرفید ، مبارک بور \_ ۸ \_ مولانا زابد علی سلامی ، جامعه اشرفید ، مبارک بور \_ ۹ \_ مولانا زابد علی سلامی ، جامعه اشرفید ، مبارک بور \_ ۹ \_ مولانا تاضی فضل رسول ، صباحی ، دارالعلوم فیض الرسول ، سدهارته گر \_ ۱۰ \_ مولانا محمد اشرفید ، مبارک بور \_ ۱۱ \_ مولانا قاضی فضل رسول مصباحی ، مراح العلوم ، مهراح گنج \_ ۱۲ \_ مولانا جمال مصطفی قادری ، جامعه اشرفید ، مبارک بور \_ ۱۱ \_ مولانا شبیراحمد ، مراح العلوم ، مهراح گنج \_

ان میں بعض حضرات نے فرمایا کہ جواز کے لیے بیے بھی ضروری ہے کہ میعاد کا کوئی ذکر نہ ہو ،اور بعض حضرات نے سی شرط کاذکر کیے بغیرِ فرمایا کہ بوجہ تعامل وضرورت ان کی بیچ جائز ہونی چاہیے۔

(س) فلیٹ مکمل ہونے سے پہلے ان کی بیج غیر ممکن ، نا جائز و فاسد ہے۔ یہ رائے بانج مقالہ نگاروں کی ہے۔ ان کے اسامے گرامی درج ذیل ہیں:

ا مفتی محمد الوب نعیمی ، جامعه نعیمیه ، مرادآباد ۲ مفتی محمد ہاشم نعیمی ، جامعه نعیمیه ، مراد آباد ۳ مفتی آل مصطفی مصباحی ، جامعه امروی ، مئوسی میسادی ، مئوسی ، مئوسی میسادی ، میارک بور و مصباحی ، ریسر جی اسکالر جامعه اشرفیه ، مبارک بور و مصباحی ، ریسر جی اسکالر جامعه اشرفیه ، مبارک بور و

ان میں بعض حضرات نے جواز کی ایک صورت بھی پیش فرمائی ہے۔وہ صورت بیہے کہ جب فلیٹ مکمل ہوجائے تو عقدادل کوشنچ کر دیں اور از سرنو بیچ کا معاملہ کریں توبیہ بیچ مطلق ہوگی جو شرعا جائز ہے۔ ( این مطلق " ہے۔ بیرائے کمل ہونے سے پہلے ان کی بیع جائز ہے۔ ظاہر بیہ ہے کہ بیع سے ان کی مراد " بیع مطلق " ہے۔ بیرائے صرف مولا ناعبدالسلام رضوی ، انوار العلوم ، بلرام بور کی ہے۔

### سوال (۲) اوراس کے جوابات

تمام فلیٹوں کے فروخت ہوجانے کے بعد خریداروں کی ایک سوسائٹ تشکیل پاتی ہے اور وہی قانوناً پوری عمارت کی مالک ہوتی ہے جب کہ عملی طور پر فلیٹ والامالک ہوتا ہے۔ کیااس طرح کی کوئی نظیر عقود شرعیہ میں ہے؟ اس سوال کے جواب میں مقالہ نگارتین حصول میں منقسم ہیں جو درج ذیل ہیں:

(1) عقود شرعیہ میں سوسائی کے اختیار کی نظیر "حق شفعہ "اور "شرکت ملک "ہے۔ یہ موقف دس مقالہ نگاروں کا

ہے۔ان کے اسامے گرامی درج ذیل ہیں:

ا۔ مفتی محد نظام الدین رضوی ، جامعہ اشرفیہ ، مبارک بور۔ ۲۔ مولانا نفر الله رضوی مصباحی ، فیض العلوم ، محد آباد ، مئو۔ ۳۔ مولانا زین العابدین شمسی ، مدرسہ امداد العلوم ، مشہنا ، مئو۔ ۳۔ مولانا خین العابدین شمسی ، مدرسہ امداد العلوم ، مشہنا ، سدھار تھ گر۔ ۵۔ مولانا محد نظم علی مصباحی ، جامعہ اشرفیہ ، مبارک بور۔ ۲۔ مولانا صدرالوری قادری ، جامعہ اشرفیہ ، مبارک بور۔ ۲۔ مولانا عبدالغفار عظمی ، ضیاء العلوم ، خیر آباد۔ ۸۔ مفتی ابرار احمد المحبدی برکاتی ، مرکز تربیت افتا، او جھا گئے۔ ۹۔ مولانا زاہد علی سلامی ، جامعہ اشرفیہ ، مبارک بور۔ ۱۔ مولانا ابرار احمد المطلمی ، دارالعلوم ندائے حق ، امبید کر گر۔

ان میں مولانانصراللّٰدر ضوی اور مولاناعبدالغفار اعظمی کے نزدیک اس کی ایک نظیر "عقدر ہن "بھی ہے۔

(۲) عقود شرعیہ میں اس کی کوئی نظیر ، نظر نہیں آتی۔اس کی صراحت آٹھ مقالہ نگاروں نے کی ہے۔ان کے اساے گرامی درج ذیل ہیں:

۱ ـ مولا نامحمد حنیف خال رضوی ، جامعه نوریه ، بریلی شریف ۲ ـ مولانا قاضی فضل احمر مصباحی ، ضیاءالعلوم ، پکی باغ بنارس ـ ۳ ـ مفتی عنایت احمد نعیمی ، الجامعة الغوشیه ، اتروله ، بلرام پور ـ ۲ ـ مولانا عبد السلام رضوی ، انوار العلوم ، بلرام پور ۵ ـ مولانا قاضی فضل رسول مصباحی ، سراح العلوم ، مبراح گنج ـ ۲ ـ مفتی محمد شهاب الدین نوری ، دارالعلوم فیض الرسول ، سدهار ته گر ـ ۷ ـ مولانا محمد رابع نورانی ، دارالعلوم فیض الرسول ، سدهار ته گر ـ ۸ ـ مولانا ناصر حسین مصباحی ، ریسر چ اسکالرجامعه انثر فیه ، مبارک بور ـ

(س) باتی تیرہ مقالہ نگاروں نے اس کے علق سے سکوت اختیار کیااور کوئی جواب نہیں رقم فرمایا۔

### سوال (۳) اوراس کے جوابات

ا مکٹ الف کے مطابق خریدار کسی بھی بلڈنگ کے مختلف منزلوں پر بنے ہوئے فلیٹوں کو خرید کران کے مالکانہ حقوق حاصل کر لیتے ہیں مگراس طرح کہ بوری بلڈنگ جس زمین پر بنی ہوتی ہے وہ زمین کسی کی ملکیت نہیں رہ جاتی حتی کہ اصل مالک

زمین بھی اس کے مالکانہ حقوق سے محروم ہوجا تاہے۔

اس طریق کار کے تعلق سے جوسوال کیا گیااس کے دو جزہیں:

(الف)اس امکٹ کے مطابق فلیٹوں کی خرید و فروخت شرعا جائز ہے یانہیں ؟۔اس کے جواب میں مقالہ نگار حضرات چار حصول میں منقسم ہیں۔

(1) ایکٹ الف کے مطابق فلیٹوں کی خرید وفروخت شرعا جائز ہے ۔ بیہ رائے ۲۲ مقالہ نگاروں کی ہے ،ان کے اساے گرامی درج ذیل ہیں:

اس من میں حضرت علامہ مفتی محد نظام الدین رضوی صدر شعبۂ افتا، جامعہ اشرفیہ مبارک بور نے ایک شہر کا ذکر کر کے اس کا ازالہ بھی فرمایا ہے چپانچیہ حضرت اپنے مقالہ میں ص ۱۲ پر تحریر فرماتے ہیں:

" یہاں یہ شبہہ ہوسکتا ہے کہ اس ایکٹ کے مطابق کوئی بھی شخص صرف فلیٹ خرید تا ہے، زمین خرید اری میں شامل نہیں ہوتی جیسا کہ ایک اللہ بیں ، حالا نکہ شرعی نقطۂ نظر سے فلیٹ کی بچے میں زمین عرفا شامل ہے ، ساتھ ہی اس وجہ سے بھی کہ فلیٹ زمین کے تابع ہے جب تابع مبیع میں شامل ہے تو متبوع اصل ہونے کی حیثیت سے ضرور شامل ہوگا وجہ سے بھی کہ فلیٹ زمین کے تابع ہے جب تابع مبیع میں شامل ہے تو متبوع اصل ہونے کی حیثیت سے ضرور شامل ہوگا وجہ سے بھی کہ داید وغیر ہاکی عبارتیں اس پر دلالت کرتی ہیں۔ اس طور پر یہ شرط تقاضا ہے عقد کے خلاف ہوئی۔

مگریہ شبہہ یہاں اس لیے ختم ہوجاتا ہے کہ زمین اصل ہونے کی حیثیت سے وہاں شامل بیع ہوتی ہے جہاں فلیٹ کی بیع

ے اے جدانہ کیا گیا ہو، اور یہال امکٹ الف کی بنا پر بیہ صراحت ہے کہ بیع صرف فلیٹ کی ہور ہی ہے ، زمین کی نہیں و الصریح یفو ق الد لالة ۔ اور بیہ شرط مبیع کی تعیین کے لیے ہے جو مین تقاضاے عقد کے موافق ہے۔

(۳) اگرسلم یا استصناع کی شرائط کی مکمل رعایت ہوتوروا ہے ۔ یہ نظریہ صرف مولاناشمس الہدی مصباحی ، جامعہ

اشرفیه کاہے۔

(﴿) امکیٹ کے مطابق فلیٹوں کی خرید و فروخت شرعاً ناجائز ہے۔اس لیے کہ بائع کے لیے ثمن پر اور مشتری کے لیے میں ہوا۔ یہ رائے صرف مولاناشبیراحمد مصباحی،سراج العلوم، مہراج شنج کی ہے۔ لیے مبیع پرملکیت کا حصول نہیں ہوا۔ یہ رائے صرف مولاناشبیراحمد مصباحی،سراج العلوم، مہراج شنج کی ہے۔ (ب)جواز کی صورت میں اس زمین کا مالک شرعاکون ہو گاجس پر بلڈنگ تعمیر ہوئی ہے؟

اس کے جواب میں مقالہ نگاروں کے چھ نظریات سامنے ہیں، جو درج ذیل ہیں:

(1) زمین کا مالک شرعا وہ شخص ہو گاجس نے زمین خریدی ہے لیکن چونکہ زمین سے فلیٹ مالکان کے حقوق وابستہ بیں اس لیے اس کوکسی ایسے تصرف کاحق نہیں ہو گاجس سے فلیٹ خریداروں کوضر رہو۔ یہ رائے چھے حضرات کی ہے ، جن کے اسامے گرامی درج ذیل بیں ':

ا مفتی محمد نظام الدین رضوی ، جامعه اشرفیه ، مبارک بور ۲ مولانا قاضی فضل احمد مصباحی ، ضیاء العلوم ، کچی باغ ، ینارس ۳ مولانا محمد نظام الدین قادری ، دار العلوم علیمیه ، جمداشا بی به مفتی اختر حسین قادری ، دار العلوم علیمیه ، جمداشا بی دے مولانا قاضی فضل رسول مصباحی ، سراج العلوم ، مبراج شنجی ۲ مولانا محمد عالمگیر رضوی مصباحی ، دار العلوم اسحاقیه ، جوده بور ب

(۲) تمام خریدار بطور مشاع اس زمین کے مالک ہوں گے ۔ بیرائے آٹھ حضرات کی ہے ، ان کے اسامے گرامی

ورج ذيل بين :

۱ مولانازین العابدیشمس ،مدرسه امداد العبلوم ،مثبهنا،سدهارته نگر - ۲ مفتی محد باشم نعیمی ، جامعه نعیمیه ، مراد آباد سا مفتی بدرعالم مصباحی ،فیض العلوم ،محد آباد ،مئو - ۵ مولانا سرعتی بدرعالم مصباحی ،فیض العلوم ،محد آباد ،مئو - ۵ مولانا زاید علی سلامی ،حبامعه اشرفیه ،مبارک بور - ۷ - مفتی ابرار احمد امجد ی برکاتی ،مرکز تربیت افتا ،او جها تنج - ۸ - مولانا عبدالغفار اظمی ، ضیاء العلوم خیر آباد -

(۳) وہ زمین اس شخص کی ملک ہوگی جو سب سے نیچے والے فلیٹ کا مالک ہوگا۔ یہ رائے صرف مفتی شیر محمد خان رضوی ، دارالعلوم اسحاقیہ ، جودھ بور کی ہے۔

(۳) اگر بظاہر کوئی مالک نہ ہو توزمین ، فلیٹ خریداروں کی ملک ہوگی ،اور اگر کوئی اس کی ملکیت کا دعوی کرے اور اس کی ملکیت ثابت ہوجائے تووہی اس زمین کا مالک ہے۔ بیرائے صرف مولا ناصدرالوری مصباحی ، جامعہ اشرفیہ کی ہے۔ (۵) زمین پرمالکان فلیٹ کی مشتر کہ ملکیت ہوگی بشر طے کہ مالک زمین نے فلیٹ کے ساتھ ساتھ زمین بھی فروخت کی ہو، ورنہ زمین اصل مالک کی ملکیت رہے گی۔ بیرائے صرف مولاناآل مصطفی مصباحی، جامعہ امجد بیہ، گھوس کی ہے۔
(۲) اصولی طور پراس زمین کا مالک کوئی نہیں رہتا۔ بیہ نظر بیہ صرف مفتی عبدالسلام رضوی، انوار العلوم، بلرام بور کا

باتی تیرہ مقالہ نگاروں نے اس جز کے تعلق سے سکوت اختیار کیااور کوئی جواب تحریر نہیں فرمایا۔

### سوال نمبر ﴿ ٤٨ ﴾ اوراس كے جوابات

فلیٹوں کی خرید وفروخت میں کبھی ایسابھی ہوتا ہے کہ زمین ایک فرد کی ہوتی ہے اور سرمایہ بلڈر کا ، ان دونوں کے در میان معاہدہ ہوتا ہے کہ بلڈنگ تیار ہونے کے بعد دونوں آدھی آدھی بلڈنگ کے مالک ہوں گے یا کم و بیش ، حسب معاہدہ دونوں ایپنے اپنے جھے کے مالک قرار پاتے ہیں اور اپنی سہولت کے مطابق فروخت کرتے ہیں ، اس میں کبھی ایسابھی ہوتا ہے کہ زمینی منزل ایک کی ، دوسرے کی ، دوسرے کی ، دوسرے کی ، دوسرے کی ، دوسری کریداری کا یہ طریقہ شرعی نقطۂ نظر سے کیساہے ؟

اس سوال کے جواب میں مقالہ نگار حضرات کے دو نظریات ہیں:

(1) فلینوں کی خریداری کا پیر طریقہ شرعاجائز ہے۔ بیم موقف پیپیں حضرات کا ہے ان کے اسابے گرامی درج ذیل ہیں:

ا مفتی مجمد ایو ب نعیمی ، جامعہ نعیمیہ ، مراد آباد ۔ ۲ مفتی مجمد نظام الدین رضوی ، جامعہ اشرفیہ ، مبارک بور ۔ سابہ مولان کی مدرسہ امداد العلوم ، مثہا، سدھارتھ مجمد حقیق خال رضوی ، جامعہ اشرفیہ ، مبارک بور ۔ ۲ مولانا خاشی فضل احمد مصباحی ، خیا ءالعلوم ، پکی باغ ، نگر ۔ ۵ ۔ مفتی بدر عالم مصباحی ، حیامتہ اشرفیہ ، مبارک بور ۔ ۲ ۔ مولانا خاشی فضل احمد مصباحی ، خیا ءالعلوم ، پکی باغ ، بنارس ۔ ۷ ۔ مولانا نفر اللہ رضوی مصباحی ، فیض العلوم ، مجمد آباد ، مئو ۔ ۸ ۔ مفتی عنایت احمد نعیمی ، الجامعة الغوشیہ ، اترواہہ ، بلرام بور ۔ ۱ ۔ مولانا محمد اشرفیہ ، مبارک بور ۔ ۱۱ ۔ مولانا محمد اشرفیہ ، مبارک بور ۔ ۱۱ ۔ مولانا محمد اشرفیہ ، مبارک بور ۔ ۱۱ ۔ مولانا ایم مصباحی ، جامعہ اشرفیہ ، مبارک بور ۔ ۱۱ ۔ مولانا ویک مساب میں ، دارا لعلوم ندا ہے حق ، امبریڈ کر گر ۔ ۱ ۔ مولانا محمد دائلا موانا عبد الغفار المطلمی ، خیا العلوم ، خیا العلوم ندا ہے حق ، امبریڈ کر گر ۔ ۱ ۔ مولانا محمد دائلا موانا عبد السلام رضوی ، انوار العلوم نوب العلوم فیض الرسول ، سدھار تھ گر ۔ ۱۹ ۔ مولانا عبد السلام رضوی ، انوار العلوم نیس العلام ، عبد العلوم ، مہرائ گئے ۔ ۱۲ ۔ مولانا قادری ، دارالعلوم علیمیہ ، جداشا ہی ۔ ۲۲ ۔ مولانا قاضی فضل رسول مصباحی ، مراح العلوم ، مہرائ گئے ۔ ۲۳ ۔ مولانا قاضی فضل رسول مصباحی ، مراح العلوم ، مہرائ گئے ۔ ۲۳ ۔ مولانا قاضی فضل رسول مصباحی ، مراح العلوم ، مہرائ گئے ۔ ۲۳ ۔ مولانا قاضی فضل رسول مصباحی ، مراح العلوم ، مہرائ گئے ۔ ۲۳ ۔ مولانا قادری جامعہ اشرفیہ ، مبارک بور ۔ ۲۳ ۔ مولانا قاضی فضل رسول مصباحی ، مراح العلوم ، مہرائ گئے ۔ ۲۳ ۔ مولانا قادری جامعہ اشرفیہ ، مبارک بور ۔ ۲۳ ۔ مولانا قادری مصباحی ، مراح العلوم ، مہرائ گئے ۔ ۲۳ ۔ مولانا جمال مصباحی ، جامعہ اشرفیہ ، مبارک بور ۔ ۲۳ ۔ مولانا قادری مصباحی ، مبارک بور ۔ ۲۳ ۔ مولانا قادری مصباحی ، مبارک بور ۔ ۲۳ ۔ مولانا قادری مصباحی ، مبارک بور ۔ ۲۳ ۔ مولانا قادری مصباحی ، مبارک بور ۔ ۲۳ ۔ مولانا قادری مصباحی ، مبارک بور ۔ ۲۳ ۔ مولانا میا کی مسباحی ، مبارک بور ۔ ۲۳ ۔ مولانا میا کی مصباحی ، مبارک بور ۔ ۲۳ ۔ مولانا میا کی مسباحی کی میا کی کور کی میا کی کور کی مسباحی کی مسباحی کی میان

ان میں اکثر حضرات نے اسے "بیع مقایضہ" قرار دیا ہے اور بعض حضرات نے اسے بطور "بیع تعاطی" جائز قرار دیا ہے اور بعض حضرات نے "بوجہ تعامل" جائز کہا ہے۔

(۲) فلیٹوں کی خرید وفروخت کا پیر طریقتہ شرعا ناجائز ہے ،لہذا مالک زمین بدستور اپنی زمین کا مالک ہے اور بلڈنگ

بلڈر کی ملک ہے۔ یہ موقف صرف مولانامحر نظام الدین قادری ، دار العلوم علیمیہ ، جمراشا ہی کا ہے۔

• باقی بانج مقاله نگار حضرات نے اس سلسلے میں توقف کیااور کوئی جواب تحریر نہیں فرمایا۔

## تنقيح طلب امور

(۱) فلیٹوں کی خرید و فروخت کا پیا طریقیس عقد شرعی کے تحت آتا ہے؟

ا ـ بيع مطلق \_ ٢ \_ بيع للم \_ ٣ \_ بيع استصناع \_ ٣ \_ ابتداءً وعد هُ بيع ، انتهاءً بيع تعاطى \_

(۲) استنمن میں بیامر بھی تنقیح طلب ہے کہ پیشگی قسطیں قرض ہیں یافلیٹ کاثمن ؟

(m)وہ زمین جس پر بلڈنگ تعمیر ہوئی ہے شرعائس کی ملک ہوگی؟

(۳) تمام فلیٹوں کے فروخت ہوجانے کے بعد خریداروں کی جوسوسائٹ تشکیل پاتی ہے وہی قانونا بوری عمارت کی مالک ہوتی ہے جب کے عملی طور پر ہر فلیٹ والا اپنے فلیٹ کا مالک ہوتا ہے۔اس کا سیحے مطلب کیا ہے ؟۔ توضیح وتشریح ہونی چاہیے۔

# نصا

## فلیٹوں کی خربدو فروخت کے جدید طریقے اور ان کے احکام

آگٹیر منزلہ بلڈنگ تیار کرنے کے بعداس کے حصوں کی فروخت اور خریداروں کا حسب استطاعت جھے لے کر مالک بنااور تصرف کرنا باتفاق مندوبین جائزو درست ہے۔

نہیں ہوسکتی جب کہ ایک مام عظم وُٹُلِ اُنگانی جوماخوذومفتی بِہ ہے اس کی روسے اس وقت "بیج استصناع"() نہیں ہوسکتی جب کہ ایک ماہ یا زیادہ دنوں کی مدت بیج میں مذکور ہو۔ لیکن صاحبین رحمها اللّٰہ کا مذہب سے ہے کہ تعامل کی صورت میں ذکرِمدت کے ساتھ بھی استصناع جائزہے ،اور مدت کاذکر تعجیل پر محمول ہوگا۔

اب یہ دیکھاجاتا ہے کہ شہروں میں مکان بہت گرال قیمت ہوتے ہیں ، بیک وقت ان کی مکمل تعمیر میں کثیر سرمایہ لگانا اور کثیر سرمایہ دے کر خرید نادونوں مشکل ہے ، اس لیے یہ رواح ہوا کہ کچھ لوگ فلیٹوں کا نقشہ بناکر بکنگ شروع کر دیتے ہیں اور خرید نے والے بھی قسطوں پر خریداری شروع کر دیتے ہیں ، انھیں اگر تکمیل عمارت کے بعد یک مشت خریداری کا پابند کیا جائے تو سخت دشواری میں مبتلا ہوں گے۔

الله ان کے پاس بیک وقت اتناسر ماید جمع ہونامشکل ہوگا۔

ان کومکان نه مل سکے گا۔ جب که مکان کی ضرورت ہر شخص کو ہے۔ ان کومکان نه مل سکے گا۔ جب کہ مکان کی مخت کر بھی بلڈروں سے

**الحاصل** ان حالات میں ان کے لیے مذہب امام عظم سے عدول کے لیے حاجت شرعیۃ قل ہے۔ اور یہ بھی معلوم ہے کہ

<sup>(</sup>۱) بخاستصناع: ٹُونی، جوتے، چیل اور اب مکان وغیرہ کو آرڈر دے کر بنوانے اور ساتھ ہی اسے خریدنے کارواج ہے، اسی طرح کی خرید و فرو خت کو بچے استصناع کہتے ہیں۔ ۱۲مر تبغفرلہ'

بہت سے شہرول میں اس طریقیۂ خرید و فروخت پر عوام و خواص کاعمل در آمد ہے۔الی صورت میں صاحبین علیہ الرحمہ کے نزدیک ایک ماہ یازیادہ مدت ذکر ہونے کے باوجود استصناع جائزے اور قول صاحبین بھی باقوت ہے ،اس لیے اس صورت کواستصناع کے دائرے

میں رکھتے ہوئے قول صاحبین پرجائز ہونے کا حکم دیاجا تاہے۔ 🕝 اس فیصلے کی روشنی میں پہلے اداکی جانے والی شطیس بننے والی عمارت کائمن ہیں۔

🕜 کوآپریٹیوہاؤسنگ سوئیائٹی رجسٹریشن ایکٹ کے تحت ہر خریداراینے حصہ کاحقیقةً و قانوناًمالک ہو تاہے اور سوسائٹی کو 🔞

روکنے یااجازت دینے کاحق ہو تاہے نظر فقہی میں وہ حق شفعہ ہے جو جائز و درست ہے۔

🙆 جب زمین ایک شخص کی ہواور وہ کسی ہے اس پر بلڈنگ تعمیر کرائے پھر زمین والا اپنی زمین کے عوض ادر بلڈ ا پن تعمیر کے سبب باہم مقررہ حصول کی تقسیم کرلیں۔ اس صورت میں زمین کے عوض عمارت کی خربداری اور تعمیر کچے بدلے زمین کی خربداری عمل میں آتی ہے مگر دونوں کے لیے صرف فلیٹوں کے حقے متعین ہوتے ہیں، زمین کسی خاص کی ملک قرار نہیں دی حاتی توزمین میں تمام حصہ داروں کی بطور مُشاع شرکت ملک ہوتی ہے۔ اس لیے تنہا کوئی شخص اس کی بیع نہیں کر سکتا۔ واللہ تعالیٰ اعلم۔

مأخذو مصادر

## مآخذومصادر

|                  | ••                                                    |                        |
|------------------|-------------------------------------------------------|------------------------|
| سنه و فات ہجری   | اسامےمصنفین                                           | اساے کتب               |
| وسرچشمه)         | (خداے حی وقیوم کا کلام اور بوری شریعت اسلامیه کا ماخذ | قرآن کریم              |
|                  | تفاسيرواصول                                           |                        |
| 0°4              | امام ابوبكراحمد بن على الرازى الجصاص الرازى           | الجامع لاحكام القرآن   |
| • ۱۱۱۰           | علامه شيخ احمد بن ابو سعيد ملاجيون جون بورى امليھوى   | تفسيرات احمديير        |
| 2911             | امام جلال الدين سيوطى                                 | الانقان في علوم القرآن |
| 2791             | علامه عبدالله بن عمر بيضاوي                           | بیضاوی شریف            |
|                  | کتب حدیث:                                             |                        |
| 1٨٩ه             | امام الوعبد الله محمد بن حسن شيباني                   | موطاامام محمر          |
| ۵۱۸۹             | امام الوعبدالله محمه بن حسن شيباني                    | كتاب الآثار            |
| orri             | امام احمد بن حنبل                                     | مندامام احمد بن حنبل   |
| orar             | امام محمد بن اساعيل بخاري                             | صيح بخارى              |
| @TYI             | امام مسلم بن حجّاج قشيري                              | صحيح مسلم              |
| <i>∞</i> γ ΔΛ    | علامه ابو بكراحمه بن حسين بن على                      | سنن بيه في             |
| ۵°+۵             | علامه ابوعبدالله حاكم                                 | متندرك للحاكم          |
| or LM            | امام ابوعبدالله محمر بن يزيدا بن مأجه                 | سنن ابن ماجه           |
| 2729             | امام ابوعیسی محمد بن عیسی ترمذی                       | جامع ترمذي             |
| arr <sub>a</sub> | علامه محمد بن محمو د خوارز می                         | جامع المسانيد          |
| æ^•∠             | علامه نور الدين على ابن ابي بكر بينتمي                | مجمع الزوائد           |
| @LMT             | علامه شيخ ولى البرين عراقي                            | مشكوة المصانيح         |

## شروحِ حديث:

| م ۸۵۵<br>۵                 | علامه بدر الدين ابي محد محمو دبن احد عيني    | عمدة القارى                |
|----------------------------|----------------------------------------------|----------------------------|
| ω ΛΔr                      | علامه شهاب الدين احمد بن على ابن حجر عسقلاني | فتح البارى                 |
| ۵1+۵۲                      | شيخ عبدالحق محدث دہلوی                       | اشعة اللمعات               |
|                            | كتب فقه:                                     |                            |
| 119ھ                       | امام عبدالله محمر بن حسن شيبانی              | كتاب الأصل                 |
| or Ar                      | علامه شمس الأئمه محمد بن احد سرخسي           | المبسوط                    |
| ۳۸۳                        | علامه شمس الأئميه محمد بن احد سرسي           | المحيط                     |
| $_{\varnothing}\Lambda$ YI | امام كمال الدين محمد بن عبدالواحد            | فتح القدير                 |
| 21•Λ1                      | علامه خير الدين بن احمد بن على ر ملى         | الفتاوي الخيربة نفع البرية |
| olrar                      | علامه محمدامین بن عمرشامی                    | تنقيح الفتاوي الحامدييه    |
| ما+اص                      | علامه على بن سلطان ، ملاعلى قارى             | المسلك المتقسط             |
| 014.                       | علامه سيداحمد طحطاوي                         | طحطاوي على الدرالمختار     |
| 0616                       | علامه محمد بن محمر،المشهورا بن الحاج         | المدخل                     |
| 21.10                      | شيخ رحمة الله سندهى مكى                      | لباب المناسك               |
| 0410                       | علامه عبدالله بن احمد بن محمود               | كنزالد قائق                |
| مادعا                      | علامه محمد امین ابن عابدین شامی              | منحة الخالق                |
| æ9∠•                       | علامه زين الدين بن ابراہيم بن نجيم           | بحرالرائق                  |
| 294m                       | شيخ عبدالو ہاب شعرانی                        | ميزان الشريعة الكبري       |
| •••••                      |                                              | الكواكب الدربة             |
|                            | · · · · · · · · · · · · · · · · · · ·        | جميلة ارباب التقاصد شرح    |
| ommer.                     | حاكم شهبيدابوالفضل محمد بن محمد بن احمد      | المنتقى                    |
| 01+1+                      | علامه شيخ شهاب الدين احمد بن بونس تثلبي حنفي |                            |
|                            | قاضی جکن ، حنفی ، ہندی                       | خزانة الروايات             |
| @3 <b>\</b> 1              | امام احمد بن محمد بن عمروابونصر عناني        | فتاوی متاہیہ               |

|                         | ()),,,,                                                           |               |
|-------------------------|-------------------------------------------------------------------|---------------|
| جامع المضمرات           | علامه جمال الدين يوسف بن محمد بن عمر بن يوسف صوفي ماذروني         |               |
| كافى                    | حاكم شهبيد محمد بن محمد حنفي                                      |               |
| الحديقة الندية          | علامه عبدالغني نابلسي                                             | ٣١١١٥         |
| جامع الرموز             | علامه شمس الدين محمد خراساني                                      | 2945          |
| مختضر القدوري           | علامه ابوالحسين احمد بن محمد قدوري حنفي                           | ۵۲۲۸ ه        |
| الجوهرة النيرة          | علامه ابو بكربن على بن محمد بن أ بي المفاخر                       | ۵۲۵           |
| تبيين الحقائق           | علامه فخرالدين عثاني بن على زيلعي                                 | 06 PM         |
| بداية المجتهد           | امام ابی الولید محمد بن احمد بن القرطبی                           | ۵90<br>ص      |
| الإختيار لتعليل النختار | ابوالفضل مجد الدين عبدالله بن محمود بن مودود موصلي حنفي           | ۳۸۲۵          |
| بداي                    | خضرت شيخ الإسلام مولانابر ہان الدین علی بن ابی بکر مرغینانی، حنفی | 209m          |
| عنابيه                  | علامه اكمل الدين محمد ببابرتي                                     | DLAY          |
| بنابي                   | امام بدر الدين ابو محمر عيني                                      | <i>۵</i> ۸۵۵  |
| كفابير                  | علامه جلال الدين بن شمس الدين خوارز مي                            | ωΛ••          |
| در مختار                | علامه علاءالدين حصكفي                                             | ۸۸۰اس         |
| ر دالمختار              | علامه محمدامین ابن عابدین شامی                                    | ∞۱۲۵۲         |
| النهرالفائق             | علامه سراح الدين عمرو بن نجيم مصري                                | ۵۱۰۰۵         |
| شرح نقابير              | علامه على بن سلطان ملاعلى قارى                                    | @1+1°         |
| فتاویٰ قاضی خان         | علامه حسن بن منصور قاضی خال                                       | £095          |
| فتاویٰ بزازییه          | علامه محد بن محد بن شهاب بن بزار                                  | @Λ <b>۲</b> ∠ |
| مكنقى الأبحر            | شیخ ابراہیم بن محمد حلبی ، حنفی                                   | ۲۵۹ص          |
| مجمع الأنهر             | شيخ عبدالله بن محمه بن سليمان                                     | @1•∠Λ         |
| الحاوى                  | علامه جلال الدين عبدالرحمٰن سيوطي                                 | @911          |
| غنية أستملى             | علامه محمد ابراہیم بن محمد حلبی                                   | 2924          |
| نهايي                   | علامه حسام آلدين حسن بن على سغنا في حنفي                          | 0611          |
| فتاویٰ تا تارخانیه      | علامه بن علاء انصاری ، د ہلوی                                     | ωLΛY          |
| الأشباه والنظائر        | علامه زين الدين بن ابراہيم بن نجيم                                | æ9∠•          |

| ۵1+9۸               | علامه احدبن محمد ، محمو دي مکي                         | غمز عيون البصائر                 |
|---------------------|--------------------------------------------------------|----------------------------------|
| <b>20Λ</b> Δ        | علامه علاءالدين بن أبي بكر مسعود كاساني                | ر.<br>بدائع الصنائع              |
| الاالص              | علامه شيخ نظام الدين راستخلطينية                       | بین میں ہے۔<br>فتاویٰ عالم گیری  |
| rira                | علامه بربان الدين محمود بن تاج الدين احمد بن عبدالعزيز | محیط بربانی<br>محیط بربانی       |
| م1211ھ              | علامه محمدامین ابن عابدین شامی                         | يساله: تنبيه ذوى الأفهام         |
| 1201 ص              | علامه محمد امین ابن عابدین شامی                        | رساله نشر العرف في بناء          |
|                     | • • • •                                                | الأحكام على العرف                |
| ølt at              | علامه محمد امين ابن عابدين شامي                        | رساله شرح عقودرسم المفتی         |
| ٠١٣١٥               | مجد داعظم امام احمد رضا قادری، بر کاتی                 | ون مه رق مینه<br>فتاوی رضوبیه    |
| • ۱۳۳۰              | مجد وأظم امام احمد رضا قادری، بر کاتی                  | حدّالمتار                        |
| 01169               | علامه شاه ولی الله محدث دہلوی                          | جبة الله البالغه                 |
| ماسره               | مجد دانظم امام احمد رضا قادری، بر کاتی                 | الملفوظ                          |
| عال <sup>س</sup> ال | صدرالشريعه مفتى محدامجد على رضوي                       | بهار شریعت<br>بهار شریعت         |
| كالمالع             | صدر الشريعه مفتى محمدا مجدعلى رضوى                     | بہوءِ ریٹ<br>قامع الواہیات       |
| DIMYZ               | صدر الشركيعه مفتى محمدامجد على رضوى                    | ن ن ب برم بي ك<br>فتاولي امجدييه |
|                     |                                                        | # 34 · O) U                      |

#### رسائل رضوبيه

| +۱۳۴۰    | ى دۇنىڭ ئۇڭۇڭ يۇلۇپۇنىڭ ئالىرى ئۇنىڭ <u>ئۇن</u> ۇ |
|----------|---------------------------------------------------|
| ماساله   | بجد داعظم امام احمد رضا قاوری خِنَافِظَةُ         |
| ماسم     | بجد داعظم امام احمد رضا قاوري خِنْ عَلَيْ         |
| ماسام    | مجد داظم امام احمد رضا قادري مِنْ مِثَاثِقَالُهُ  |
| ۰۱۳۴۰    | مجد داعظم امام احمد رضا قادری مِنْلِنَقِيْكُ      |
| ۱۳۲۰     | مجد داعظم امام احمد رضا قادری وظائقاً             |
| م اساره  | مجد داعظم امام احمد رضا قادری خِلاَقِظُ           |
| مهم سااه | مجد دأظم امام احمد رضا قادری وَثَنَا عَلَيْ       |
| ۰۱۳۴۰    | مجد داعظم امام احمد رضا قادری فِنْ اَعَالُهُ      |
| ماسر.    | مجد داعظم امام احمد رضا قادری طِنْ اَعَالَ        |
|          |                                                   |

حاجزالبحرين الواقى عن جمع الصلاتين النهى الحاجز عن تكرار صلاة الجنائز اجلى الإعلام أن الفتوى مطلقًا على قول الإمام القطوف الدانية لمن احسن الجماعة الثانية الأحلى من السكر المن عدمنى آرڈر المن عدمنى آرڈر شائم العنبر فى آداب النداءامام المنبر اذاقة الأثام لمانعى عمل المولد والقيام الطراز المعلم الطراز المعلم الطراز المعلم تبيان الوضوء

|                |                                                    | برمسان پر عهای راین اور سیسے (جند اول)   |
|----------------|----------------------------------------------------|------------------------------------------|
| ۰۱۳۴۰          | مجد داعظم امام احمد رضا قادری مِنْ لِنَّاتِظَاتُهُ | الهبة الأحدبير                           |
| ٠١٣١٠          | مجد داعظم امام احمد رضا قادری زن ﷺ                 | اراءة الأدب لفاضل النسب                  |
| ٠١٣١٠          | مجد داعظم امام احمد رضا قادری رضی تنافظ ا          | اجودالقرئ لطالب الصحة فى القُرىٰ         |
| ٠٩١١١٥         | مجد داعظم امام احمد رضا قادري خِلْاَتَقَالُهُ      | أقامة القيامة على طاعن القيام لنبي تهامه |
| ۰۱۳۱۰          | مجد داعظم امام احمد رضا قاوري رَثِنْ عَلَيْ        | جلى النص في اماكن الرخص                  |
| 01mm+          | مجد داعظم امام احمد رضا قادري وللتَّقَالُّ         | الفقه التسجيلي في عجين النار جيلي        |
| ٠١٣١٠          | مجد داعظم امام احمد رضا قادري والأنتظير            | انور البشارة في مسائل الحج والزيارة      |
|                | كتب اصولِ نقه                                      | 0,411                                    |
| <i>ي</i> ۵ • ۵ | ججة الاسلام محمر بن محمه عزالي                     | المستصفى من علم الأصول                   |
| 1119ھ          | علامه محب الله بهاري                               | مسلم الثبوت                              |
| ۵۱۲۲۵          | علامه عبدالعلى محدين نظام الدين كندى               | فواتح الرحموت                            |
| 911ھ           | علامه احمد بن الوسعيد معروف به ملاجيون             | نور الأنوار                              |
| ۵۱۲۸۵          | علامه عبدالحليم فرنگى محلى                         | قمرالأقمار                               |
| p4+Y           | امام فخرالدین رازی                                 | المحصول من علم الأصول                    |
| IAFa           | امام ابن الهام كمال الدين حنفي                     | تحريرالأصول                              |
| 1292ه          | علامه نقى على خال وَنْكُنْ عَلَيْهُ                | اصول الرشاد لقمع مبانى الفساد            |
| AP             | كتب فقه ماكلي                                      |                                          |
| 0444           | خلیل بن اسحاق جندی                                 | مختضرالعلامة الخليل                      |
| p1799          | شيخ محمربن احمربن محمر عليش                        | منحالجليل                                |
|                | تاریخ وسیر                                         |                                          |
| @911           | جلال البدين سيوطى                                  | تاریخ انخلفاء امام                       |
| <u>1149</u>    | ولی الله محدث دہلوی                                | ازالة الخفاءعن خلافة الخلفاء شاه         |
| الممالع        | ) محمد شریف الحق امجدی                             | اسلام اور جاند كاسفر مفتى                |

## جدید مسائل پرعلماکی رائیں اور فی<u>صلے (</u>جلداول)

#### طبعيات ولغات

جدید طریقۂ تنجارت توانائی کے ذرائع بھار گواز ڈکشنری کلاں مخزن الادوبيه ایجادات کی کہانی بحلی کی کہانی ایڈوانس ٹوینتھ سنچری ڈکشنری

 $^{\diamond}$ 



شتنربرادر

ابُوادِينَ فَي مُحَرِّدُونِ فِي الْفَادِرِيُّ

شرح عقاقة كي آسان ترين أد وُوشيرح جواساتة واوطلية يخيليه يجيال مفيد

ولاتفولواليتن يفتل المعارسة

# اغراض التهذيب شرح تهذيب

اغراضي شرح كافيه

المراقبة الم

اغداض التركيب شرح ما تدعامل

اغراض شرحاكي

اعْلَى الْمُعَالَى الْمُعَالَى الْمُعَالَى الْمُعَالَى الْمُعَالِي الْمُعَالَى الْمُعَالَى الْمُعَالِي الْمُعِلِي الْمُعَالِي الْمُعِلِي الْمُعَالِي الْمُعَالِي الْمُعَالِي الْمُعِلِي الْمُعِي الْمُعِلِي الْمُعِلِي الْمُعِلِي الْمُعِلِي الْمُعِلِي الْمُعِيلِي الْمُعِلِي الْمُعِلِي الْمُعِلِي الْمُعِلِي الْمُعِلِي الْمُعِلِي الْمُعِلِي الْمُعِلِي الْمُعِلْمِي الْمُعِلِي الْمُعِلِي ا

اغراض مرقات

نبيوسنشر به را دوبازار لا بور

(خنة: 042-37246006)

Shabbirbrother 786@gmail.com